

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/













# HERMES

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

#### **HERAUSGEGEBEN**

VON

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

#### DREIUNDZWANZIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1888

805 H55 v.23

## INHALT.

|                                                                        | Seite      |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| F. BLASS, 'die griechischen und lateinischen Handschriften im alten    | 20100      |
| Serail zu Konstantinopel 219 (                                         | (622)      |
| K. BÜRGER, zu Apuleius                                                 | 489        |
| Textkritisches zum Pseudolukianischen Ovoc                             | 499        |
| A. BUSSE, der Historiker und der Philosoph Dexippus                    | 402        |
| H. DIELS, Atacta II (vgl. Bd. XIII 1)                                  | 279        |
| H. v. HERWERDEN, ad Diodori Siculi novissimam editionem, quam          |            |
| recognovit F. Vogel a. 1888, vol. I                                    | <b>546</b> |
| G. KAIBEL, scenische Aufführungen in Rhodos                            | 268        |
| Inschriften aus Pisidien                                               | <b>532</b> |
| BR. KEIL, Testament der Epikteta                                       | 289        |
| epikritische Isokratesstudien                                          | 346        |
| O. KERN, Theogoniae Orphicae fragmenta nova                            | 481        |
| M. KIDERLIN, zu Quintilianus X 1                                       | 161        |
| G. KNAACK, zu den Aitien des Kallimachos                               | (319)      |
| U. KÖHLER, Hermokopideninschriften                                     | 392        |
| A. KRAUSE, Miscellen zur Geschichte Alexanders:                        |            |
| 1. Chronologie der Schlacht bei Gaugamela                              | 525        |
| 2. Ueber die durchgehend macedonische Nationalität aller               |            |
| Phalangiten Alexanders                                                 | <b>526</b> |
| 3. Ueber die Dreitheilung des macedonischen Hypaspisten-               |            |
| corps im Heere Alexanders des Grossen                                  | 527        |
| 4. Einiges über die Bewaffnung der Armee Alexanders                    | <b>529</b> |
| H. KÜHLEWEIN, zur Ueberlieferung der Hippokratischen Schrift zer'      |            |
| ίητρεῖον                                                               | <b>259</b> |
| Ε. ΜΑΑSS, Διόνυσος πελάγιος                                            | 70         |
| mythische Kurznamen                                                    | 613        |
| H. MATZAT, der Ansangstag des Julianischen Kalenders                   | 48         |
| B. NIESE, die Chroniken des Hellanikos                                 | 81         |
| die Chronographie des Eratosthenes                                     | 92         |
| das sogenannte licinisch-sextische Ackergesetz                         | 410        |
| A. OTTO, neue Beiträge zur Kritik und Erklärung des Properz . 21       | (320)      |
| C. ROBERT, olympische Glossen                                          | 424        |
| M. ROTHSTEIN, Caecilius von Kalakte und die Schrift vom Erhabenen      | 1          |
| de Diris et Lydia carminibus                                           | 508        |
| K. P. SCHULZE, der Codex M des Catull                                  | 567        |
| F. SPIRO, Prolog und Epilog in Lykophrons Alexandra                    |            |
| der kyklische Dactylus und die lesbische Lyrik                         | 234        |
| σύμπτυχτοι ἀνάπαιστοι                                                  | 607        |
| TH. THALHEIM, der Prozess Demons gegen Zenothemis, (Demosthenes) XXXII | 202        |

1V INHALT

| THE THATHEM des Deserves des Andrekles sesses Telestes es        | ۔ ۔  | !     | Seite |
|------------------------------------------------------------------|------|-------|-------|
| TH. THALHEIM, der Prozess des Androkles gegen Lakritos un        |      |       | 202   |
| Urkunden. (Demosthenes XXXV)                                     |      |       |       |
| J. TOEPFFER, die attischen Pythaisten und Deliasten              |      |       | •     |
| J. S. VAN VEEN, Io. Schraderi in Silium Italicum emendat         |      |       |       |
| animadversiones adhuc ineditae                                   |      |       |       |
| M. WELLMANN, Dorion                                              |      |       |       |
| zur Geschichte der Medicin im Alterthume.                        |      |       |       |
| U. von WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF, zu den Homerscholien              |      |       |       |
| U. WILCKEN, zu den Berliner Fragmenten der Άθηναίων πολι         |      |       |       |
| Aristoteles                                                      |      |       |       |
| kaiserliche Tempelverwattung in Aegypten                         |      |       | 592   |
| A. WILHELM, zur Geschichte der attischen Kleruchen auf Lem       |      |       |       |
| (Hierzu zwei Beilagen)                                           | •    | • •   | 454   |
| R. ZIMMERMANN, Posidonius und Strabo:                            |      |       |       |
| I. ein verborgenes Fragment des Posidonius be                    | ei S | trabo | 103   |
| II. die Erdkarte in mentem Strabonis ist eine                    | Erd  | karte |       |
| nach Posidonius                                                  | •    |       | 106   |
| ,                                                                |      |       |       |
| MISCELLEN.                                                       |      |       |       |
| F BLASS, Nachtrag zu S. 219 ff. (Die griechischen und lateinisch | en   | Hand- |       |
| schristen im alten Serail zu Konstantinopel)                     |      |       | 622   |
| C. DE BOOR, der Epigrammendichter Ignatius                       | •    |       | 149   |
| A. BUSSE, Aristoteles de anima III 11, 434 · 12-15               |      |       |       |
| L. HOLZAPFEL, der capitolinische suppitertempel und der italis   |      |       |       |
| BR. KEIL, Hesychianum                                            |      |       |       |
| G. KNAACK, 'Δετός                                                |      |       |       |
| Arat und Nikander                                                |      |       |       |
| Berichtigung zu S. 132                                           |      |       |       |
| U. KÖHLER, die Grabstätte bei der Hagia Trias                    |      |       |       |
| K. KRUMBACHER, zur Chronik des Theophanes                        |      |       |       |
| E. MAASS, Linos (Carmen populare 2 Bergk)                        |      |       |       |
| TH. MOMMSEN, zu den römischen Zahl- und Bruchzeichen.            | •    | • •   | 909   |
| (Nachtrag zu Bd. XXII S. 596 f.)                                 |      |       | 152   |
| pompeianische Geschäftsurkunden                                  |      |       |       |
| das atrium Libertatis                                            |      |       |       |
|                                                                  |      |       |       |
| A. OTTO, Berichtigung zu S. 23                                   |      |       |       |
| R. REITZENSTEIN, zu Eusebius                                     |      |       |       |
| C. ROBERT, zu Hygin                                              |      |       |       |
| J. TOEPFFER, Berichtigung                                        |      |       |       |
| J. S. VAN VEEN, Sallustianum                                     |      |       |       |
| Tulliana                                                         |      |       |       |
| U. WILCKEN, zu den arsinoitischen Tempelrechnungen               |      |       |       |
| A. WILHELM, attisches Psephisma aus dem Jahre des Kal            |      |       |       |
| 349/8 v. Chr                                                     | •    | • •   | 471   |
| E. WOLFFLIN, die Rettung Scipios am Tessin                       | •    | • •   | 307   |
| Nachträgliches zur Rettung Scipios am Tessin                     | •    | •     | 479   |
| RECISTER                                                         |      |       | 634   |

### VERZEICHNISS DER MITARBEITER

(Band I bis XXIII).

E. Albrecht in Berlin 16, 393 18, 362 | E. Curtius in Berlin 10, 215 385 11, C. Aldenhoven in Gotha 5, 150 B. Arnold in Kempten 3, 193 Cl. Baeumker in Breslau 22, 156 A. von Bamberg in Gotha 13, 505 C. Bardt in Berlin 7, 14 9, 305 F. Becher in Ilfeld a. H. 22, 137 Ch. Belger in Berlin 13, 302 16, 261 J. Beloch in Rom 20, 237 22, 371 Th. Bergk in Bonn (†) 18, 481 R. Bergmann in Brandenburg (†) 2, 136 **3**, 233 J. Bernays in Bonn (†) 3, 315 316 5, 301 6, 118 9, 127 11, 129 12, 382 F. Blass in Kiel 10, 23 13, 15 381 **14, 466 15, 366** 16, 42 148 18, 478 23, 219 622 U. Ph. Boissevain in Rotterdam 22, 161 J. Bolte in Berlin 21, 313 H. Bonitz in Berlin (†) 2, 307 3, 447 **5**, 413 7, 102 416 M. Bonnet in Montpellier 14, 157 C. de Boor in Bonn 17, 489 18, 627 628 19, 123 20, 321 21, 1 23, 149 K. Boysen in Marburg 18, 312 A. Brand in Berlin 21, 312 **J.** Brandis in Berlin (†) **2**, 259 Th. Braune in Berlin 15, 612 A. Breysig in Erfurt 1, 453 11, 247 12, 152 515 13, 357 15, 180 623 16, 122 17, 401 K. Bürger in Berlin 23, 489 499 H. Buermann in Berlin 10, 347 **385 19, 325 21, 34** Fr. Burger in Augsburg 22, 650 A. Busse in Berlin 18, 137 23, 402 469 J. Bywater in Oxford 5, 354 360 M. Cantor in Heidelberg 16, 637 A. Ceriani in Mailand 5, 360 H. Christensen in Hamburg 9, 196 L. Cohn in Breslau 17, 645 22, 58 M. Cohn in Amsterdam 16, 316 H. Collitz in Philadelphia 22, 136 J. Conington in Oxford (†) 2, 142 C. Conradt in Stettin 8, 369 10, 101 O. Crusius in Tübingen 21, 487 C. Curtius in Lübeck 4, 174 404

28 113 405

514 12, 492 14, 129 15, 147 21, 198 L. Ćwikliński in Lemberg 12, 23 H. Degenkolb in Tübingen 3, 290 H. Delbrück in Berlin 21, 83 H. Dessau in Berlin 15, 471 18, 153 19, 453 486 620 D. Detlefsen in Glückstadt 21, 240 497 H. Diels in Berlin 12, 421 13, 1 15, 161 17, 377 22, 411 23, 279 W. Dittenberger in Halle a. S. 1, 405 **2**, 285 3, 375 6, 129 281 **7**, 62 213 9, 385 12, 1 13, 67 388 14, 298 15, 158 225 609 611 **16**, 161 321 **17**, 34 19, 242 20, 1 573 21, 633 W. Dörpfeld in Athen 22, 79 J. Draheim in Berlin 14, 253 15, 238 J. G. Droysen in Berlin (†) 9, 1 11, 459 12, 226 14, 1 H. Droysen in Berlin 12, 385 387 13, 122 566 14, 477 584 15, 361 16, 291 477 A. Eberhard in Braunschweig 8, 91 125 240 11, 434 12, 519 R. Ellis in Oxford 14, 258 15, 425 20, 496 A. Erman in Berlin 21, 585 F. Eyssenhardt in Hamburg 1, 159 2, 319 E. Fabricius in Berlin 17, 1 551 G. Faltin in Neu-Ruppin 20, 71 632 F. Fischer in Berlin 3, 479 H. Flach in Rudolstadt 8, 457 9, 114 R. Förster in Kiel 9, 22 365 10, 7 465 12, 207 217 426 500 469 472 17, 193 18, 475 M. Frankel in Berlin 13, 452 561 18, 314 442 S. Fraenkel in Breslau 22, 649 C. M. Francken in Gröningen 9, 382 J. Freudenberg in Bonn (†) 11, 489 J. Freudenthal in Breslau 16, 201 J. Friedlaender in Berlin (†) 7, 47 8, **228 9, 251 492** C. Galland in Strassburg i. E. 17, 24 V. Gardthausen in Leipzig 6, 243 7, 168 453 8, 129 11, 443 17, 251 A. Gemoll in Striegau 6, 113 8, 231 10, 244 11, 164 15, 247 557 17, 166 18, 34 308

W. Gemoli in Kreuzburg O/S. 20, 331 H. Genthe in Hamburg (†) 6, 214 K. E. Georges in Gotha 11, 127 C. E. Geppert in Berlin (†) 7, 249 364 J. Gildemeister in Bonn 4, 81 H. Giske in Lübeck 17, 164 Th. Gleiniger in Berlin 9, 150 Th. Gomperz in Wien 5, 216 386 11, 399 507 12, 223 510 511 O. Gruppe in Berlin 10, 51 11, 235 15, 624 F. Gustafsson in Helsingfors 15, 465 **17**, 169 A. Haebler in Leipzig 19, 235 H. Haupt in Giessen 13, 489 14, 36 291 431 15, 154 160 230 M. Haupt in Berlin (†) 1, 21 46 251 398 **2**, **1** 142 159 **214** 330 **3**, 1 140 174 205 335 4, 27 145 326 432 **5**, 21 159 174 313 326 337 **6**, 1 257 385 **7**, 176 294 369 377 8, 1 177 241 F. Haverfield in Oxford 20, 159 E. Hedicke in Sorau 6, 156 384 W. Helbig in Rom 11, 257 C. Henning in Rio Janeiro 9, 257 W. Henzen in Rom (†) 2, 37 140 3, 173 6, 7 W. Heraeus in Hamm i. W. 21, 424 R. Hercher in Berlin (†) 1, 228 263 280 322 361 366 474 2, 55 64 3, 282 4, 426 5, 281 6, 95 55 7, 241 465 488 8, 223 240 368 9, 109 255 256 11, 223 355 12, 145 255 306 391 513 13, 303 F. K. Hertlein in Wertheim (†) 3, 309 8, 167 173 9, 360 10, 408 12, 182 13, 10 M. Hertz in Breslau 5, 474 6, 384 **8,** 257 **9,** 383 H. van Herwerden in Utrecht 4, 420 5, 138 7, 72 12, 478 16, 351 23, 546 H. Heydemann in Halle a. S. 4, 381 7, 109 11, 124 14, 317 G. Heylbut in Hamburg 22, 388 Th. Heyse in Florenz (†) 1, 262 2, 258 462 Edw. Lee Hicks in Oxford 4, 346 E. Hiller in Halle a. S. 7, 391 10, 323 18, 343 **21**, 126 357 563 G. Hinrichs in Berlin (†) 17, 59 20, 314 G. Hirschfeld in Königsberg 5, 469 7, 52 486 8, 350 9, 501 14, 474 O. Hirschfeld in Berlin 3, 230 5, 296 300 8, 468 9, 93 11, 154 12, 142 R. Hirzel in Jena 8, 127 379 10, A. Köhler in Nürnberg 18, 382 14, 354 17, 326 18, 1

A. Höck in Husum 14, 119 A. Hofmeister in Rostock 12, 516 A. Holder in Carlsruhe 12, 501 503 L. Holzapfel in Leipzig 23, 477 E. Hübner in Berlin 1, 77 136 337 2, 153 345 397 426 437 438 450 456 3, 243 283 316 4, 284 413 5, 371 8, 234 238 10, 393 11, 128 12, 257 13, 145 414 423 427 468 496 14, 307 49 597 16, 302 513 Ch. Hülsen in Rom 22, 615 J. 6, 250 G. Jacob in Berlin (†) 16, 153 V. Jagić in Wien 15, 235 Ph. Jaffé in Berlin (†) 5, 158 Otto Jahn in Bonn (†) 2, 225 418 3, 175 317 F. Jonas in Berlin 6, 126 A. Jordan in Wernigerode 12, 161 13, 467 14, 262 H. Jordan in Königsberg i. Pr. (†) 1, 229 2, 76 407 3, 389 458 459 4, 229 **5,** 396 **6,** 68 196 314 493 **7,** 193 261 367 482 8, 75 217 239 9, **342 416 10, 126 461 11, 122 305** 14, 567 633 634 15, 1 116 524 530 537 16, 47 225 506 510 O. Kaehler in Weimar 21, 628. G. Kaibel in Strassburg i. E. 8, 412 10, 1 193 11, 370 383 14, 269 15, 449 17, 408 18, 156 19, 246 324 20, 497 579 **22,** 151 323 23, 268 532 497 Br. Keil in Berlin 19, 149 596 649 22, 641 642 20, 341 625 630 23, 289 317 346 H. Keil in Halle 1, 330 O. Kern in Berlin 23, 481 H. Kettner in Dramburg (†) 6, 165 M. Kiderlin in München 23, 161 H. Kiepert in Berlin 9, 139 A. Kirchhoff in Berlin 1, 1 145 217 420 2, 161 471 3, 449 4, 421 **5,** 48 **6,** 252 487 **8,** 184 **9,** 124 11, 1 12, 368 13, 139 287 15, 383 **17**, 466 623 **20**, 157 H. v. Kleist in Hannover 21, 475 P. Klimek in Oppeln 21, 482 A. Klügmann in Rom (†) 15, 211 G. Knaack in Stettin 16, 585 18, 28 148 21, 319 495 22, 637 23, 131 311 313 319 Th. Kock in Weimar 2, 128 462 17, 335 497 18, 546 20, 288 21, 372 22, 145 61 254 256 11, 121 240 13, 46 U. Köhler in Berlin 1, 312 2, 16 321 454 3, 156 166 312 4, 132 5,

392 474 A. Kopp in Königsberg i. P. 20, 161

21, 27 318

G. Kramer in Halle a. S. (†) 10, 375

A. Krause in Warschau 23, 525

P. Krüger in Bonn 4, 371 5, 146

K. Krumbacher in München 23, 626

J. W. Kubitschek in Wien 22, 465 471

B. Kübler in Berlin 22, 627

H. Kühlewein in Ilfeld a. H. 17, 484 18, 17 20, 181 22, 179 23, **259** 

S. P. Lampros in Athen 10, 257

C. A. Lehmann in Berlin 14, 212 451 15, 348 566 621

O. Lehmann in Dresden 14, 408

F. Leo in Strassburg i. E. 10, 423 15, 306 17, 493 18, 558

R. Lepsius in Berlin(†) 10, 129

K. Lincke in Jena 17, 279 19, 465

A. Luchs in Erlangen 6, 264 8, 105 13, 497 14, 141

A. Ludwich in Königsberg i. Pr. 12, 273 13, 335

O. Lüders in Athen 7, 258 8, 189

W. Luthe in Emmerich 15, 189

E. Maass in Greifswald 15, 616 16, 380 385 18, 321 480 19, 92 264 534 **22**, 566 **23**, 70 303 613

H. Matzat in Weilburg 6, 392 23, 48

M. Mayer in Berlin 20, 101

A. Meineke in Berlin (†) 1, 323 421 **2,** 174 403 **3,** 161 164 260 347 451 4, 56

W. Meyer in Göttingen 15, 614

A. Michaelis in Strassburg i. E. 12, 513 **14**, 481 **21**, 492 493

Th. Mommsen in Berlin 1, 47 68 128 161 342 427 460 2, 56 102 145 156 173 3, 31 167 261 268 298 302 303 304 429 461 465 467 4, 1 99 120 295 350 364 371 **377 5,** 129 161 228 303 379 **6,** 13 82 127 231 323 7, 91 171 299 366 474 8, 172 198 230 9, 117 **129 267 281 10, 40 383 469 472** 11, 49 12, 88 401 486 13, 90 106 **245 298 305 330 428 515 559 560 14, 25 65 160 15, 99** 103 244 294 297 300 385 478 16, 1 24 147 317 445 495 602 643 17, 42 165 458 477 495 C. Robert in Berlin 11, 97 12, 508 **523 631 649 18**, 158 160 161 19, 1 210 316 393 437 644 20, 144 268 317 632 21, 142 266 **320 411 491 570 22, 101 309** C. von Morawski in Krakau 11, 339 15, 615 17, 460 18, 97

1 222 328 6, 92 7, 1 159 23, | J. H. Mordtmann in Constantinopel 13, 373 15, 92 289 17, 448 20, 312 314

> K. Müllenhoff in Berlin (†) 1, 252 318 3, 439 4, 144 9, 183 12, 272

> A. Müller in Königsberg i. Pr. 18, 623

B. Müller in Breslau (†) 4, 390 5, 154

H. Müller in Braunschweig 14, 93

H. I. Müller in Berlin 18, 319

O. Müller in Berlin 10, 117 119 12, 300 A. Nauck in St. Petersburg 10, 124

**12**, 393 395 **13**, 430

R. Neubauer in Berlin 4, 415 10, 145 153 11, 139 374 381 382 385 390 13, 557

K. J. Neumann in Strassburg i. E. 15, 356 605 16, 159 19, 165 21, **134 22**, 160

M. Niemeyer in Potsdam 14, 447

B. Niese in Marburg 11, 467 12, 398 409 513 13, 33 401 14, 423 23, 81 92 410

H. Nissen in Bonn 1, 147 342

Th. Nöldeke in Strassburg i. E. 5, 443 10, 163

H. Nohl in Berlin 9, 241 12, 517 **15**, 621 **20**, 56 **21**, 193

F. Novati in Florenz 14, 461

J. Olshausen in Berlin (†) 14, 145 15, 321 417

Th. v. Oppolzer in Wien (†) 20, 318 A. Otto in Breslau 20, 552 21, 287 **23**, 21 320

H. Pack in Dortmund 10, 281 11, 179

G. Parthey in Berlin (†) 4, 134

J. Partsch in Breslau 9, 292 H. Peter in Meissen 1, 335

E. Petersen in Rom 14, 304 15, 475 17, 124

E. Piccolomini in Pisa 17, 333 18, 264 H.I. Polak in Rotterdam 18,271 21,321

P. Pulch in Rinteln 17, 177

E. Rasmus in Brandenburg 12, 320

J. Rassow in Wolgast 22, 515

R. Reitzenstein in Breslau 20, 514 23, 148

A. Reusch in Altkirch i. E. 15, 337

E. Rhode in Heidelberg 21, 116 O. Richter in Berlin 17, 425 18, 104

616 19, 322 20, 92 407 22, 17 A. Riedenauer in Würzburg (†) 7, 111

A. Riese in Frankfurt a. M. 12, 143

13, 133 14, 313 16, 60 17, 134 467 18, 318 434 466 19, 300 467 469 472 473 20, 349 21, 161 22, 129 336 445 23, 318 424

485 546 596 23, 152 157 631 H. Röhl in Königsberg i. N. 11, 378

# HERMES

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

#### **HERAUSGEGEBEN**

VON

### GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

#### DREIUNDZWANZIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1888

## CAECILIUS VON KALAKTE UND DIE SCHRIFT VOM ERHABENEN.

Der Verfasser der Schrift vom Erhabenen schickt der Erörterung der Mittel, welche geeignet sind dem rednerischen oder schriftstellerischen Ausdruck den Charakter des Erhabenen zu verleihen, eine längere Einleitung voraus, in der er neben anderen Punkten diejenigen Fehler behandelt, welche sich bei einem übertriebenen oder verkehrten Streben nach Erhabenheit leicht ein-Obwohl der Anfang dieses Abschnitts nicht erhalten ist, so ist doch der Gang der Erörterung völlig klar. Das Erhaltene beginnt mit einem Beispiel aus Aeschylus (Cap. 3 S. 4, 15), das als παρατράγφδον getadelt wird, und der Verfasser knüpft daran weitere Beispiele desselben Fehlers aus Rednern und Schriftstellern. Wenn er dann fortfährt (3, 4 S. 6, 2) άλλα τὸ μὲν οἰδοῦν  $\dot{v} \pi \epsilon \varrho$ αίρειν βούλεται τὰ ὕψη, τὸ δὲ μειρακιῶδες ἄντικρυς ὑπεναντίον τοις μεγέθεσι ταπεινόν γάρ έξ όλου καὶ μικρόψυχον καὶ τῷ ὄντι κακὸν ἀγεννέστατον. τί ποτ' οὖν τὸ μειψακιῶδές ἐστιν; so hat man den Eindruck, dass die zweite Fehlergattung, zu deren Darstellung der Verfasser nun übergeht, dem Leser schon vorher bekannt gegeben worden ist. Dagegen erscheint unmittelbar darauf ein dritter Fehler als etwas völlig Neues (S. 6, 10), τούτφ παράχειται τρίτον τι κακίας είδος έν τοῖς παθητικοῖς, ὅπερ ὁ Θεόδωρος παρένθυρσον ἐκάλει. Täuscht also der Eindruck nicht, den die Einführung des μειρακιώδες macht, so hat der Verfasser seine ursprüngliche Absicht geändert und sich im Verlaufe der Erörterung veranlasst gesehen, den zwei Fehlergattungen, deren Darstellung er angekundigt hatte, eine dritte hinzuzufügen.

Die Richtigkeit dieser Vermuthung lässt sich durch andere Erwägungen erweisen. Bemerkenswerth ist zunächst die Ungleichheit in der Behandlung der drei Fehlerarten. Die erste und zweite beginnen mit einer (für die erste nicht erhaltenen, aber schon wegen des Gegensatzes zur zweiten unbedenklich vorauszusetzenden)

1

Begriffsbestimmung, und an diese knüpft sich die Erörterung durch Beispiele, die wiederum näher besprochen werden. Der dritte Punkt dagegen wird abweichend von dem sonst durchgängig in der Schrift beobachteten Verfahren nur kurz erklärt und dann sofort verlassen, ohne dass die Erklärung irgendwie durch Beispiele praktisch erläutert wird. Noch auffallender ist die Art der Anordnung. Der Verfasser konnte entweder die Begriffsbestimmungen für alle drei Fehlergattungen zugleich geben und dann erst die Beispiele folgen lassen, oder an die Bestimmung jedes einzelnen Fehlers sofort die dazu gehörigen Beispiele schliessen. Das Letztere hat er gethan, und demgemäss folgt auf die Beispiele für den ersten Fehler die Bestimmung des zweiten. Nun aber erwartet man unmittelbar die Beispiele für den zweiten Fehler, und diese folgen auch wirklich, aber erst nachdem hier, zwischen die Erklärung der zweiten Fehlergattung und die zum Verständniss nöthigen Beispiele, also an der denkbar unpassendsten Stelle, der kurze Abschnitt über den dritten Fehler, das παρένθυρσον eingeschoben ist. 1)

Wie anstössig diese Art der Anordnung ist, wird sich jedem ausmerksamen Leser dieses Abschnitts sühlbar machen, wobei nur zu bemerken ist, dass das mit den Worten Θατέρου δὲ ὧν εἴπομεν (Cap. 4 S. 6, 17) beginnende Stück eng an das Vorhergehende anzuschliessen ist. Wer die Schwierigkeit fühlt, muss sie zu erklären versuchen und sich die Frage vorlegen, wie es möglich war, dass ein Schriftsteller seinen eigenen Gedankengang in dieser aussallenden Weise zerstören konnte.

Die Antwort auf diese Frage lässt sich in diesem Fall mit völliger Sicherheit geben. Der Verfasser hat in Wirklichkeit nicht seinen eigenen Gedankengang, sondern den eines anderen Schriftstellers unterbrochen. Bekanntlich schliesst sich die uns erhaltene Schrift über die Erhabenheit an eine denselben Gegenstand behandelnde Untersuchung des Caecilius von Kalakte an. Caecilius wird in dem Abschnitt, um den es sich handelt, ausdrücklich erwähnt, und zwar wird von ihm gesagt, dass er die Beispiele für das µειρακιῶδες, welche sich bei Timaeus finden, grösstentheils schon beigebracht habe. Der Gedanke, dass der Schriftsteller dabei

<sup>1)</sup> Τὸ παρένθυρσον möchte ich lieber für die von Theodorus gegebene Bezeichnung dieser Erscheinung halten als ὁ παρένθυρσος. Das Adjectiv παράβακχος gebrauchte Eratosthenes von Demosthenes (Plutarch vit. Demosth. c. 9).

gelegentliche Aeusserungen des Caecilius bei verschiedenen Anlässen im Auge haben könne, wird durch die Beobachtung ausgeschlossen, dass Timaeus und die mit ihm in der Schätzung der damals herrschenden Geschmacksrichtung auf gleicher Stufe stehenden Schriftsteller in der ganzen übrigen Schrift nicht erwähnt werden. Bedenkt man nun, welchen Raum auch in der vom Verfasser gegebenen Darstellung des μειρακιώδες gerade Timaeus einnimmt, so kann es keinem Zweisel unterliegen, dass sich der Verfasser hier ganz eng an Caecilius angeschlossen hat, und was von der Behandlung des μειρακιώδες gilt, kann unbedenklich auf den untrennbar mit ihr verbundenen und in der Art der Behandlung so wie der Wahl der Beispiele wesentlich gleichartigen Abschnitt über das παρατράγφδον oder οἰδοῦν übertragen werden. Was dagegen den dritten Punkt, das παρένθυρσον, anbelangt, so hat Martens (de libello  $\pi \epsilon \varrho i \ \ddot{v} \psi o v \varsigma$ , Bonn 1877, p. 30) nach dem Vorgang von Buchenau richtig bemerkt, dass das Imperfectum ὅπερ ὁ Θεόδωρος παρένθυρσον ἐκάλει darauf hinweist, dass der Verfasser als Schüler des Theodorus den Begriff des παρένθυρσον aus seinem Unterricht kennen gelernt hatte; hier ist also Entlehnung aus der Schrift des Caecilius nicht anzunehmen.¹)

Der Verfasser ist also in diesem Abschnitt den denselben Gegenstand betreffenden Aussührungen des Caecilius im Wesentlichen gesolgt, er hat aber, durch die Begriffsbestimmung des μειρακιῶδες an das ihm aus anderer Quelle bekannte παρένθυρσον erinnert²), eine auf dieses bezügliche Bemerkung unmittelbar, ohne Rücksicht auf den Zusammenhang, eingeschoben und ist dann mit einem recht harten Uebergang (πλην περὶ μὲν τῶν παθητικῶν ἄλλος ἡμῖν ἀπόκειται τόπος, θατέρου δὲ ὧν εἴπομεν, λέγω δὲ τοῦ ψυχροῦ, πλήρης ὁ Τίμαιος) in den Gang der Erörterung des Caecilius wieder eingelenkt. Formell hat er damit die Darstellung des Caecilius gewiss nicht verbessert, aber auch sachlich nicht. Obwohl eine ganz strenge Scheidung dieser Dinge nicht möglich ist, so fühlt man doch leicht, dass die beiden von Caecilius behandelten Punkte eng unter einander verbunden sind und

<sup>1)</sup> Morawski im Rhein. Mus. 34 (1879) S. 375 will freilich gerade die Erwähnung des Theodorus auf Caecilius zurückführen.

<sup>2)</sup> Es ist zu beachten, dass das παρένθυρσον sormell nur an die zweite Fehlergattung angeschlossen ist (τούτφ παράκειται), während es thatsächlich zur ersten in mindestens eben so naher Beziehung steht.

wesentlich stilistische Eigenthümlichkeiten betreffen 1), während der Vorwurf des παρένθυρσον mehr auf den Inhalt des Gesagten geht, so dass seine Verbindung mit den beiden anderen Fehlerarten nicht gerade als eine sehr glückliche bezeichnet werden kann.

Das Verhältniss der uns erhaltenen Schrift zu der des Caecilius können wir nur an sehr wenigen Stellen mit annähernd eben so grosser Klarheit verfolgen, diese wenigen verdienen aber um so mehr eine aussührliche Besprechung. Der Abschnitt über die Figuren ist in der Weise disponirt, dass die einzelnen Figuren, deren Erwähnung der Verfasser für nöthig hält, aufgezählt werden und ihre Bedeutung für die Erhabenheit durch ausführlich besprochene Beispiele erläutert wird. Dieser Gedankengang wird störend unterbrochen durch einen kurzen Abschnitt, der den Gedanken ausführt, dass die Vereinigung mehrerer Figuren an derselben Stelle von besonderer Wirkung sei. Wollte der Verfasser diesen Punkt behandeln, so war es das Natürliche ihn an das Ende der ganzen Betrachtung zu stellen. Ohne Weiteres verständlich wäre es auch, wenn er ihn am Anfang einleitungsweise besprochen oder im Verlauf der Darlegung als Excurs an ein gegebenes Beispiel angeschlossen hätte. Dies geschieht aber nicht, sondern der Verfasser beginnt mit den Worten ἄχρως δὲ καὶ ἡ ἐπὶ ταὐτὸ σύνοδος των σχημάτων είωθε κινείν (Cap. 20 S. 36, 4) und führt dann erst für diese Behauptung ein Beispiel aus der Midiana des Demosthenes an, nach dessen Besprechung die Aufzählung der Figuren in der bisherigen Weise fortgesetzt wird (Cap. 22 S. 37, 7 της δὲ αὐτης ἰδέας καὶ τὰ ὑπέρβατα θετέον). Auch hier erklärt sich alles aufs Einfachste, wenn wir an das Verhältniss der erhaltenen Schrift zu der des Caecilius denken. Unmittelbar vor diesem Abschnitt ist das Asyndeton behandelt worden; von der Stelle der Midiana wird ausdrücklich bemerkt, dass sie das Asyndeton in Verbindung mit mehreren anderen Figuren aufweise, und an die Ausführungen über die Häufung der Figuren an dieser Stelle schliesst sich ein (mit den Worten φέρε οὖν, πρόσθες τοὺς

<sup>1)</sup> Ganz streng geschieden sind auch diese beiden Punkte nicht, und so war es wohl auch schon bei Caecilius. Verglichen mit der viel präciseren Lehre, wie sie der sogenannte Demetrius περὶ ἐρμηνείας, vermuthlich nach Theophrast, giebt, entspricht das παρατράγφδον oder οἰδοῦν etwa dem ψυχρόν des Demetrius, dem Gegenstück des μεγαλοπρεπές, das μειρακιώδες oder ψυχρόν dem κακόζηλον, dem Gegenstück des γλαφυρόν.

συνδέσμους beginnendes) Stück, das von den hier in Frage kommenden Figuren nur das Asyndeton berücksichtigt. Wir dürfen demnach annehmen, dass Caecilius diese Stelle als ein weiteres Beispiel für das Asyndeton anführte und nur gelegentlich einen Tadel gegen Demosthenes wegen der übertriebenen Häufung von Figuren an dieser Stelle daran knüpfte. Es ist bei dem ganzen Verhältniss zwischen Caecilius und dem Verfasser der uns vorliegenden Schrift durchaus begreiflich, dass für den Letzteren dieser seiner Meinung nach verfehlte Tadel in den Vordergrund trat und von ihm lebhaft bekämpft wurde.

Dass Caecilius einen solchen Tadel gegen Demosthenes bei dieser Gelegenheit ausgesprochen hat, sagt der Verfasser zwar an dieser Stelle nicht, wir könnten es aber unbedenklich annehmen, auch wenn nicht an einer anderen Stelle ein zwar indirectes, aber, wie ich glaube, nicht weniger sicheres Zeugniss des Verfassers selbst vorläge, das man freilich nicht richtig aufgefasst und durch Textänderung zu beseitigen versucht hat. Der Erörterung über die Häufung der Figuren entspricht im Folgenden eine ganz ähnliche über die Häufung der Metaphern, die mit den Worten beginnt (Cap. 32 S. 45, 21) περὶ δὲ πλήθους καὶ μεταφορών δ μέν Καικίλιος ἔσικε συγκατατίθεσθαι τοῖς δύο ἢ τὸ πλεῖστον τρεῖς ἐπὶ ταὖτοῦ νομοθετοῦσι τάττεσθαι. An dem καὶ hat man Anstoss genommen und durch die Aenderung περί δὲ πλήθους καὶ (τόλμης) μεταφορών die Stelle verbessern zu können geglaubt, eine Vermuthung, die vielfach Beifall gefunden hat und scheinbar durch den Umstand empsohlen wird, dass in der solgenden Erörterung in der That nicht allein von der Zahl der Metaphern, sondern auch von ihrer Kühnheit die Rede ist. Aber bei aufmerksamer Betrachtung der Stelle erkennt man, dass der Verfasser zunächst nur von der Zahl der Metaphern spricht. Dem Urtheil des Caecilius gegenüber bemerkt er, dass die Häufung der Metaphern (δύο η τὸ πλεῖστον τρεῖς S. 46, 2, την πολυπλήθειαν αὐτῶν 46, 4, τῷ πλήθει τῶν τροπικῶν 46, 11) ausschliesslich von dem Grad des Affects, der an der betreffenden Stelle herrsche, abhängig sei. "Deshalb", fährt er fort, "verlangen zwar Aristoteles und Theophrast, dass man zu kühne Metaphern mildere durch Ausdrücke wie 'gleichsam', 'so zu sagen', 'wenn man den Ausdruck gebrauchen darf'; ich dagegen glaube, ohne dies bestreiten zu wollen, dass Häufung und Kühnheit der Metaphern vor allem durch an-

gemessenes und heftiges Pathos gerechtfertigt wird, wie ich schon bei den Figuren bemerkt habe, wenn der Schwung der Rede alles mit sich fortreisst, vielmehr Wagnisse sogar als nothwendig verlangt und dem Hörer keine Zeit lässt über die Zahl nachzudenken. Bei Beschreibungen vollends ist nichts so bezeichnend wie eine unausgesetzte Folge von Tropen," was dann durch Beispiele aus Plato und Xenophon belegt wird. Der Schriftsteller ist also durch die wesentliche Gleichartigkeit der Sache an eine Vorschrift des Aristoteles und Theophrast erinnert worden, die streng genommen mit dem hier in Frage kommenden Gegenstand nichts zu thun hat, da sie sich gar nicht auf die Zahl, sondern auf die Kühnheit der Metaphern erstreckt. Er fasst daher, von der Erwähnung dieser Vorschrift an, Zahl und Kühnheit zusammen, aber nur für einen Augenblick, um den Leser über den kleinen Anstoss, der hier zu nehmen ist, hinwegzutäuschen, und kehrt am Schluss der Periode wieder zu seinem eigentlichen Thema, der Häufung der Metaphern, zurück. Bei dieser Auffassung der Stelle wird man die Erwähnung der τόλμα um so weniger schon am Anfang der Erörterung hineinbringen, als das xal, wie mir scheint, eine sehr gute Erklärung zulässt. Der Verfasser verweist damit auf die seinen Lesern bekannten ganz analogen Ausführungen des Caecilius über die Häufung der Figuren, auf die er vorher erwidert hatte. 1)

Der Abschnitt über die Tropen ist auch sonst ganz eben so eingerichtet wie der über die Figuren. Er ist zwar nur sehr lückenhast überliesert, aber wir erkennen doch, dass die Tropen ebenfalls einzeln nach einander behandelt wurden.<sup>2</sup>) Wenn hier eine Erörterung über die Häusung der Metaphern eingesügt wird, so wäre es sreilich an sich möglich, dass der Schriststeller damit den Abschluss seiner Aussührungen über die Metaphern geben und

<sup>1)</sup> So ist auch im Folgenden das δρος καὶ τῶν τοιούτων aufzusassen, und nachher (S. 46, 18) wird ausdrücklich auf die Behandlung der Figuren verwiesen. Die Ausdrucksweise περὶ δὲ πλήθους καὶ μεταφορῶν ist freilich nicht besonders geschickt, weil sie an sich zweideutig ist, aber weit bedenklicher wäre die Ungenauigkeit des Gedankens, wenn der Versasser gesagt hätte, Caecilius sei in Bezug auf Zahl und Kühnheit der Metaphern der Ansicht, man dürse nur zwei oder drei an derselben Stelle zulassen.

<sup>2)</sup> Bezeichnend ist am Schluss des hier besonders in Frage kommenden Abschnitts der einzige erhaltene Uebergang von einem Tropus zum andern, ταις δὲ μεταφοραίς γειτνιώσιν (ἐπανιτέον γὰρ) αἱ παραβολαί u. s. w. (Cap. 37 S. 57, 15).

dann zu anderen Tropen übergehen wollte. Viel wahrscheinlicher ist es aber, dass auch hier ein anderer Anlass zu Grunde liegt. Das Beispiel aus der Kranzrede des Demosthenes, an dem der Verfasser die Zulässigkeit einer grösseren Menge von Metaphern darlegt, schliesst sich wieder viel enger an das unmittelbar Vorhergehende an, als aus der Darlegung des Versassers selbst zu erkennen ist. Es ist vorher von dem ἰδιωτισμὸς die Rede, den der Verfasser im Gegensatz zu Caecilius dann vertheidigt, wenn er in besonders bezeichnender Weise zur Verwendung kommt. Die zuletzt erwähnten Beispiele sind zwei Stellen des Herodot, an denen von körperlicher Verstümmelung die Ausdrücke καταχορδεύων und κατεκρεουργήθη gebraucht werden. Wenn sich nun an der hier behandelten Stelle des Demosthenes die Worte finden ήκρωτηριασμένοι τας ξαυτών ξκαστοι πατρίδας, wortlich genommen Leute, die sich das Vaterland abgehauen haben, oder allenfalls die ihrem Vaterland die Glieder abgehauen haben, so darf man vermuthen, dass gerade dieser Ausdruck den Caecilius veranlasst hatte, dieses Beispiel den beiden Herodotstellen anzuschliessen, und dass der Tadel wegen der Häufung der Metaphern, den der Verfasser auch hier ausschliesslich bekämpft, von Caecilius nur gelegentlich hinzugefügt worden ist.

Die erste Figur, die der Verfasser bespricht, ist die des Schwures (Cap. 16, 2 S. 31, 22), die durch ein Beispiel aus der Kranzrede des Demosthenes erläutert wird (Demosth. de corona 208), άλλ' οὐχ ἔστιν, οὐχ ἔστιν ὅπως ἡμάρτετε, ἄνδρες 'Αθηναῖοι, τον ύπερ της απάντων ελευθερίας και σωτηρίας κίνδυνον άράμενοι, μὰ τοὺς Μαραθώνι προκινδυνεύσαντας τών προγόνων καὶ τοὺς ἐν Πλαταιαῖς παραταξαμένους καὶ τοὺς ἐν Σαλαμίνι ναυμαχήσαντας καὶ τοὺς ἐπ' Αρτεμισίφ καὶ πολλοὺς έτέρους τους έν τοις δημοσίοις μνήμασι κειμένους άγαθους ανόρας, οθς απαντας δμοίως ή πόλις της αθτης άξιώσασα τιμής έθαψεν, Αἰσχίνη, ούχὶ τοὺς κατορθώσαντας αὐτῶν ούδὲ τούς πρατήσαντας μόνους. Der Verfasser schildert die Wirkung dieser Stelle auf den Zuhörer und bemerkt dabei, alles dies erreiche der Redner δι' ένὸς τοῦ ὀμοτικοῦ σχήματος, ὅπερ ἐν-Θάδε ἀποστροφὴν ἐγω καλω. Man hat an dieser Stelle mit Recht Anstoss genommen, aber eben so richtig ist auch schon bemerkt worden'), dass mit einer Aenderung des Textes nichts erreicht

<sup>1)</sup> Martens S. 15.

wird. Der Widerspruch ist freilich hier offenkundig. Mit dem nicht sehr glücklich gewählten Ausdruck ὅπερ ἐνθάδε ἀποστροφὴν ἐγὼ καλῶ konnte der Verfasser unmöglich das Vorhandensein der Schwurfigur bestreiten wollen, er kann nur gemeint haben, dass die mit der Schwurfigur hier vereinigte Figur der Anrede¹) in erster Linie in Betracht zu ziehen ist. Es sind also zwei Figuren hier vereinigt, und es war verkehrt gerade dieses Beispiel nachdrücklich als Beweis der Wirkung einer einzigen Figur anzuführen. Auf den Gedanken, dass das Beispiel richtiger als Beleg für die ἀποστροφή angeführt würde, kann der Verfasser erst gekommen sein, als er die Stelle der Hauptsache nach schon im Anschluss an Caecilius geschrieben hatte. Den sich ergebenden Widerspruch hat er dann durch die ungenaue Ausdrucksweise ὅπερ ἐνθάδε ἀποστροφὴν ἐγὼ καλῶ möglichst zu verdecken gesucht.

Wenn der Versasser nach der Erörterung des eben besprochenen Beispiels einen auch weiterhin noch mehrsach wiederholten Lieblingsgedanken mit den Worten einsuhrt (S. 33, 21) οὐκ ἄξιον ἐπὶ τούτου τοῦ τόπου παραλιπεῖν ἕν τι τῶν ἡμῖν τεθεωρημένων, φίλτατε, ἔσται δὲ πάνυ σύντομον, so ist dies am Leichtesten verständlich, wenn er den durch die Schrift des Caecilius vorgezeichneten Gedankengang durch eine kurze eigene Bemerkung unterbrechen wollte. Das Folgende, τί δ΄ ἐκεῖνα φῶμεν, τὰς πεύσεις τε καὶ ἐρωτήσεις; (Cap. 18 S. 34, 24), knupft denn auch nicht an diesen eigenen Gedanken an, sondern unmittelbar an die zuerst gegebene. Darstellung von der Bedeutung des σχῆμα ὀμοτικόν.

Die besprochenen Stellen geben ein Bild von der Art, in der der Verfasser von der Darstellung des Caecilius abwich, sie zeigen aber auch, dass er sich im Wesentlichen sehr eng an seinen Vorgänger angeschlossen haben muss. 2) Was in den einzelnen Fällen

<sup>1)</sup> Der Natur der Sache nach kann darunter nur entweder die Anrede an den Aeschines am Schlusse des Satzes gemeint sein, die auch von Tiberius (Spengel Rhetores graeci III 62, 1) als Beispiel der Apostrophe angeführt wird, oder der Verfasser, der die Stelle ungenau anführt, οὐχ ἡμάρτετε, οὖ τὸν ὑπὲρ τῆς τῶν Ἑλλήνων ἐλευθερίας ἀγῶνα ἀράμενοι, fasst die Kämpfer von damals als von den Athenein zur Zeit der Rede verschiedene Personen auf, was ganz gewiss nicht der Absicht des Demosthenes entspricht.

<sup>2)</sup> Die Uebereinstimmung in einzelnen technisch rhetorischen Fragen mit dem was sonst von Caecilius erhalten ist, auf die Martens mehrfach hingewiesen hat, setzt nicht nothwendig einen so engen Anschluss voraus wie die

beobachtet ist, können wir in der Hauptsache auf die ganzen Abschnitte über die Figuren und das φραστικὸν μέρος ausdehnen, da die Behandlung der einzelnen Figuren und Tropen im Wesentlichen eine gleichartige war. Dass aber diese Abhängigkeit von der Schrift des Caecilius sich auch auf andere Theile der Schrift als diese beiden Abschnitte und das zuerst behandelte Stück der Einleitung erstreckte, ist damit noch nicht erwiesen. Um auch für den Rest der Schrift die Frage beantworten zu können, ist es nothwendig Plan und Anlage der ganzen Abhandlung genauer ins Auge zu fassen.

'Die Schrift des Caecilius über das Erhabene schien uns, lieber Postumius Terentianus, als wir sie gemeinschaftlich prüften, wie du weisst, nicht auf der vollen Höhe der Aufgabe zu stehen, die wesentlichen Punkte durchaus zu versehlen, und den Lesern keinen grossen praktischen Nutzen zu bieten, was doch das Hauptziel des Schriftstellers sein muss. Und während man von jeder rhetorischen Lehrschrift zwei Dinge verlangen kann, erstlich die Erklärung des Wesens des zur Behandlung kommenden Gegenstandes, und zweitens, was der Bedeutung nach das Erste ist, den Nachweis, wie und durch welche Unterrichtsmittel wir ihn uns zu eigen machen können, sucht Caecilius wohl den Begriff des Erhabenen, als wäre er etwas Unbekanntes, an einer unendlichen Reihe von Fällen klarzustellen, die Frage aber, wie wir unsere Naturen zu einer gewissen Stufe der rednerischen Grösse entwickeln können, hat er unbegreislicher Weise als überslüssig übergangen. Indessen verdient dieser Mann vielleicht nicht sowohl Tadel wegen dessen was er übersehen hat, als Anerkennung für den Versuch und seine

hier behandelten Stellen, kann aber wohl als Bestätigung dienen. Den Beobachtungen von Martens, die freilich nicht alle völlig überzeugend sind, ist hinzuzusügen, dass die Bezeichnung der μεταβολή, die von dem Versasser (Cap. 23 S. 38, 26) eben so eng mit den πολύπτωτα verbunden wird, wie dies bei Quintilian (IX 3, 38) geschieht, von diesem ausdrücklich auf Caecilius zurückgeführt wird, und dass die περίφρασις, die Caecilius nach dem ausdrücklichen Zeugniss des Quintilian den Figuren hinzugefügt hat (IX 3, 97), in unserer Schrift als letzte Figur behandelt wird. Die Bemerkung des Versassers, dass die Figuren von dem φραστικὸν μέρος nicht streng zu scheiden seien (Cap. 30 S. 44, 11), geht vielleicht wesentlich auf die περίφρασις, die Quintilian in ausgesprochenem Gegensatz zu Caecilius zu den Tropen rechnet. Es scheint, dass der Versasser Caecilius folgte, ohne doch völlig seiner Meinung zu sein.

eifrigen Bemühungen. Da du mich aber aufgefordert hast, auch meinerseits dir zu Gefallen durchaus über das Erhabene zu schreiben, so wollen wir sehen, ob das Resultat meiner Untersuchungen von Männern der praktischen Thätigkeit für brauchbar befunden wird.'

In diesen Eingangsworten der Schrift ist die Polemik gegen Caecilius und die dieser Polemik zu Grunde liegende Tendenz mit voller Deutlichkeit ausgesprochen. Wir können es zwar nicht ganz wörtlich nehmen, wenn der Verfasser von Caecilius sagt, er habe sich begnügt den Begriff des Erhabenen an Beispielen klarzustellen¹); wir wissen von ihm selbst, dass Caecilius an diese Beispiele aussührliche kritisch-ästhetische Erörterungen angeknüpft hatte, aber gerade diese Art der Behandlung fand nicht den Beifall des Terentianus, der eine grössere Berücksichtigung des praktischen Unterrichtszweckes wünschte, und diesem Wunsch wollte der Verfasser durch die uns erhaltene Schrift gerecht werden. Dass es ihm gelungen ist, wird kein unbefangener Leser glauben. Schwerpunkt der Schrift liegt für uns gerade in denjenigen Abschnitten, in denen er mit Caecilius zwar vielfach feindlich, aber doch auf demselben Gebiet der ästhetischen Würdigung der alten Klassiker zusammentrifft. Ist der gegen Caecilius erhobene Vorwurf gerecht, so trifft er unsere Schrift wesentlich in demselben Masse. Die damals viel behandelte Frage, welche von den alten Klassikern man als Muster des Stils aufzustellen habe, beschäftigte auch den Verfasser in erster Linie, und in dem rückhaltlosen und schwungvollen Eintreten für das Grosse in den Werken des Demosthenes und Plato gegenüber dem Tadel des Caecilius, der auch uns, wäre seine Schrift erhalten, vermuthlich oft nicht weniger kleinlich und unverständig erscheinen würde, als es bei Dionys von Halicarnass und gelegentlich auch bei dem Verfasser unserer Schrift der Fall ist, wird jeder die wesentliche Bedeutung der Schrift sehen. Je weiter die Erörterung fortschreitet, desto deutlicher tritt dieser Gesichtspunkt in den Vordergrund, bis zuletzt die Behandlung des-

<sup>1)</sup> Ob der Ausdruck διὰ μυρίων ὅσων ὡς ἀγνοοῦσι πειρᾶται δεικνύναι sprachlich zulässig ist, ist mir zweiselhast, und vielleicht ist παραδειγμάτων oder etwas Aehnliches ausgesallen. Dass der Versasser dabei an eine zu weit ausgesponnene Definition des Erhabenen gedacht haben sollte, die er dann als den eigentlichen Kern der Schrift des Caecilius hingestellt haben müsste, ist sehr unwahrscheinlich; vielleicht liess er aber nicht ohne Absieht den Ausdruck etwas unklar.

selben in ausführlichen Excursen das eigentliche Thema, die Bedeutung der einzelnen Figuren und Tropen für das Erhabene, fast völlig verdrängt. An diesem Widerspruch zwischen Absicht und Ausführung leidet die ganze Schrift, und man muss ihn im Auge behalten, wenn man manche Widersprüche und Unsicherheiten im Einzelnen richtig verstehen will.1) Aber deutlich ist zu erkennen, dass sich die verschiedenen Theile der Schrift in dieser Beziehung nicht gleichmässig verhalten. Vom Beginn des Abschnitts über die Figuren an ist die ästhetische Würdigung von einzelnen Stellen der Prosaschriftsteller und in Verbindung damit die zuerst versteckte, dann immer deutlicher und kräftiger hervortretende Polemik gegen Caecilius das Vorherrschende. Bis dahin werden, immer abgesehen von dem zuerst behandelten Abschnitt über die Fehler, die Prosaschriftsteller gegenüber den Dichtern fast gar nicht berücksichtigt, die Absicht der praktischen Förderung wird wenigstens noch einmal nachdrücklich betont<sup>2</sup>) und auch sonst mehrfach angedeutet, die ästhetische Würdigung findet sich zwar auch, aber ohne polemische Tendenz, und die Person des Caecilius wird nur an einer Stelle ohne Nennung des Namens berührt, und zwar in einem Excurs, der mit dem Hauptgegenstand der Untersuchung wenig zu thun hat.3) Dieses Fehlen der Polemik gegen Caecilius

<sup>1)</sup> Ganz besonders auffallend ist die Art, wie der Versasser den Abschnitt über die Figuren schliesst (Cap. 29, 2 S. 44, 6), αλλα γαρ αλις ύπερ της είς τα ύψηλα των σχημάτων χρήσεως έχ παρενθήχης τοσαύτα πεφιλολογήσθαι, Τερεντιανε φίλτατε u. s. w. Den Abschnitt über die Figuren hatte er vorher als einen Haupttheil seiner Abhandlung hingestellt, und an dieser Stelle wird er als eine Zugabe bezeichnet, die einer ausdrücklichen Motivirung bedarf. Der Widerspruch ist kaum anders zu erklären als unter der Voraussetzung, dass der Versasser dem Terentianus gegenüber alles Technische als möglichst unbedeutend erscheinen lassen wollte. Zu einer abschliessenden Revision, welche derartige Widersprüche beseitigt hätte, hat sich der Versasser nicht die Zeit genommen. Auch die unmittelbar solgende kurze und treffende Bemerkung πάθος δὲ ὕψους μετέχει τοσούτον ὁπόσον ήθος ήδονης stimmt nicht recht dazu, dass der Versasser das Verhältniss von ὕψος und πάθος schon an einer früheren Stelle (Cap. 8, 2 S. 11, 10 ff.) zu bestimmen versucht hatte.

<sup>2)</sup> Cap. 9 S. 12, 8 χρη κάνταῦθα, καὶ εἰ δωρητὸν τὸ πρᾶγμα μᾶλλον η κτητόν, δμως καθ' δσον οἰόν τε τὰς ψυχὰς ἀνατρέφειν πρὸς τὰ μεγέθη καὶ ωσπερ ἐγκύμονας ἀεὶ ποιεῖν γενναίου παραστήματος. τίνα, φήσεις, τρόπον;

<sup>3)</sup> Wenn der Versasser sein Urtheil über Cicero mit den Worten entschuldigt λέγω δέ, εἰ καὶ ἡμῖν ὡς Ἑλλησιν ἐφεῖταί τι γινώσκειν (Cap. 12, 4 S. 24, 20), so liegt an sich kein Grund vor in dieser Aeusserung etwas

und die anderen angeführten Verschiedenheiten legen die Vermuthung nahe, dass jener Theil nicht in unmittelbarem Anschluss an das Werk des Caecilius geschrieben ist, und dass dessen Benutzung erst mit dem Abschnitt über die Figuren beginnt.

Der Versasser hat sich über die in seiner Schrift besolgte Anordnung und das Verhältniss derselben zu der Darstellung des Caecilius selbst ausgesprochen (Cap. 8 S. 10, 19), freilich in einer Weise, welche gerade geeignet ist den Sachverhalt im Unklaren zu lassen. Die wesentlich in Betracht kommende Stelle ist zudem in Bezug anf Lesung und Auffassung zweiselhaft. Fünf Quellen des erhabenen Stils kann man nach der Meinung des Versassers annehmen, zwei vorwiegend in der natürlichen Anlage des Redners begründete (ad gegevelg ovotávelg), die Grösse der zum Ausdruck kommenden Gedanken und den hestigen Assect, und drei technische, die Figuren, die edle Ausdrucksweise und die angemessene Com-

Anderes zu sehen als einen Ausdruck der Bescheidenheit des Verfassers seinem vornehmen Freund oder Schüler gegenüber. Die gegen Caecilius gerichtete Spitze erkennen wir aus Plutarch, der, indirect gewiss durch den Versasser unserer Schrift, mit dem er auch sonst in Gedanken und Ausdrucksweise zuweilen merkwürdig übereinstimmt, beeinslusst, mit auffallender Heftigkeit den περιττός έν ἄπασι Καιχίλιος wegen seines Versuchs einer Vergleichung zwischen Cicero und Demosthenes angreift. Auf Caecilius mag auch die kurze Definition des  $\psi \psi \phi \phi \phi \phi \phi \phi$  (Cap. 1, 3 S. 2, 14) zurückgehen. Dagegen ist es zum Mindesten nicht sicher und nicht einmal wahrscheinlich, dass unter den τεχνογράφοι, deren Definition der αὖξησις bekämpft wird (Cap. 12 S. 23, 21), Caecilius gemeint ist. Sicher nicht gegen Caecilius gerichtet sind die Ausführungen über den Werth theoretischer Untersuchungen über das Erhabene (Cap. 2 S. 3, 2). Daran kann ein Rhetor, der selbst eine Schrist über das Erhabene und eine andere über die Figuren geschrieben hatte, und dessen Anschauungen, wie sie sich in der Kritik des Demosthenes und Plato zeigen, es gewiss nicht entsprach die natürliche Anlage von dem Zwang der Regeln zu befreien, nicht wohl gezweifelt haben, dagegen lag ein solcher Zweisel den ανδρες πολιτικοί sehr nahe, die vor Allem greisbare praktische Förderung verlangten, und deren Beifall der Verfasser zu erlangen wünschte. In Inhalt und Ton ist diese Polemik weit matter und weniger selbstbewusst als die gegen Caecilius gerichteten Stellen. Auch sonst scheint es mir keineswegs überall oder auch nur in den meisten Fällen nothwendig bei der Polemik gegen nicht näher bezeichnete Personen oder Anschauungen sofort an Caecilius zu denken. Die Streitpunkte, um die es sich handelte, wurden damals so oft erörtert, die wichtigsten Argumente und Beispiele im Unterricht, an den diese ganze Schriftstellerei anknüpst, so häufig wiederholt, dass sich der Verfasser wohl mit kurzen Andeutungen begnügen konnte, ohne dabei in jedem Fall eine bestimmte einzelne Schrift im Auge zu haben.

position. Von diesen fünf Quellen des Erhabenen sind drei als solche auch anderweitig bekannt. Dionys von Halicarnass berichtet (de Isocrate iudicium c. 3): Καθόλου δε τριών ὄντων, ώς φησι Θεόφραστος 1), έξ ών γίνεται τὸ μέγα καὶ σεμνὸν καὶ περιττὸν έν λέξει, της τ' έχλογης των δνομάτων καὶ της έχ τούτων άρμονίας καὶ τών περιλαμβανόντων αὐτὰ σχημάτων. Das sind im Wesentlichen die drei technischen Quellen unserer Schrift, allerdings anders geordnet. Mit der abweichenden Anordnung hängt es zusammen, dass Theophrast, wie das auch später noch zum Theil geschah, die Tropen den Figuren zurechnete, so dass von den beiden Theilen, in die die γενναία φράσις nach der ausdrücklichen Angabe des Versassers unserer Schrift zersiel, ὀνομάτων τε έκλογη καὶ ή τροπική καὶ πεποιημένη λέξις, nur der erstere für Theophrast übrig blieb. Nun ist es schon an sich sehr unwahrscheinlich, dass Caecilius diese Eintheilung des Theophrast nicht gekannt oder berücksichtigt haben sollte. Für die Figuren und Tropen ist gezeigt worden, dass sie in der Schrift des Caecilius im Wesentlichen in derselben Weise hintereinander behandelt sein müssen wie in der uns erhaltenen. Ueber die ὀνομάτων ἐκλογή lässt sich nichts Sicheres sagen, da der betreffende Abschnitt bis auf die einleitenden Worte verloren ist. Dass dagegen die Composition von Caecilius behandelt war, ist auch an sich wahrscheinlich. Schwerlich hätte er sie fortlassen können ohne der Eintheilung des Theophrast Gründe entgegenzustellen, und diese Gründe würden dem Verfasser unserer Schrift, der besonderen Werth auf die Composition legt, Anlass zur Polemik geboten haben. Dagegen ist es sehr begreiflich, dass der Verfasser, der dem Schlusse zueilte, und der in zwei früheren Schriften über die Composition das gesagt hatte, was er hatte ermitteln können (Cap. 39 S. 59, 13), aus diesem Grunde über diesen Theil sehr kurz hinwegging.2) Man

<sup>1)</sup> Wohl in der Schrift περὶ λέξεως. Wenigstens weist das, was Dionys von Halicarnass περὶ συνθέσεως ὀνομάτων c. 16 (p. 101) aus dieser Schrift des Theophrast über die Bestimmung der ὀνόματα φύσει καλί anführt, auf einen ähnlichen Zusammenhang hin. Die Eintheilung ist die der λέξις überhaupt, wie sie ebenfalls aus Theophrast, wenn auch ohne Nennung des Namens, ausführlicher Dionys von Halicarnass giebt in der Schrift De Thucydide iudicium c. 22 (Volkmann, Die Rhetorik der Griechen und Römer 2 S. 394).

<sup>2)</sup> Dass Caecilius an der Stelle des Demosthenes, über die der Versasser Cap. 39 S. 60, 22 handelt, den Einsluss der Composition nicht anerkannt habe und deshalb von dem Versasser unserer Schrift bekämpft werde, ist eine un-

wird es demnach als sicher betrachten können, dass die drei technischen Quellen der erhabenen Rede von Caecilius aus Theophrast übernommen wurden und aus Caecilius in die uns erhaltene Schrift übergegangen sind.

Wenn man die Erhabenheit, wie dies natürlich ist und üblich war, als eine Eigenschaft der λέξις auffasste, so ist es begreiflich, dass man sich mit diesen drei von der τέχνη gebotenen Hülfsmitteln begnügte. Zu diesen drei kommen aber noch zwei andere hinzu, die ausdrücklich von ihnen geschieden werden. Von ihnen ist das eine, der Affect, dem Caecilius fremd, wie der Verfasser ausdrücklich sagt. Nach der Aufzählung seiner fünf Quellen des Erhabenen fährt er fort, er wolle nun jede dieser Quellen für sich untersuchen und vorher nur bemerken, δτι τῶν πέντε μοθίων ὁ Καικίλιος ἔστιν ἃ παρέλιπεν, ὡς καὶ τὸ πάθος ἀμέλει. Ob man ἀμελεί oder ἀμέλει zu lesen hat, und wie in letzterem Falle das ἀμέλει aufzufassen ist, wird sich schwerlich mit Sicherheit entscheiden lassen¹), aber sicher ist, dass keiner der vorge-

begründete Vermuthung von Martens (S. 19). Welchen Werth Caecilius selbst auf die Composition im Gegensatz zu den Figuren legte (wohl auch im Anschluss an Theophrast), lässt sich noch erkennen aus seinem Urtheil über Antiphon bei Photius cod. 259 (p. 485 b 24).

<sup>1)</sup> Ich habe vorgeschlagen ἔστιν ἃ παρέλιπεν, ώς καὶ τὸ πάθος. ἀμέλει, άλλ' εἰ μὲν ώς ἕν τι ταῦτ' ἄμφω u. s. w., und ein solches scheinbares Nachgeben, in dem zugleich die Ablehnung einer Discussion über das noch ausser dem násos von Caecilius Uebergangene ausgesprochen ist, scheint mir für den Zusammenhang ganz passend zu sein und zu dem lebhasten, an mündlichen Disput erinnernden Charakter zu stimmen, den die Schrift vielfach, namentlich aber an den gegen Caecilius gerichteten Stellen annimmt, und der sich an unserer Stelle auch sonst zeigt. Für den Gebrauch des αμέλει in diesem Sinne ist mir freilich nur ein völlig entsprechendes Beispiel bekannt, die Worte, mit denen in den Fröschen des Aristophanes (v. 532) Xanthias sich seinem Herrn fügt, ἀμέλει, καλῶς, ἔχ' αὐτά. Wenn Vahlen in der Anmerkung darauf hinweist, dass der Verfasser noch an zwei anderen Stellen αμέλει bei Anführung eines Beispiels gebraucht, wie dies auch andere spätgriechische Schriststeller häusig thun, so scheint es mir doch beachtenswerth, dass an allen mir bekannten Stellen dieser Art, wie auch an den beiden von Vahlen aus unserer Schrift angeführten, αμέλει dem Vergleichungswort unmittelbar angeschlossen wird (Fälle wie οἶόν τι ἀμέλει bilden nur eine scheinbare Ausnahme). Aber die Möglichkeit kann auch nicht bestritten werden, dass in unserer Schrift, die dem formelhaften Gebrauch des δσπερ άμέλει zeitlich etwas vorauszugehen scheint (bei Plutarch, Dio, Lucian and anderen Schriftstellern dieser und noch späterer Zeit sind die Beispiele ausser-

schlagenen Erklärungsversuche über die Schwierigkeit hinweghilft, welche in dem unbestimmten Ausdruck ἔστιν ἃ παρέλιπε liegt, mit dem doch nur zwei oder mehrere von den fünf vorher genau bezeichneten Quellen der Erhabenheit gemeint sein können. Fest steht nur, dass ausser dem  $\pi \acute{a} \vartheta o \varsigma$  noch etwas bei Caecilius gefehlt haben muss, und da die drei technischen Quellen von ihm behandelt waren, so kann dies nichts Anderes gewesen sein, als die erste Quelle des Erhabenen, das μεγαλοφυές. Die unsichere Ausdrucksweise des Verfassers kann man damit erklären, dass Caecilius bei der Würdigung der von ihm behandelten Beispiele gar nicht umhin konnte, neben der Form auch die Grossartigkeit der zum Ausdruck gebrachten Gedanken und gelegentlich auch wohl die Gewalt der Affecte zu betonen, so dass es seinem Gegner nicht möglich war, ihm die Behandlung dieser beiden Punkte völlig abzusprechen, während er andererseits sichtlich bemüht war, das Neue, das er gab, mit Nachdruck hervorzuheben.

Der erste der beiden neu eingeführten Punkte, das  $\mu \epsilon \gamma \alpha \lambda o - \phi \nu \epsilon \varsigma$ , war eine Sache, die dem Verfasser besonders am Herzen lag. An drei Stellen verweist er mit Nachdruck darauf, dass er schon in einer früheren Schrift über diesen Punkt gehandelt hat. Auch für das  $\pi \alpha \beta o \varsigma$  muss er sich in ähnlicher Weise interessirt haben, denn er verweist in dem leider nur zum Theil erhaltenen Schluss der ganzen Schrift auf eine jetzt nicht vorhandene Stelle¹), an der er versprochen hatte, über das  $\pi \alpha \beta o \varsigma$  in einer besonderen Schrift zu handeln. Aber in der Schrift selbst fehlt die Behandlung dieses Punktes, dessen Auslassung er dem Caecilius zum Vorwurf gemacht hatte. Der Verfasser betrachtet im Folgenden diesen Punkt als erledigt. Er beginnt die Behandlung der Figuren, den dritten der von ihm aufgestellten Theile, in der Weise, als ob ihr unmittelbarer Anschluss an das Vorhergehende durch die Dispo-

ordentlich häufig), die Stellung noch keine seste ist. Zweiselhaft ist es mir auch, ob es überhaupt richtig war, diese Bemerkung über die Weglassung des  $\pi \acute{a} \Im o_{\mathcal{E}}$  gerade als ein Beispiel an das Vorhergehende anzuschließen, und nicht vielmehr  $\check{\Delta}_{\mathcal{F}}$  für  $\check{\omega}_{\mathcal{E}}$  zu schreiben ist.

<sup>1)</sup> Auch der erhaltene Theil des Schlusses ist nicht von dem Schreiber der Handschrift selbst geschrieben, sondern von einer jüngeren Hand. An der Echtheit kann aber hier noch weniger gezweifelt werden als an der des sogenannten fragmentum Tollianum. Ein Interpolator hätte sicher den Gedanken zum Abschluss gebracht und hätte auch nicht den eigenthümlichen Stil der Schrift in dieser Weise treffen können.

sition geboten wäre, und er führt den Abschnitt über die Composition als den allein noch übrigen fünften Theil ein. Um dieser Schwierigkeit zu entgehen, hat man angenommen, dass der Uebergang vom μεγαλοφυές zum πάθος in die Lücke fällt, welche die Behandlung der αύξησις sehr bald nach ihrem Beginn unterbricht (Cap. 12, 2 S. 24, 12), und dass demnach der auf die Lücke folgende Theil zur Darstellung des  $\pi \acute{a} \vartheta o \varsigma$  gehört. Die Prüfung dieses Theiles der Schrift selbst giebt keine sichere Entscheidung. Das Erhaltene setzt mitten in einem Excurs ein, der mit dem μεγαλο- $\varphi v \acute{\epsilon} \varsigma$  eben so wie mit dem  $\pi \acute{\alpha} \Im o \varsigma$  nur in loser Verbindung steht, der dann folgende Abschnitt über die μίμησις besteht fast nur aus ganz allgemein gehaltenen Lehren, aus denen nichts zu entnehmen ist, der Abschnitt über die φαντασίαι führt ebenfalls zu sonst von dem Verfasser nicht streng geschieden werden. Schluss dieses Abschnittes endlich ist die Zusammenfassung des Vorhergehenden τοσαῦτα περὶ τῶν κατὰ τὰς νοήσεις ὑψηλιῦν καὶ ὑπὸ μεγαλοφροσύνης μιμήσεως ἢ φαντασίας ἀπογεννωμένων ἀρχέσει unter keinen Umständen so genau, dass sich ein Schluss aus ihr ziehen liesse. Dagegen kann es als sicher betrachtet werden, dass der Abschnitt über die αὔξησις und die unmittelbar vorhergehenden Stücke noch nicht zum πάθος sondern zum μεγαλοφυές gehören. Dasselbe muss nothwendig auch von dem ganzen auf die Lücke folgenden Abschnitt angenommen werden, wenn es sich nachweisen lässt, dass der Excurs, dessen Anfang in die Lücke fallt, von dem Abschnitt über die αὔξησις nicht getrennt werden kann. Am Anfang dieses Abschnittes findet sich eine vorläusige Bezeichnung des Wesens der αὔξησις mit den Worten ὅταν, δεχομένων τῶν πραγμάτων καὶ ἀγώνων κατὰ περιόδους άρχάς τε πολλάς καὶ άναπαύλας, Έτερα έτέροις έπεισκυκλούμενα μεγέθη συνεχώς έπεισάγηται κατά έπίβασιν. 1)

<sup>7)</sup>  $A \varrho \chi \acute{a} s$  ist schwerlich richtig überliefert, ich vermuthe, dass der Verfasser  $\mathring{a}\varrho \gamma \acute{a} s$  geschrieben hat. Am Schluss erwartet man nach der Art des Verfassers einen Ausdruck, der die ununterbrochene Folge der  $\mu \epsilon \gamma \acute{\epsilon} \vartheta \eta$  zu veranschaulichen geeignet ist. Die Bedeutung 'hinter einander' hat  $\acute{\epsilon} n \acute{\epsilon}$  in der Composition mit  $\beta a \acute{\epsilon} \nu \omega$  und  $\beta \acute{a} s \iota s$  sonst nicht, wohl aber in  $\acute{\epsilon} n \iota \sigma \iota \acute{a} \iota \tau \gamma s$  und dem allerdings seltenen  $\acute{\epsilon} n \iota \sigma \iota \sigma \iota s$ , einem militärischen Ausdruck, für den Hesychius s. v.  $\beta \acute{a} \vartheta o s$ , Bekker Anecd. Graec. I 224, 5 und Polybius I 26, 12 zu vergleichen sind.

Unter aufhous versteht der Verfasser also die unaufhörliche Folge von  $\mu \epsilon \gamma \epsilon \vartheta \eta$ , und dem entspricht es, wenn weiterhin gesagt wird, dass zum Begriff der αἴξησις auch eine Vielheit (natürlich von με- $\gamma \acute{\epsilon} \Im \eta$ ) erforderlich sei. Zugleich wird aber bemerkt, dass es sehr verschiedene Arten der αὔξησις gebe. Im Folgenden giebt der Verfasser dann in bewusstem Gegensatz zur verbreiteten Definition der αύξησις eine neue, καὶ ἔστιν ἡ αύξησις, ώς τύπφ περιλαβείν, συμπλήρωσις ἀπὸ πάντων τῶν ἐμφερομένων τοῖς πράγμασι μορίων καὶ τόπων, ἰσχυροποιοῦσα τῆ ἐπιμονῆ τὸ κατεσχευασμένον.¹) Diese Definition stimmt nicht völlig mit der vorher gegebenen vorläufigen Erklärung überein. Beiden gemeinsam ist der Begriff des  $\pi \lambda \tilde{\eta} \Im \sigma_{S}$ , aber an der ersten Stelle wird die Vorstellung des unaufhörlichen Eindringens neuer rhetorischer Wirkungen hervorgerufen<sup>2</sup>), an der zweiten mehr die des ruhigen und nachdrücklichen Festhaltens an einem zum Ausdruck zu bringenden Gedanken. Man wird geneigt sein, diese Verschiedenheit damit in Zusammenhang zu bringen, dass der Verfasser selbst vorher μυρίαι ἰδέαι der αὐξήσεις anerkannt hatte, und wenn unter diesen neben anderen nicht scharf zu bestimmenden Begriffen τοπηγορία und δείνωσις genannt werden, so passt die δείνωσις offenbar zu der am Anfang gegebenen, die τοπηγορία zur zweiten Bestimmung des Begriffs der Diese zweite Bestimmung lässt sich durch eine andere Stelle unserer Schrift erläutern. Unter die aëξησις fällt auch die Häufung der Metaphern, von der bei anderer Gelegenheit die Rede ist, und deren Wirkung der Verfasser durch die Beschreibung des menschlichen Körpers bei Plato und Xenophon erläutert (Cap. 32, 5, S. 47, 6). Prüft man diese Beispiele, so überzeugt man sich leicht, dass gerade auf diese die zweite Bestimmung der αὔξησις genau passt, und auch im Einzelnen erinnert es an die αὔξησις, wenn an jener Stelle gesagt wird άλλα μην έν γε ταίς τοπηγορίαις

<sup>1)</sup> Es verdient bemerkt zu werden, dass sich eine Spur dieser dem Verfasser eigenthümlichen Lehre in der Rhetorik des Alexander erhalten zu haben scheint, der unter den Figuren die ἐπιμονή aufzählt und sie definirt (Spengel Rhet. graec. III 17, 28, zu vergleichen ist auch III 162, 11 und 176, 8) Ἐπιμονὴ δέ ἐστιν, ὡς καὶ αὐτὸ τὸ ὄνομα δηλοῖ, ἐπὶ πλεῖον ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ νοήματος ἐπιμονὴ μετὰ αὐξήσεως. Ἐπιμονὴ und δείνωσις verbindet Tiberius (Rhetores graeci ed. Spengel III 74, 8).

<sup>2)</sup> Ich sehe dabei ab von dem Zwischensatz δεχομένων τῶν πραγμάτων — ἀναπαύλας, dessen Erklärung schwierig ist, und der, wie ich glaube, einen der ἐπιμονή ähnlichen Begriff zum Ausdruck bringen soll.

καὶ διαγραφαίς οὐκ ἄλλο τι οὕτως κατασημαντικόν ώς οί συνεχεις καὶ ἐπάλληλοι τρόποι. Dass der Versasser diesen Gegensatz zwischen der ersten und zweiten Erklärung der αἴξησις, zwischen δείνωσις und τοπηγορία, in der Lücke noch weiter ausgeführt hatte, ist an sich sehr wahrscheinlich und wird zur Gewissheit, wenn wir nach der Lücke denselben Gegensatz wiederfinden, nur jetzt verknüpft mit dem Gegensatz zweier Schriftstellerpaare, Demosthenes und Plato, und Demosthenes und Cicero. An Plato und Cicero wird die grössere Ruhe hervorgehoben, die aber deshalb doch nicht zur Kälte werde, Demosthenes mit einem Blitz, Cicero mit einem grossen, langsam sich verbreitenden Feuer verglichen¹), und zum Schluss wird ausdrücklich gesagt, die Art des Demosthenes passe für die δεινώσεις und die πάθη, die des Plato und Cicero für die τοπηγορίαι und ähnliche Dinge, ganz entsprechend den verschiedenen ἰδέαι der αὔξησις, die vorher genannt waren. Vor und nach der Lücke handelt es sich also um die αὔξησις, und es ist unmöglich an dieser Stelle den Uebergang vom μεγαλοφυές zum  $\pi \acute{\alpha} 9og$  anzunehmen. Wäre es aber möglich, so würden wir damit nur in eine neue Schwierigkeit gerathen. Am Schlusse des Ganzen fährt der Verfasser nach dem Gespräch mit dem Philosophen mit den Worten fort:  $\varkappa \varrho \acute{\alpha} \tau \iota \sigma \tau \circ \nu \circ \iota \varkappa \widetilde{\eta} \tau \alpha \widetilde{\nu} \tau \circ \widetilde{\epsilon} \widetilde{\alpha} \nu$ ,  $\widetilde{\epsilon} \pi \widetilde{\iota}$ δὲ τὰ συνεχῆ χωρεῖν ἦν δε ταῦτα τὰ πάθη u. s. w. So kann nur Jemand sprechen, der schon vorher gesagt hat, dass die  $\pi \acute{a} \Im \eta$  jetzt zur Besprechung kommen sollen. Es müssen sich an diese Worte kurze Bemerkungen über die Affecte geschlossen haben, während ihre ausführliche Darstellung der an einer früheren Stelle versprochenen eigenen Schrift vorbehalten wurde. Nehmen wir nun an, dass an jener früheren Stelle auch die Absicht ausgesprochen und motivirt war, die Affecte vorläufig zu übergehen und auf sie am Schluss des Gauzen noch einmal zurückzukommen, so können wir das Verfahren des Verfassers wenigstens leidlich verstehen, wobei freilich die doppelte Verweisung auf den Schluss und auf eine besondere Schrift immer auffallend bleibt.2) Aber

<sup>1)</sup> Auch der Gegensatz zwischen  $\ddot{v}\psi o \varsigma$  å $\pi \acute{o}\tau o \mu o \nu$  und  $\chi \acute{v}\sigma \iota \varsigma$  hat dieselbe Bedeutung. Erhalten ist noch der eine Theil einer Vergleichung, die einem ruhigen See einen mächtig bewegten Strom gegenübergestellt haben muss.

<sup>2)</sup> Die Stelle, an der sich der Verfasser über seine Absichten in Bezug auf die Behandlung des másos aussprach, kann nur in der Lücke gestanden haben, welche bald nach dem Anfang der Behandlung des μεγαλοφυές eintritt.

völlig unmöglich scheint es mir, dass der Schriftsteller, wenn er die Behandlung der  $\pi \acute{a} \Im \eta$  abgeschlossen hatte, jetzt diesen Theil seiner Untersuchung als noch ausstehend behandeln sollte.

Von den beiden vom Verfasser neu eingeführten Quellen des Erhabenen ist demnach die eine, der Affect, fast gar nicht behandelt worden. Dagegen hat das μεγαλοφυές eine ausführliche Besprechung erfahren, bei der freilich die Gliederung im Einzelnen Auf die grosse Lücke, die diesen Abschnitt sehr unklar bleibt. bald nach seinem Beginn unterbricht, folgt eine Untersuchung, als deren Gegenstand das Erhabene bei Homer bezeichnet werden kann. Wenn dann weiterhin eine Reihe von Punkten behandelt wird, die nach der Meinung des Verfassers geeignet sind der Rede die Eigenschaft des Erhabenen zu verleihen, so ist nicht zu ersehen, ob er diese als Unterabtheilungen des μεγαλοφυές fasst, was uns nöthigen würde in dem Vorhergehenden eine Abhandlung nicht über das μεγαλοφυές selbst, sondern über eine für uns wenigstens völlig unbestimmbare Unterabtheilung desselben zu sehen, oder ob er, was ich für das Wahrscheinlichere halte, die Behandlung des μεγαλοφυές mit den Ausführungen über Homer abgeschlossen und die folgenden Punkte nur anhangsweise hinzugefügt Alle hier behandelten Punkte als Unterabtheilungen eines einzigen Begriffes zu fassen, will nicht recht gelingen, und die Art ihrer Anfügung ist, wie freilich oft in dieser Schrift, eine sehr lose und äusserliche. Zunächst wird empfohlen die treffende Auswahl und organische Verbindung der in den Dingen selbst liegenden Elemente der Darstellung, dann die αὔξησις, die μίμηoic, über die im Grunde nichts gesagt wird, und deren Erwähnung wohl nur durch die Anknüpfung an das vorher über Plato Gesagte veranlasst ist, dessen Nachahmung des Homer hier als Vorbild hingestellt wird1), endlich die φαντασίαι. Zeigt sich hier eine nicht besonders klare Anordnung, so hat der Verfasser am Schluss, wo er die Schrift des Caecilius wieder verlässt, den Faden seiner eigenen Darstellung völlig verloren. Das Gegenstück zu der Schilderung der Wirkung einer erhabenen Composition in Worten und Sätzen bildet passend der Gedanke, dass schlechte Composition den

<sup>1)</sup> Es scheint, dass der Verfasser den Abschnitt über die µlµησις lediglich hinzufügte, um der in der Einleitung ausgesprochenen Absicht entsprechend auch einmal einen praktischen Wink zu geben. Inhaltlich ist er ganz ohne Bedeutung.

Eindruck des Erhabenen nicht zu Stande kommen lasse. Aber unvermerkt geräth der Versasser dabei in einen ganz anderen Gedankengang und sügt an die Aussührung dieses Gedankens eine Besprechung der schädlichen Einwirkungen, welche schlechte Ausdrucksweise zur Folge hat, ein Punkt, der, wenn er überhaupt behandelt werden sollte, nothwendig im vierten, über die φράσις handelnden Abschnitt zur Sprache kommen musste. So bricht denn auch der Versasser seine Aussührungen mit der Bemerkung ab (S. 66, 2), es sei nicht nöthig, die μικροποιά einzeln auszuzählen, nachdem die υψηλοποιά aussührlich behandelt seien.

Unmittelbarer Anschluss an die Schrift des Caecilius ist nur anzunehmen für den Abschnitt der Einleitung und für die Behandlung der Tropen und Figuren. Die Einleitung, in der vorwiegend, bei Caecilius vielleicht ausschliesslich, Schriftsteller der asianischen Richtung behandelt waren¹), scheint bei Caecilius die Bedeutung der wahren Erhabenheit gegenüber den Anschauungen der von ihm hestig bekämpsten Asianer sestgestellt zu haben. In den Abschnitten über die Figuren und Tropen ist von dem Verfasser unserer Schrift zwar Vieles zusammengezogen oder ausgelassen worden, Anderes sür uns durch die Beschädigung der Handschrift verloren gegangen, aber der Gang der Untersuchung ist hier im Wesentlichen noch jetzt zu erkennen.

Berlin, April 1887.

M. ROTHSTEIN.

<sup>1)</sup> Ueber das Beispiel aus Aeschylus lässt sich nichts sagen, dagegen ist es sehr wahrscheinlich, dass die Stelle aus Kenophon (Cap. 4, 4 S. 7, 20) von Caecilius nur zur Erläuterung eines Beispiels aus Timaeus herangezogen worden ist, und dass erst an diese von Caecilius oder dem Verfasser unserer Schrift die Stellen aus Plato und Herodot angeschlossen wurden.

### NEUE BEITRÄGE ZUR KRITIK UND ERKLÄRUNG DES PROPERZ.

Jeder, der sich nur einigermassen in den Elegien des Properz umgesehen hat, weiss, dass trotz des rührigen Eifers, mit dem man sich ihnen in neuerer Zeit zugewandt hat, weder die Kritik noch die Exegese dieses ebenso fesselnden wie schwierigen Dichters zu einem Abschluss gekommen ist. Wenn auch die Textesüberlieferung im allgemeinen als eine sehr mangelhafte und unzuverlässige bezeichnet werden muss, so ist man doch auf der anderen Seite vielfach zu weit gegangen, indem man die Tradition anzweifelte, wo eine richtige Erklärung jeden Anstoss zu heben im Stande ist.

Ein recht instructives Beispiel dieser Art giebt gleich in der ersten Elegie das bekannte Distichon 11/12:

Nam modo Partheniis amens errabat in antris, Ibat et hirsutas ille videre feras.

Die zahlreichen Stellen, welche Lachmann zum Beweise dafür anführte, dass videre auch die Bedeutung von adire, experiri haben könne, haben nicht verhindern können, dass zu den alten Conjecturen von Heinsius und Burmann noch neue von Paldamus (sollicitare), Baehrens (ciere oder movere) und Palmer (comminus ille) hinzugekommen sind. Und dies ist leicht begreiflich, weil alle Erklärer, auch Lachmann selbst, in dem Wahne befangen waren, Milanion müsse die Atalante auf die Jagd begleitet haben und deshalb das Verbum videre einen dahingehenden Begriff ent-Nun ist dies aber die Absicht des Dichters keineswegs. Nicht um zu jagen irrt Milanion in den öden Wäldern und Klüften Arkadiens umher, sondern um dort in der Einsamkeit sein Liebesleid auszutoben und Linderung seiner Schmerzen zu suchen. Genau so macht es ja auch Properz selbst (I 18) und der gleiche Gedanke kehrt wieder I 9, 19 Tum magis Armenias cupies accedere tigres, Et magis infernae vincula nosse rotae. Erst mit dieser Erklärung steht das Adjectiv amens v. 11 (vgl. furor v. 7) in vollem

Einklang. Der Liebeswahnsinn und der brennende Schmerz lassen den Milanion die Furcht vor dem Anblick und der Begegnung der wilden Thiere vergessen. Mit den labores v. 9 sind somit nicht die mühevollen Unternehmungen gemeint, durch die sich Milanion schliesslich den Besitz der Geliebten errang, sondern nur die passiven Leiden und Qualen der Liebe. Endlich, und dies ist eine weitere Bestätigung unserer Ansicht, sagt auch Ovid in seiner bekannten Nachahmung unserer Stelle a. a. II 187 Saepe suos casus nec mitia facta puellae Flesse sub arboribus Milaniona ferunt.

### I 2, 21 Sed facies aderat nullis obnoxia gemmis, Qualis Apelleis est color in tabulis.

Das müsste heissen: jene Heroinnen der Vorzeit besassen eine Schönheit, die nicht verdankt war äusserem Schmucke, wie es die Schönheit ist auf den Gemälden des Apelles. Danach müsste man annehmen, dass gerade der Mangel an Geschmeide für die Bilder des Apelles charakteristisch gewesen wären, nicht, wie doch offenbar der Dichter will, die hohe Schönheit und der strahlende Teint der dargestellten weiblichen Personen. Ich schlage deshalb die leichte Aenderung von est in et vor: Qualis Apelleis et color in tabulis.

## I 4, 13 Ingenuus color et multis decus artibus, et quae Gaudia sub tacita ducere veste libet.

Die Verbindung ingenuus color, welche von verschiedenen Seiten angegriffen worden ist, schützt Baehrens durch Verweisung auf Petron epigr. 37, 7 Büch. Angezogen konnte auch werden Iuven. XI 154 Ingenui vultus puer ingenuique pudoris, vor allem aber Plin. ep. I 14, 8 Est illi facies liberalis — est ingenua totius corporis pulchritudo et quidam senatorius decor. Nicht die blosse körperliche Schönheit ist es, welche Cynthia dem Dichter lieb und werth macht, sondern die Schönheit, insofern sie zugleich als Ausdruck eines edlen, freien Geistes erscheint und noch grösseren Werth erhält durch mannigfache Kunstsertigkeit (multis decus ar-Zuletzt aber und nicht zum wenigsten sind es die gaudia, quae sub tacita ducere veste libet. Dieser Ausdruck hat vielfach Bedenken erregt und verschiedene Erklärungsversuche und Conjecturen zu Tage gefördert. Wer den Vers vorurtheilslos betrachtet, wird gewiss nichts anderes darunter verstehen, als die geheimen Freuden der Nacht, die man unter verschwiegener Decke geniesst (vgl. I 14, 8 Seu facili totum ducit amore diem). Ist es doch gerade

der Liebesgenuss, der von den Liebenden, zumal von einem Properz, der ibn zu preisen weiss wie kein anderer, das ersehnteste Ziel ist und der sie am meisten an die Geliebte fesselt. Der Einwurf, die Erwähnung der gaudia venerea nach den rein geistigen Vorzügen sei unstatthaft, ist hinfällig. Auch in diesem Falle ist es nicht die blos sinnliche Lust, die den Dichter so sehr anlockt (vgl. die Schilderungen II 1, 11 ff.; II 15, 1 ff.). Die Bedeutung von vestis (Decke des Bettes)<sup>1</sup>) erhellt u. a. aus Ov. am. I 4, 47 Saepe mihi dominaeque meae properata voluptas Veste sub iniecta dulce peregit opus; a. a. II 618 Parsque sub iniecta veste pudenda latet. Vgl. Catull 64, 50. 163.

I 5, 11 Non tibi iam somnos, non illa relinquet ocellos. Der Vers, dessen Richtigkeit Fontein, Burmann und Baehrens bezweifelten, wird zugleich geschützt und erklärt durch I 9, 27 Quippe ubi non liceat vacuos seducere ocellos, Nec vigilare alio nomine cedat Amor. Hertzberg, welcher eine Menge anderer, weniger passender Stellen anführt, hat gerade diese übersehen.

I 5, 17 Et quaecumque voles, fugient tibi verba querenti.

Mir will es scheinen, als ob das Participium querenti dem Gedanken: 'du wirst kein Wort der Klage finden', widerspräche, wosür man eher querendi erwarten möchte. Sollte querenti nicht blos eine orthographische Eigenthümlichkeit sein für quaerenti? Vgl. I 7, 6 Atque aliquid duram quaerimus in dominam.

I 7, 15 Te quoque si certo puer hic concusserit arcu, Quid nolim nostros eviolasse deos.

Alle Versuche, den corrupten Pentameter zu heilen, haben bis jetzt zu keinem befriedigenden Ergebniss geführt.<sup>2</sup>) Sicherlich kann der von manchem dem Properz untergelegte Wunsch, die Pfeile Amors möchten den Ponticus nicht treffen, in dem Verse nicht enthalten sein, da gerade diese Eventualität als bevorstehend vorausgesehen wird. Mir scheint, die Worte beziehen sich gar nicht auf den Angeredeten, sondern auf Properz selbst. Irre ich nicht, so wünscht er, dass ihn der Pfeil Amors nicht getroffen

<sup>1)</sup> So erklärte das Wort bereits mein verehrter Lehrer, Hr. Prof. Dr. Aug. Reifferscheid in den Uebungen des Seminars. [ὑπὸ τὰν μίαν ἵκετο χλαῖναν Theocr. 18, 19. — G. K.]

<sup>2)</sup> Auch Rossbergs jüngster Vorschlag qui voluit nostros et violasse deos geht, von der palaeographischen Seite ganz abgesehen, schon darum nicht an, weil ja Amor selbst zu den nostri dei gehört.

haben möchte. Ich schlage demgemäss vor: Quo nolim nostros me violasse deos.

I 9, 13 I, quaeso, et tristes istos compone libellos Et cane, quod quaevis nosse puella velit.

Ueber dieses oft misshandelte Distichon hat zuletzt K. Rossberg gesprochen (Fleckeisens Jahrb. 1883 S. 68). Ich stimme ihm bei, wenn er mit Hertzberg unter tristes libelli nicht, wie es gewöhnlich geschieht, epische Gedichte versteht, sondern lyrische und zwar elegische, worauf auch die Bezeichnung libelli führt, und wenn er ferner dem Verbum componere die feststehende Bedeutung 'dichten' vindicirt. Dagegen irrt Rossberg, indem er wiederum mit Hertzberg der Aufforderung, elegische Gedichte zu schreiben, eine ironische Färbung zuschreibt. Wäre dies der Fall, so würde Properz dem Angeredeten die Fähigkeit, erotische Dichtungen abzufassen, überhaupt absprechen, während er doch seine augenblickliche Verlegenheit nur als einen Beweis ansieht, dass die Liebe ihn noch nicht völlig ergriffen habe (v. 17 ff.) und ihn am Schlusse direct antreibt, seiner Liebe auch poetischen Ausdruck zu leihen (so verstehe ich v. 33 Quare, si pudor est, quam primum errata fatere, Dicere, quo pereas, saepe in amore levat). Auch v. 15 ware mit Ironie nicht wohl vereinbar: Quid, si non esset facilis tibi copia? Wie, wenn dir nicht reichlicher Stoff zu Gebote stände? Du hast also gar keine Entschuldigung. Kurz, i quaeso ist ohne alle Ironie gesagt, von der auch sonst in dem Gedichte nichts zu spüren ist: wohlan denn, dichte solche traurige Lieder, wie du sie nennst, und singe was jedem Mädchen gefällt, dies ist das einzige Mittel, welches dir helfen oder dein Liebesleid wenigstens mildern kann. Die Formel i quaeso braucht Properz nicht immer ironisch. Vgl. II 29, 22 I nunc et noctes disce manere domi (wo freilich Hertzberg ebenfalls Ironie findet!). III 4, 10 Ite et Romanae consulite historiae. III 23, 23 I, puer, et citus haec aliqua propone columna.

I 10, 11 Sed quoniam non es veritus concredere nobis. So schreiben alle Ausgaben, obwohl die besseren Handschriften durchweg concedere haben, eine Lesart, die ich sür die einzig richtige halte. Gallus hatte dem Drängen des Freundes nachgegeben und ihn Zeuge sein lassen seines Liebesglücks (v. 12 Accipe commissae munera laetitiae). Ueberdies ist der absolute Gebrauch von concredere sehr selten.

I 13, 13 Haec ego non rumore malo, non augure doctus. Fast alle Herausgeber vermissen hier ein Verbum des Sagens und suchen ein solches gewaltsam in die Ueberlieferung hineinzupressen. Allein wer erkennt nicht, dass kein Wort überslüssig und keins entbehrlich ist? In der That hat Properz das Ergänzen eines solchen Verbums den Lesern überlassen und er konnte dies um so eher, als im Präteritum das Fehlen desselben ganz gewöhnlich war (vgl. die Formeln haec ego, haec ille). Der einzige Unterschied besteht darin, dass hier nicht wie gewöhnlich der Inhalt der Rede in directer Form wiedergegeben ist. Es giebt aber noch eine zweite Stelle, welche der vorliegenden ganz parallel ist: III 24, 11 Haec ego, non ferro, non igne coactus et ipsa Naufragus Aegaea, vera fatebor, aqua. Diese beiden Stellen schützen sich gegenseitig und es ist deshalb verwerslich, wenn man in der letzteren das überlieserte fatebor in fatebar umändert, wobei auch

I 13, 25 Una dies omnis potuit praecurrere amantes. Wie verkehrt der in diesen Worten liegende Gedanke una die omnes potuisti superare amantes sei, hat Lachmann scharf genug erörtert, und Hertzberg ist es nicht gelungen, seine Argumente anzutasten, ja er versucht es nicht einmal. Andererseits muss man Hertzberg zugeben, dass praecurrere die dem Worte von Lachmann beigelegte Bedeutung nicht besitzt und deshalb auch seine Aenderung amores statt amantes nicht annehmbar ist. Darum proponire ich Una dies omnis (scil. dies) potuit praecurrere amanti (scil. tibi), der eine Tag hat alle früheren in den Schatten gestellt.

der Zusatz vera unberücksichtigt bleibt.

I 17, 11 An poteris siccis mea fata opponere ocellis? So lesen die neueren Ausgaben fast durchweg statt des in den besseren Handschriften überlieferten reponere, woraus Baehrens reposcere machte. Die besser überlieferte Lesart ist zugleich die richtige, nur darf man reponere nicht als gleichbedeutend mit ante oculos ponere, oder seponere nehmen; reponere steht für sepelire, wie fata für cineres. Das Hysteronproteron mit dem folgenden Verse (Ossaque nulla tuo nostra tenere sinu) fällt in der Poesie nicht auf und ist streng genommen nicht einmal vorhanden: Cynthia wird die Aschenurne des in der Fremde Gestorbenen in Empfang nehmen und dieselbe in ihren Armen an den für sie bestimmten Platz tragen. So giebt also der Pentameter nur eine

weitere Aussührung des Hauptgedankens. Zur Bedeutung s. Verg. Aen. VI 665 tellure repostos. Hor. carm. I 10, 17 Tu pias laetis animas reponis sedibus.

I 18, 17 An quia parva damus mutato signa colore Et non ulla meo clamat in ore fides?

So lautet die Ueberlieserung, die ich im Gegensatz zur Mehrzahl der Herausgeber für durchaus angemessen halte. Die mutatio coloris ist nicht blos, wie z. B. Baehrens glaubt, das Eintreten der Blässe bei Liebenden, sondern bezeichnet auch den Wechsel der Gesichtsfarbe im Zustande grosser Aufregung. Vgl. I 6, 6 mutatoque graves saepe colore preces, wo Hertzberg mit Recht gegen diejenigen polemisirt, welche an den color oratorius denken wollten. Ein Dichter ist kein Rhetor und ein liebendes Mädchen kein Redner. I 15, 39 Quis te cogebat multos pallere colores Et fletum invitis ducere luminibus? An beiden Stellen ist das Wechseln der Farbe der Ausdruck grosser Leidenschaftlichkeit. Wenn also Properz anstatt leidenschaftlicher Erregtheit vielmehr Ruhe und Gleichgültigkeit bei den Anklagen und der Härte Cynthias zur Schau trug, so konnte diese immerbin daraus auf mangelnde Liebe und Treue schliessen. Gegen diesen Vorwurf rechtfertigt sich Properz im Folgenden damit, dass er erklärt, solche erregte Klagen lasse er nur den abgelegenen Wald und die verschwiegene Thür hören. Ich wüsste nicht, was sich gegen eine solche Erklärung einwenden liesse, die natürlicher und treffender ist, als alle künstlichen Conjecturen. Zu signa hat man sich, wenn überhaupt etwas zu ergänzen ist, fidei aus dem folgenden Verse zuzudenken. Zum Schutze von parva, das ebenfalls angefochten ist, vgl. I 5, 25 Quod si parva tuae dederis vestigia culpae.1)

I 19, 19 Quae tu viva mea possis sentire favilla.

Dass viva corrumpirt sei, hat Baehrens erkannt und durch mixta glücklich gebessert (vgl. IV 7, 94 Mecum eris et mixtis ossibus ossa teram). Seine weiteren Aenderungen (cum statt tu, possim statt possis) sind jedoch entbehrlich, ich lese quae tu mixta mea possis sentire favilla, wobei sich mixta nicht, wie Baehrens will, auf ossa bezieht, sondern auf tu, und quae auf den ganzen vorhergehenden Gedanken. 'Könntest du im Tode noch, wenn deine Asche sich mit der meinigen vermischte, meine anhaltende Liebe

<sup>1)</sup> Aehnlich jetzt auch Ramsay Selections from Tib. and Prop. S. 203.

erkennen, so wurde der Tod für mich seine Bitterkeit verlieren; aber ich fürchte, dies wird nicht geschehen, ein anderer wird dich mir entreissen' (v. 20 ff.; vgl. besonders v. 21 Abstrahat a nostro pulvere iniquus Amor).

I 20, 12. 32. 45.

Betreffs der Benennung der Nymphen in den genannten Versen herrscht in neuer Zeit das Vorurtheil, als ob nothwendigerweise in der allerdings corrumpirten Ueberlieferung Namen von Quellnymphen zu suchen sein müssten. Man liest also v. 12 Hydriasin, v. 32 Enydriasin oder at Hydriasin, v. 45 Hydriades oder Ciades. Dem widerspricht zunächst die Tradition selbst, denn adriacis v. 12 geht offenbar zurück auf Adryasin (Struve), v. 32 amadrias hinc auf Hamadryasin, v. 45 ist Driades ausdrücklich überliefert. Nun werden aber auch sonst bei den römischen Dichtern die Quellund Baumnymphen nicht selten mit einander vertauscht, eine Thatsache, die sich aufs natürlichste dadurch erklärt, dass Quellen gewöhnlich mit Bäumen beschattet waren (so auch in unserem Gedicht v. 35/36). So erscheint der Name Hamadryades als Bezeichnung für Gesammtnymphen überhaupt (Prop. II 32, 37. Catull. 61, 21 ff. Verg. ecl. X 62. Ov. fast. II 156. Metam. XIV 623). Ganz aufgehoben ist der Unterschied bei Ov. Metam. I 690 inter Hamadryades celeberrima Nonacrinas Naias una fuit. Stat. silv. I 3, 62 Sed nunc ignaro forsan vel lubrica Nais vel non abruptos tibi debet Hamadryas annos. Ov. fast. IV 231 Naida volneribus succidit in arbore factis, schliesslich bei Properz selbst II 32, 37 Hoc et Hamadryadum spectavit turba sororum verglichen mit v. 40 Supposita excipiens Naica dona manu, doch ist hier die Lesart zweifelhaft. Vgl. im allgemeinen Lehrs Popul. Aufs. S. 116 f.

I 20, 25 Hunc duo sectati fratres, Aquilonia proles,

Hunc super et Zetes, hunc super et Calais.

Den Pentameter bessert K. Rossberg (Fleckeisens Jahrbücher 1883 S. 69): Nunc superat Zetes, nunc superat Calais, mit Bezug auf v. 28 Oscula et alterna ferre supina fuga. In der That ist die Anaphora bei dem einfachen Gedanken sehr auffällig und die Aenderung des hunc in nunc sehr naheliegend, aber superare in der Bedeutung von supervolare dürfte schwerlich nachweisbar sein. Ich schlage vor Nunc super est Zetes, nunc super est Calais.

II 2, 3 Cur haec in terris facies humana moratur? Iuppiter, ignoro pristina furta tua.

Ganz richtig hat jungst O. Ribbeck (Rhein. Museum XL S. 497 Anm. 2) bemerkt, dem Verbum ignorare werde hier eine Bedeutung aufgedrängt, die es sonst nicht habe. Hertzberg erklärt mit anderen furta tua nihili aestimo, ita sordent ista pro hac mea puella. Er beruft sich auf Plaut. Asin. I 2, 18 (nicht 28) Eadem nunc, quom est melius, me, quoius opera est, ignoras und Capt. II 3, 74 Ne tu me ignores, cum extemplo meo e conspectu abscesseris. Allein an beiden und ähnlichen Stellen wird ignorare von der Missachtung gegen Personen gebraucht, die man aus Mangel an Achtung oder Furcht nicht mehr kennen will, und um die man sich nicht kümmert, von der Geringschätzung einer Sache, die man für geringwerthig hält, wird es nirgends gefunden. Ribbeck versuchte deshalb der Stelle durch veränderte Interpunktion aufzuhelsen, er will lesen moratur, Iuppiter? ignoro: pristina furta tua. Das soll heissen: Warum weilt diese Schönheit noch als eine menschliche auf Erden, Juppiter? ich finde keinen Grund, die einzige Erklärung ist, dass du eben alt geworden bist und deinen Jugendstreichen entsagt hast. Diese Erklärung wäre abgesehen von dem ungewöhnlich zerhackten Satzbau eine sehr gekünstelte und sie schiebt dem Properz einen Gedanken unter, der diesem fern lag. Schon die frivole Färbung würde man eher einem Ovid zutrauen dürfen, als dem zwar zuweilen selbst die Götter nicht schonenden, aber immer tief ernsten Properz. Ganz im Gegensatz dazu spricht der Dichter an anderen Orten vielmehr die Erwartung aus, die Geliebte werde gewiss von Juppiter zur Gattin erhoben werden, sogleich in dem folgenden Gedichte v. 29 Romana accumbes prima puella Iovi. Damit ist aber zugleich der Weg gewiesen, der zum Ziele führt. Mit ignoro ist eben nichts anzusangen, das Richtige, was man bisher immer übersehen hat, ist enthalten in der Lesart, die im cod. Neap. von zweiter Hand beigeschrieben ist: ignosco. Dieses Verbum passt vortrefflich. Juppiter, ich verzeihe dir deine früheren Liebschaften, ich sinde sie begreislich und würde dir nicht zürnen, wenn auch mein Mädchen dich begeisterte. Um diese dem Sinne nach so zutreffende Lesart noch weiter zu stützen wird, es nöthig sein noch ein wenig bei den anderen im cod. Neapol. von zweiter Hand beigefügten Lesarten zu verweilen. Bei einem Ueberblick über dieselben stellt es sich nämlich heraus, dass dieselben fast durchweg wirkliche Verbesserungen sind, welche bisher nur deshalb so wenig beachtet wurden, weil sie zum Theil nur Kleinigkeiten betreffen und durch die Ueberlieferung in anderen Handschriften noch weiter bestätigt werden. Letzterer Art sind folgende: I 1, 22 meo (mea m. 1), I 1, 34 defit (desit m. 1), 2, 20 Hippodamiae (ippod. m. 1), 3, 3 cepheia (cephia m. 1), 3, 45 sopor (sapor m. 1), 5, 21 nostrum (nostram m. 1), 5, 23 succurrere (sucurres m. 1), 5, 31 quid (quod m. 1), 8, 17 mereris (moreris m. 1), 10, 14 quiddam (quidam m. 1), 13, 13 haec ego (ego om. m. 1), 13, 13 augure (augere m. 1), 15, 41 moniturus (moriturus m. 1), 18, 12 ulla (illa m. 1), 18, 32 vacent (iacent m. 1), 19, 1 tristes (tristos m. 1), 19, 20 tum (tu m. 1), 28, 18 longe (longo m. 1); II 1, 7 vidi (mihi m. 1), 1, 36 pace (pacem m. 1), 1, 59 crura (cura m. 1), 3, 12 natant (natent m. 1), 3, 12 ariadna (ariagna m. 1), 3, 17 iaccho (iacheo m. 1), 5, 27 quod non umquam (quom numquam m. 1), deleat (doleat m. 1), 8, 14 qui (quin m. 1), 10, 23 inopes (inipes m. 1), 13, 34 tegat (tetigit m. 1), 14, 11 at (aut m. 1), 15, 29 errat (erat m. 1), 20, 1 gravius (gravis m. 1), 20, 16 fallo (falso m. 1), 23, 12 iuvat (invant m. 1), 24, 11 flabella (fabella m. 1), 24, 41 peperisse (perisse m. 1), 25, 2 veni (venit m. 1), 25, 5 annosus (annosis m. 1), 25, 21 pleno (plenos m. 1), assumis (absumis m. 1), 26, 49 illi (ille m. 1), 30, 17 meandri (menandri m. 1), 30, 25 nemo (memo m. 1), 30, 26 tenere (detenere m. 1), 32, 28 puras (pura m. 1), 32, 30 crimina (scrinia m. 1); III 3, 36 aptat (apta m. 1), 23, 3 nostris (nostras m. 1). — Daneben aber bietet der Schreiber eine Reihe ihm eigenthümlicher und nicht weniger richtiger Lesarten. Zunächst hat er sich um die Schreibung der Eigennamen mehrfach verdient gemacht. Zum Beispiel I 1, 24 bietet er mit cythainis gegenüber cythalinis oder cithalinis in den übrigen Handschriften doch das dem Wahrscheinlichen am nächsten kommende, ebenso bessert er I 2, 16 ilaira aus thelaira oder telaira in den übrigen Handschriften, 2, 17 idae gegen ida, 2, 18 Eueni (die übrigen Evenit oder Et venit), 4, 3 quo rhipeos (coripeos Nm. 1, corripeos die übrigen); II 2, 11 boebeidos (bobeidos die übrigen). Noch von grösserer Tragweite sind folgende ihm allein verdankte Besserungen: I 3, 7 spirare (gegen sperare in den übrigen Handschriften), 5, 9 Quod si forte tuis non est contraria votis (gegen ruis — nostris in den übrigen), was Baehrens mit Unrecht verworfen hat; Il 11, 6 haec (statt hic), was kürzlich Th. Birt mit Recht empfahl, II 15, 47 haec (statt nec), wo Baehrens' Vorschlag nos wahrlich nicht besser ist, Il 30, 30 volarit (statt volaret resp. volari). Nur drei Stellen bleiben übrig,

an denen die Ausnahme des von der zweiten Hand gebotenen Schwierigkeiten macht: I 21, 10 tua statt mea, III 9, 22 meis statt tuis, II 10, 26 Termessi statt Permessi. Bei dieser Sachlage dürste die Annahme nicht zu kühn sein, dass der Schreiber, welcher die Correcturen im Neapol. eintrug, nicht etwa blos eigene Conjecturen zusügte, sondern eine Handschrift und zwar eine noch weniger als die uns erhaltenen corrumpirte, dabei zu Rathe zog. Bedauerlicherweise werden diese Correcturen im weiteren Verlause immer seltener, bis sie zu Ansang des dritten Buches ganz aushören.

### II 7, 11 A mea tum qualis caneret tibi tibia somnos, Tibia funesta tristior illa tuba!

So die Ueberlieferung, von der man bisher durchweg ohne Noth abgewichen ist. Das einzige, was dagegen einzuwenden möglich wäre, und was auch Lachmann bewog, im Hexameter tibia durch Cynthia zu ersetzen, ist die vermeintliche Kakophonie in der Verbindung tibi tibia. Allein wie wenig massgebend darin unser Ohr gelten darf, unterliegt wohl heutzutage keinem Zweisel mehr, und hier kommt sie um so weniger zur Geltung, als die Aussprache der beiden Worte tibi und tībia eine verschiedene ist. kommt, dass die Wiederholung eines hervorzuhebenden Wortes im Anfange des Pentameters zu den Eigenthümlichkeiten des Stils des Properz gehört (vgl. I 1, 13. 2, 24. 3, 26. 3, 30. 5, 12 u. a.). Eben so hinfallig sind die gegen die Verbindung canere somnos erhobenen Bedenken. Verkehrt ist es freilich, wenn man canere mit Hertzberg u. a. durch canenda facere erklärt, was grammatisch kaum zulässig ist, canere ist einfach 'verkünden, voraussagen' --praecinere: welchen Schlaf würde dir meine Hochzeitsstöte verkunden! Der Gedanke selbst ist dem Properz geläufig, dies zeigen Stellen wie II 19, 6 Nec tibi clamatae somnus amarus erit, 11 25, 47 Cum satis una tuis insomnia portet ocellis.

Il 8, 13 Ergo iam multos nimium temerarius annos,
Improba, qui tulerim teque tuamque domum,
Ecquandone tibi liber sum visus? anusque
In nostrum iacies verba superba caput?

Die Erklärung dieser beiden Distichen ist von jeher mit Schwierigkeiten verknüpft gewesen. Baehrens zeigt durch seinen ganz wunderlichen und willkürlichen Vorschlag nur, dass er die ganze Stelle nicht verstanden hat. Alles wird klar und verständlich, wenn wir die Form visus sum nicht von videri 'scheinen' ableiten, sondern als Passivum zu videre betrachten. 1) Das Adjectivum liber, zu welchem amore zu ergänzen ist, hat ganz die Bedeutung von vacuus wie z. B. II 21, 5 aspice, cantat liber. Der Gedanke ist somit folgender: Hast du jemals gesehen, dass ich, obwohl ich allzu unbesonnen und kühn schon mehrere Jahre deine Härte und Grausamkeit ertragen habe, in meiner Liebe nachgelassen oder gar dich zu lieben aufgehört habe? Oder willst du mich überhaupt nicht erhören, willst du nie aufhören übermüthige Worte und Vorwürfe gegen mich zu schleudern?

Dies die Ueberlieferung des an mehr als an einer Stelle ver-

II 12, 18 Si puer est, alio traice puella tuo.

derbten Verses. Die Vulgata lautet: Si pudor est, alio traice tela Baehrens liest: I puer, en alio traice tela tua, wo sur en wenigstens atque zu erwarten wäre. Doch steht der befehlende Ton dem Dichter, der siehentlich den Amor um mildere Behandlung bittet, nicht wohl an. Si pudor est liegt schon palaeographisch näher, ist ferner eine ganz geläufige Formel und passt sehr gut in den Zusammenhang: wenn dich, wie ich hoffe, deine Ungerechtigkeit gegen mich beschämt, falls du nicht etwa das Gefühl der Beschämung verloren hast. Die andere Vershälfte scheint mir hingegen noch nicht richtig gebessert. Ich glaube puella ist nicht aus tela entstanden, sondern aus vela, wodurch sich auch die Entstehung der Corruptel leichter erklärt. Es ist dasselbe Bild

wie III 20, 2 Vidisti a lecto quem dare vela tuo. Der Wechsel der

den verschiedensten Gebieten entnommenen Metaphern ist dieser

ganzen Elegie eigenthümlich, ähnlich wie hier v. 6 Fecit et humano

corde volare deum, Scilicet alterna quoniam iactamur in unda.

Auch ob tua statt tuo richtig ist, bezweisle ich. Ich würde nach

dem vorher Gesagten unbedenklich das im cod. Neap. beigeschrie-

bene loco ausnehmen, wenn es feststände, dass es wirklich ein

Zusatz zweiter Hand (so Hertzberg), nicht ein jüngerer ist (so

Baehrens). Selbst als blosse Conjectur würde dieses loco mehr

II 15, 3/4 versetzte J. Dousa und seinem Beispiele folgend Broukhuys und Burmann nach v. 11. Lachmann stellte die ursprüngliche Reihenfolge wieder her, indem er darauf hinwies, dass v. 5 Nam modo cet. unverkennbar auf v. 4 zurückgehe.

ansprechen.

<sup>1)</sup> Vgl. II 13, 46 Nestoris est visus post tria saecla cinis.

wohl scheint mir nicht alles in Ordnung. Der enge Zusammenhang zwischen v. 2/3 und 9/10 wird nicht blos durch die Anaphora angedeutet, sondern auch der Inhalt zeigt auffallende Verwandtschaft. Ueberdies bezieht sich v. 11 Non iuvat in caeco Venerem corrumpere motu allem Anschein nach auf v. 8 siccine, lente, iaces? Alle diese Umstände weisen darauf hin, dass v. 9/10 nicht an seinem Platze steht, sondern nach v. 2 gehört. Dann geht alles glatt.

Il 16, 27 Barbarus exclusis agitat vestigia lumbis.

Für exclusis, wofür der Neapol. exclusit bietet, liest die Vulgata excussis, was entweder durch exhaustis oder durch vehementer motis erklärt wird. Allein beide Bedeutungen sind erst zu erweisen, excussi lacerti, was Hertzberg anführt, sind überall straff angespannte, energisch thätige Arme. Hertzberg hat auch den Ausdruck agitare vestigia missverstanden, wenn er ihn in obsconem Sinne fasst. Vgl. I 3, 9 Ebria cum multo traherem vestigia Baccho. I 5, 5 vestigia ferre per ignes (II 23, 6 campo quo movet illa pedes). Der Dichter malt anschaulich die Anstrengung und Mühe, welche dem durch Genüsse aller Art erschlafften Prätor schon das Gehen macht, und doch — er kommt (v. 27) und siegt (v. 28). Daraus ergiebt sich aufs unzweideutigste, dass in exclusis ein zu lumbis gehöriges Adjectivum stecken muss. Ich hatte früher an exsuccis gedacht, glaube aber nunmehr, dass es kein anderes Wort ist als exhaustis, womit man früher excussis erklären wollte. Nehmen wir an, dass das h wegfiel und a zu cl wurde (in der Minuskel sind die Buchstaben sich sehr ähnlich), so ist die Entstehung der Corruptel leicht erklärt. Ja, die Güte des Neapol. zeigt sich auch hier, indem diese Handschrift mit exclusit noch eine Spur des Ursprünglichen gewahrt hat. In der Urhandschrift stand nämlich aller Wahrscheinlichkeit nach exclusis.

Il 16, 32 An dolor hic vitiis nescit abesse suis?

Auch hier muss ich die Ueberlieferung gegen die Vulgata (tuis) und die allerdings nur zaghaft ausgesprochene Conjectur von Baehrens (novis) in Schutz nehmen. Dolor hic ist nämlich dem Sprachgebrauch des Properz entsprechend = ego dolens, der Satz selbst aus der dritten Person in die erste umgesetzt würde lauten: an ego, cum doleam, tamen vitiis meis abesse nescio? Mit vitia aber meint der Dichter sein Liebesbedürfniss. Vgl. II 1,65 Hoc si quis vitium poterit mihi demere. II 22, 17 Unicuique dedit

vitium natura creato, Mi natura aliquid semper amare dedit. Also: Kann ich mich gar nicht von meiner Schwachheit befreien?

II 17, 7 Vel tu Sisyphios licet admirere labores.

Baehrens stiess sich an dem Verbum der Verwunderung und schrieb a! miserere. Die Ueberlieferung ist ohne Tadel, nur geht, was man bisher übersehen hat, aus der Wahl des Verbums unzweideutig hervor, dass Properz an bildliche Darstellungen dachte, worauf ich bezüglich der vorhergehenden Tantalusfabel bereits früher hingewiesen habe (de fab. Prop. I S. 19). So ist mirari in der Bedeutung 'staunend betrachten' gebraucht I 14, 3 Et modo tam celeres mireris currere lintres.

Il 19, 29 Sic me nec solae poterunt avertere silvae,

Nec vaga muscosis flumina fusa iugis,

Quin ego in assidua mutem tua nomina lingua:

Absenti nemo non nocuisse velit.

Da v. 31 durchweg für corrupt gilt, so ist es nicht zu verwundern, dass auch Baehrens sein Glück mit dessen Wiederherstellung versucht hat. Ohne mich bei seinen tiefgehenden Aenderungen oder bei den Conjecturen anderer aufzuhalten, will ich gleich bemerken, dass ich auch hier wieder die Ueberlieserung in Schutz nehme. Properz meldet der Cynthia seine Absicht, ihr in den Landausenthalt zu folgen und dort in den Wäldern und an den Flüssen zu jagen und zu fischen. Aber selbst, wenn er bei ihr sein werde (sic), fürchtet er, die ihn ohne Unterlass peinigende Furcht vor Nebenbuhlern werde ihn nicht verlassen. Selbst in den einsamen Wäldern und am abgelegenen Strome werde er es nicht wagen ihren Namen frei und unverhüllt auszusprechen, obwohl er, der Sitte der Liebenden gemäss (I 18, 31 f.) immer an sie denken und von seiner Liebe singen werde (in [== trotz] assidua lingua). Denn er müsse besorgen, dass irgend ein Nebenbuhler seine Abwesenheit benützen und Cynthia zur Untreue bereden könnte (absenti nemo non nocuisse velit).

II 22, 39 Aut si forte irata meo sit facta ministro.

Für meo — ministro las Jacob mero — ministro, Baehrens schreibt deo — sinistro. Jede Aenderung ist vom Uebel. Was der Dichter will, geht zweisellos hervor aus v. 49/50 Et rursus puerum quaerendo audita satigat, Quem, quae scire timet, quaerere plura inbet. Der hier genannte puer ist eben identisch mit dem minister. Properz schickte seinen Diener, wohl den Lygdamus, zu Cynthia,

allein diese wies das Verlangen des Herrn in brüsker Weise zurück und liess ihre Erregung noch überdies an dem unschuldigen Diener aus. Denn daran, dass dieser letztere selbst eine Veranlassung zu Zwistigkeiten gegeben habe, wie Hertzberg will, ist auch nicht im entferntesten zu denken, dies müsste wenigstens mit einem Worte angedeutet sein. Ueber das Verhältniss des Dieners zu den Liebenden ist besonders instructiv III 6. Vgl. auch Hor. carm. I 38, 1 und 6.

II 23, 1 Cui fuit indocti fugienda et semita vulgi.

Das überlieferte et, wosür die Vulgata haec schreibt, lässt sich, obgleich die Verwechselung dieser beiden Worte sehr gewöhnlich ist, meines Erachtens doch recht wohl vertheidigen. Man darf aber indocti nicht mit vulgi verbinden, sondern muss es sür sich nehmen (= indoctorum). Zu dem doctus poeta bildet sowohl der indoctus, als auch das vulgus, die gewöhnliche Menge, einen Gegensatz. Die Wortstellung ist dieselbe wie II 26, 23 Non si iam Gygae redeant et slumina Croesi.

Il 23, 11 Quam care semel in toto nox vertitur anno! Das Verbum vertitur hat viel Staub aufgewirbelt und ist, wie mir scheint, bis heute noch nicht richtig erklärt. Verti heisst nicht, wie Hertzberg u. a. wollen, reverti, sondern mutari. Quam care semel in toto anno nox, semper mihi amara, vertitur in melius! Vgl. Il 27, 32 Et deus et durus vertitur ipse dies.

II 23, 33 Libertas quoniam nulli iam restat amanti, Nullus liber erit, si quis amare volet.

Vorder- und Nachsatz bilden eine so vollständige Tautologie, dass man sie dem Properz unmöglich zumuthen dars. Die von Jacob beliebte und von Keil und Haupt angenommene Aenderung der Interpunktion (so dass v. 23 zum vorhergehenden Satze gehören würde) macht den Gedanken noch unklarer und kaum verständlich. Das Auskunstsmittel W. Fischers, den Pentameter sür untergeschoben zu erklären, ist zwar sehr billig, aber eben deshalb (trotz Luc. Müller und Fr. Plessis études critiques p. 135) nicht probabel. Was endlich Baehrens schreibt Stultus liberam erit si quis amare volet enthält einen logischen Fehler. Danach würde also der, welcher eine Freie liebt, deshalb ein Thor sein, weil jeder Liebende seine Freiheit verliert! Baehrens hat nicht bedacht, dass die libertas in beiden Fällen eine ganz verschiedene ist. Auch der jüngste Vorschlag von Th. Birt Viles liber erit cet.

ist Missverständnissen ausgesetzt, obwohl er der Wahrheit schon näher kommt. Ich schlage vor: Multas liber erit si quis amare volet. Der Liebhaber, der sich an éin Mädchen fesselt, büsst mit dem Verlust seiner Freiheit. Dagegen giebt es nur ein Mittel: man darf sich nicht auf eine einzige beschränken, sondern muss mehrere zugleich lieben. Genau den gleichen Gedanken spricht der Dichter aus I 10, 29 Is poterit felix una remanere puella, Qui numquam vacuo pectore liber erit, nur dass er hier preist, was er in veränderter Stimmung als ein Uebel ansieht. Der glücklich Liebende fühlt den Verlust der Freiheit nicht, aber wer unglücklich liebt, würde sie gern wieder haben. Die nicht seltene Verwechselung zwischen multus und nullus ist bekannt.

Il 24, 11 Et modo pavonis caudae flabella superbae Et manibus dura frigus habere pila Et cupit iratum talos me poscere eburnos.

Da vorher von viles puellae im allgemeinen gesprochen wurde, so ist es unmöglich, sich von dort ein zu cupit gehöriges Subject zu ergänzen, auch die Annahme einer Lücke (Baehrens) ist zwar sehr bequem, aber wenig wahrscheinlich. Auf der Spur des Richtigen war Lachmann, als er v. 11 et in haec besserte; was er übersah, war, dass auch v. 13 die gleiche Veränderung vorgenommen werden muss. Die eine der Hetären wünscht sich einen Fächer, die andere ein Würfelspiel und ähnliche Kleinigkeiten.

Il 24, 45 Iam tibi Iasonia nota est Medea carina Et modo servato sola relicta viro.

Lachmann erklärte bezüglich des Hexameters nullum in hoc poeta versum ineptiorem legi. Die neueren haben ihm ansnahmslos zugestimmt, ich selbst bin früher bei Besprechung der angezogenen Sage nur zu einem non liquet gekommen (de fab. Prop. I p. 40, wo auch die zahlreichen, aber unzulänglichen Heilungsversuche zusammengestellt sind). Inzwischen glaube ich doch, dass Properz wirklich so und nicht anders geschrieben haben kann, indem er nämlich hinwies auf ein gerade damals sehr bekanntes Epos, welches den Stoff behandelte, ich meine die Argonautika des P. Terentius Varro. Die gleichzeitigen Dichter erwähnen das Werk überaus häufig, so dass man annehmen muss, es sei viel und gern gelesen worden (s. Teuffel Röm. Litteraturgesch. 212 A. 2). Vgl. besonders Ov. am. I 15, 21 Varronem — quae nesciat aetas? und Prop. II 34, 85 Haec quoque perfecto ludebat Iasone Varro. Ich übersetze

also: Und ferner ist dir durch den (von Varro besungenen) Zug des Iason die Medea bekannt, die ebenfalls kurze Zeit nachdem sie den Helden gerettet hatte, von ihm treulos verlassen wurde. Dass nämlich auch im Pentameter die allerdings auf den ersten Blick auffälligen Ausdrücke modo und sola relicta nicht kurzer Hand abzuweisen sind, zeigt ein aus späterer Zeit stammendes, längeres Gedicht in der Anthologie (Riese nr. 17; Bahrens Poet. lat. min. IV nr. 207), wo es v. 35 heisst: Quid, o pulcherrime coniunx, Potuisti linquere solam per tot discrimina rerum Nequiquam erepte periclis (vgl. v. 8 Quid primum desert a loquar?). Die Partikel modo aber bezieht sich auf den Zeitpunkt der Ankunst in der Heimath, erst damit war ja das Abenteuer glücklich beendigt. Wahrscheinlich hatte Varro selbst die gleiche Wendung gebraucht, worauf hier Properz anspielt.

Il 25, 17 At nullo dominae teritur sublimine amator.

Sublimine ist die Lesart des Neapol., die übrigen haben sub lumine. Man hat vermuthet molimine, sub fulmine, sufflamine, sub crimine. Allein schon Hertzberg hat die bessere Ueberlieferung (sub limine) mit Recht in Schutz genommen, indem er limen nicht blos von der Thürschwelle, sondern von der Thür selbst verstand, sub limine ist also ebenso gesagt wie sub moenibus, sub valle, sub monte u. ä. Nullo hingegen verträgt sich nicht mit limine, da ja der Liebende nicht an vielen Thüren zur Nachtzeit um Einlass bittet, es ist mit A. Palmer nullus herzustellen. Sub limine wird überdies gestützt durch das folgende restat: Der Liebhaber hält Stand (nämlich an der Thür), er weicht nicht trotz der drohenden Scheltworte der Geliebten.

11 28, 39 Una ratis fati nostros portabit amores

Caerula ad infernos velificata lacus.

Si non unius, quaeso, miserere duorum,

Vivam, si vivet, si cadat illa, cadam.

Die Stellung dieser beiden Distichen ist eine sehr auffällige, da die beiden ersten Verse offenbar nur eine Fortsetzung und Weitersührung des Hauptgedankens in v. 42 enthalten: si cadat illa, cadam. Naturgemäss geht doch die Bitte voran und erst dann folgt die Eventualität, welche eintreten wird, im Falle sie abschlägig beschieden werden sollte. Darum erscheint es mir durchaus geboten, diese beiden Verspaare in umgekehrte Reihenfolge umzusetzen. Darauf führt noch eine weitere Beobachtung. V. 39/40

sind an ihrem jetzigen Platze entschieden ganz unvermittelt, der fehlende Zusammenhang wird aber sofort hergestellt, wenn wir in dem umgestellten Verse 41 mit dem Neapol. lesen: Sed non unius, so dass also auch hier die beste Handschrift, wie so oft, wenigstens einen Anhalt an das Ursprüngliche gewahrt hat.

II 29, 7 Sed nudi fuerant.

An diesem Satze haben Fontein, Baehrens und Rossberg mit Unrecht gemäkelt. Der Dichter, erst in der Frühstunde von einem Gelage heimkehrend, begegnet plötzlich auf der Strasse einer Unzahl knabenhafter Gestalten, die, mit Fackeln und Pfeilen bewehrt, sich feindselig ihm entgegenstellen und ihm Fesseln anzulegen drohen. Aber, und dies war das auffallendste an ihnen, diese kriegerische Ausrüstung contrastirte eigenthümlich mit ihrer Nacktheit. Es waren eben nicht menschliche Knaben, sondern Amoretten. Hätte der Dichter diesen Mangel an Kleidung nicht besonders erwähnt, so wurde die Eigenschaft dieser Knaben als göttlicher nicht zu erkennen gewesen sein. Auch das folgende lascivior stimmt gut zu diesem nudi fuerant.

II 29, 35 Apparent non ulla toro vestigia presso, Signa voluptatis, nec iacuisse duos.

Ein wie zähes Leben althergebrachte Lesarten haben, ist staunenswerth. Im vorliegenden Falle ist voluptatis weder in den besseren Handschriften überliefert, noch ist, wie ich glaube, die ganze Construction grammatisch zulässig. Denn abgesehen davon, dass die Apposition signa voluptatis überaus unklar wäre, wovon soll der Infinitiv iacuisse abhängen? Soll er etwa parallel sein dem Genetiv voluptatis, oder ist er auch von vestigia abhängig? Der Neapol. bietet voluntatis, was schon sehr früh in volutantis verbessert worden ist. Es ist wahr, der Ausdruck volutari klingt obscön und niedrig, allein in dieser Beziehung waren die Alten weit weniger zartfühlend, als wir, und Cynthia spricht, wie Baehrens mit Recht bemerkt, im Zustande der höchsten Erregung mit Absicht verächtlich. Mit diesem volutantis ist aber die Stelle gebessert: Nulla apparent vestigia toro presso, nec signa volutantis duos iacuisse. 1)

<sup>1)</sup> Dieselbe Corruptel findet sich beispielsweise bei Seneca rhet. p. 87, 7 K. voluntatione statt volutatione, p. 102, 3 voluntates statt volutantes in einer der beiden Haupthandschriften. Vgl. noch p. 88, 6.

II 29, 41 Sic ego tam sancti custos excludor amoris.

So die frühere Vulgata. Lachmann wendet mit Recht ein neque amoris custodem recte dici puto speculatorem amicae, — neque excludebatur tum, cum illud malum, quod sibi accidisse narrat, pateretur. Sein Vorschlag cultu secludor verdient dem Sinne nach den Vorzug vor allen übrigen, nur dass mit Baehrens cultor zu schreiben sein würde. Allein die Ueberlieferung im Neapol., von der wir ausgehen müssen (custode reludor), führt doch noch auf ein anderes Verbum. Meiner Ueberzeugung nach stand nämlich in der Urhandschrift custoreludor, d. h. über eludor war deludor corrigirt. Durch Nebeneinanderschreiben entstand nun das Wortbild, wie es im Neapol. enthalten ist, während die übrigen Handschriften durch Interpolation einen passenden Sinn zu eruiren suchten. Ich lese also: Sic ego tam sancti cultor deludor amoris. Vgl. II 21, 13 Sic a Dulichio iuvene est elusa Calypso.

Il 34, 33 Nam cursus licet cet.

Diese Verse sind öfter missverstanden worden, u. a. von Hertzberg, Baehrens und von mir selbst (de fab. Prop. I p. 42). nämlich ein Irrthum, zu glauben, die Geschichte des Acheloos, die Schilderung des Maeander, der Tod und die Bestattung des Archemorus seien Stoffe, die der soeben angeführte Callimachus in seinen Aitia behandelt habe. Zunächst ist es noch nicht gelungen, mit einiger Sicherheit Fragmente des Callimachus aufzufinden, welche sich auf die genannten Gegenstände bezögen (vgl. de fab. Prop. a. a. O., Hertzberg Quaest. Prop. I p. 197), und diese selbst haben mit den Liebeselegien, die doch Properz dem Freunde empfehlen will, wenig zu thun. Das erste Thema Nam cursus licet Aetoli referas Acheloi dürste trotz des Pentameters Fluxerit ut magno tactus amore liquor, eher das eines beschreibenden und wissenschaftlichen Gedichtes sein, die Schlangenwindungen des Maeander sind ein bekannter Gemeinplatz der epischen Dichter, und das Schicksal des Archemorus konnte nirgends, als in einem längeren Epos, einer Thebais, seinen Platz finden. Es sind also allem Anscheine nach epische und didactische Gedichte, auf welche der Dichter anspielt, Gedichte, wie sie eben Lynceus zu schreiben Kurz, v. 33-38 sind Vordersätze zu dem mit v. 39 beginnenden Nachsatze 1): Magst du immerhin (licet = quamvis) den

<sup>1)</sup> Die richtige Interpunktion hat die Ausgabe von Haupt-Vahlen.

Achelous, den Maeander, den Untergang des Archemorus besingen, alle diese ernsten Stoffe, selbst wenn du sie mit annehmlichem Beiwerk ausschmückst und sie in eine lyrische Stimmung rückst, nützen dir nichts für deine Liebe, deine eigene Leidenschaft musst du besingen (v. 43/44).

11 34, 45 Tu non Antimacho, non tutior ibis Homero. Die Erklärung dieses Verses ist eine überaus unsichere. Hertzberg wurde Properz erklären, dass selbst Antimachus und Homer der Macht der Liebe erlegen seien, was allerdings von ersterem bekannt ist, um so weniger aber von Homer. Denn wenn Hermesianax auch von einem Liebesverhältniss des letzteren zu berichten wusste, so darf man nicht vergessen, dass er der einzige Gewährsmann ist, und wie eigenmächtig Hermesianax mit den alten Fabeln umging wissen wir.. In jedem Falle war dies eine ganz obscure Anecdote, deren Kenntniss Properz bei seinem Publicum unmöglich voraussetzen durfte. Auch steht, wie Baehrens richtig hervorhebt, mit dieser Erklärung das Futurum ibis im Widerspruch, da Lynceus bereits in den Fesseln der Liebe schmachtete. Gleichwohl halte ich Lachmann und Baehrens gegenüber an der Ueberlieferung fest. Ich erkläre: Du wirst nicht sicherer sein, nämlich vor der Geringschätzung der Mädchen, als deine Vorbilder Antimachus und Homer, die ebenfalls von ihnen nicht gelesen werden, denn, wie es I 9, 11 heisst, plus in amore valet Mimnervi versus Homero. Und wenn sie schon vor so grossen und berühmten Namen keine Ehrfurcht haben, um so

III 1, 35 Meque inter seros laudabit Roma nepotes.

weniger vor dir.

An der Verbindung inter seros nepotes nehmen Baehrens und K. Rossberg Anstoss, jener schrieb Me quoque per, dieser proponirte Meque inter sacros — poetas. Allein beiden Vermuthungen steht die Nachahmung des Ovid im Wege: ex Ponti III 2, 35 vos etiam seri laudabunt saepe nepotes. Denn dass umgekehrt diese Stelle den Wortlaut bei Properz beeinflusst haben sollte, wie Rossberg uns glauben machen will, ist geradezu unglaublich. Auch mit inter hat es seine Richtigkeit, das Wort ist nicht, wie es scheinen könnte, zeitlich gebraucht, sondern rein örtlich: auch ich werde einen ehrenvollen Platz behalten unter den spätesten Enkeln. Vgl. II 34, 76 Laudatur faciles inter Hamadryades, III 9, 43 Inter Callimachi sat erit placuisse libellos. Dass mit den nepotes die Dichter

der Zukunst gemeint sind, versteht sich dem Zusammenhange nach von selbst.

111 5, 2 Stant mihi cum domina proelia dura mea.

Nec tamen inviso pectus mihi carpitur auro.

Die Herausgeber weichen wieder ohne ausreichenden Grund von den Handschriften ab, indem sie für stant mit Livineus sat lesen (Fontein schlug sint vor) und im zweiten Verse tamen in tantum (Baehrens in tale) verwandeln. Hertzberg hat dieses stat ganz missverstanden, wenn er an einen unentschiedenen, von beiden Seiten mit gleichen Streitkräften geführten Kampf denkt (aequo Marte). Vielmehr hat stare in dem Sprachgebrauch des Properz nicht selten die Bedeutung eines verstärkten esse. Vgl. II 9, 30 mea si staret navis in Oceano. III 3, 44 quibus in campis Mariano proelia signo Stent (= committuntur, wie Lachmann richtig erklärt). III 18, 15 misero steterat vigesimus annus. III 19, 20 Infamis stupro stat Pelopea domus. IV 1, 3 Ubi navali stant sacra Palatia Phoebo. Wenn also Properz den Amor einen Friedensgott und die Liebenden Freunde des Friedens nennt, so ist darunter nur der politische Friede verstanden. 'Zwar', fährt er fort, 'auch wir Liebenden haben harte Kämpfe zu bestehen mit unseren Mädchen, aber das sind keine Kämpfe, wie sie die Menschen sonst aus Habsucht beginnen, um sich Reichthümer zu erwerben' (v. 3 ff.). Dieser Gegensatz also (ich führe zwar Kämpfe, aber nicht um mir Geld und Gut zu erwerben) ist es, welchen die Partikel tamen kennzeichnet. Man kann übrigens die Beobachtung machen, dass diese Partikel in dem Texte des Properz auch sonst sehr schlecht weggekommen ist und dass ihr die Herausgeber nur zu ost ihr gutes Recht streitig gemacht haben. erklärt sich dies daraus, dass der zu tamen vorauszusetzende Nebengedanke, der entweder aus dem Vorhergehenden oder aus dem ganzen Zusammenhange zu ergänzen ist, nicht immer klar zu Tage liegt. So wie an der eben besprochenen Stelle auch II 4, 17 Non hic herba valet —. Quippe ubi nec causas nec apertos cernimus ictus, Unde tamen veniant tot mala caeca via est. Hertzberg erklärt richtig quamvis ictus non cernamus, tamen mala veniunt; quod quomodo fieri possit, obscurum est. Gleichwohl interpungirt er, wie die übrigen Herausgeber, so, dass der Satz quippe ubi cet. zu dem folgenden unde tamen cet. gehört. Das Gedankenverhältniss wird aber erst klar, sobald man den erstgenannten Satz zu dem vorhergehenden zieht und nicht nach v. 18, sondern nach v. 19 voll interpungirt. Hier hilft kein Arzt und keine Zauberin, da keine Veranlassung und kein offener Schaden erkennbar ist. Denn woher dennoch (ohne Grund) so viele Qualen kommen, bleibt dunkel. — Il 5, 5 Inveniam tamen e multis fallacibus unam, wo Fontein tandem vorschlug, gehört tamen zu unam, 'doch wenigstens eine'. — Il 13, 51 Tu tamen amisso non numquam slebis amico, d. h. wenn ich dir auch jetzt gleichgültig bin. — Il 30, 35 Si tamen Oeagri quaedam compressa figura, obgleich sie eine Muse war, die doch sonst für züchtig gelten. — II 34, 50 Trux tamen a nobis ante domandus eris, d. h. etsi trux es, tamen a nobis domandus eris et domaberis. Baehrens schreibt trux animi. — III 19, 27 Non tamen immerito Minos sedet arbiter Orci, obgleich er sich der feindlichen Stadt durch List bemächtigt hatte. Hier schreibt Baehrens etenim. — III 21, 7 Vix tamen aut semel admittit. 'Und dennoch, durch all meine Leiden und Schmerzen nicht gerührt, gestattet sie mir nur sehr selten Zutritt'. Heinsius, Fontein und Baehrens versuchten verschiedene Verbesserungen. — III 24, 29 Limina iam nostris valeant lacrimantia verbis Nec tamen irata ianua fracta manu. Baehrens wollte tamen durch iamiam ersetzen, Rossberg durch semel (nec semel = saepius). Ein Fehler steckt allerdings in der Ueberlieserung, er liegt aber nicht in tamen, sondern in dem vorangehenden nec, für welches et zu lesen sein wird: Die Thüre lebe wohl, die über meine Klagen Thränen vergoss, obwohl ich sie oft mit zorniger Hand geschlagen.

III 6, 39 Me quoque consimili impositum torquerier igni Iurabo et bis sex integer esse dies.

Dass in den guten Handschriften die Partikel et fehlt, kann nicht zusällig sein, um so weniger als auch der Wechsel der Construction zwar nicht ohne Beispiel, aber doch auffällig ist. Darum verwandelte Baehrens den Infinitiv esse in ecce, Lachmann hatte früher, indem er den accus. c. insin. im Hexameter zum Vorhergehenden schlug, vorgeschlagen: Iurabo hos bis sex integer esse dies. Ich halte mich unter Annahme der Interpunction Lachmanns ganz an die besseren Handschriften, die Partikel et in den jüngeren ist sicher nichts weiter als Interpolation. Auch der innere Zusammenhang spricht hierfür. Denn dass der Dichter von demselben Schmerze gefoltert werde, wie Cynthia, das konnte und sollte der Diener ihr melden, dagegen, dass er schon seit so langer Zeit

sich des Liebesgenusses enthalten, konnte er ihr nur persönlich schwören.

III 7, 21 Sunt Agamemnonias testantia littora curas

Qua notat Argynni poena minantis aquae.

Der Pentameter hat bisher allen Heilungsversuchen hartnäckig widerstanden (vgl. de fab. Prop. I p. 22 f.). Zu den früheren Conjecturen kommt jetzt noch Vahlens qua nota et, allein, dass von poena zwei Genetive, von ganz verschiedener Qualität abhängen sollten, scheint mir nicht wohl möglich. Man nimmt sonst allgemein an, der Fehler stecke in den letzten beiden Worten: minantis aquae, allein poena minantis aquae ist klar und verständlich, es bezeichnet die Strafe, die Agamemnon zahlen musste, um das drohende Meer zu besänstigen, d. h. also die Opserung der Iphigenia. Das Richtige ist diesmal erhalten im cod. V(aticanus) und D(aventriensis): argivum d. h. Argynnum. Es ist also zu lesen: Qua notat Argynnum poena minantis aquae. Notat aber ist == notam facit, wie z. B. IV 2, 43 tumidoque cucurbita ventre Me notat. Ein Beweis, wie hart und gesühllos die Meeresgötter sind, ist ihr Zorn gegen Agamemnon. Denn als dieser nach dem Verluste seines Lieblings Argynnus mit der Abfahrt zögerte, hörte das Meer nicht eher auf zu stürmen, als bis der König seine eigene Tochter opferte. — Die Entstehung der Corruptel erklärt sich auss natürlichste daraus, dass nach dem Wegfall eines n in der Mitte des Wortes das m am Schlusse als ni verlesen wurde.

III 9, 43 Inter Callimachi sat erit placuisse libellos Et cecinisse modis, dure poeta, tuis.

Anstatt dure poeta, was sich nach Baehrens aus II 34, 44 eingeschlichen haben soll, geben die neueren Ausgaben fast ohne Ausnahme clare, oder Dore, oder Coe Phileta. Dies ist nicht blos wegen der Freiheit, mit welcher die Ueberlieferung behandelt ist, unwahrscheinlich, sondern auch weil der Vocativ Philetä prosodisch Schwierigkeiten macht. Ich schliesse mich schon aus diesem Grunde der Ansicht von Valkenaer, Scaliger und Lachmann an, welche den Vocativ poeta ebenfalls noch auf Callimachus bezogen. Ob dabei dure in pure oder in clare zu bessern sei, mag dahingestellt bleiben, obwohl letzteres wahrscheinlicher ist. Was mich in dieser Meinung noch mehr befestigt, ist der Umstand, dass erst diese Erkenntniss ein rechtes Verständniss der folgenden Verse ermöglicht. Indem man nämlich allgemein te duce im folgenden

Verse auf Maecenas bezog¹), an welchen die Elegie gerichtet ist, so setzte man den Dichter in offenen Widerspruch mit sich selbst. Im ersten Theile des Gedichtes hatte derselbe nämlich das Verlangen des Maecenas, er solle epische Gedichte verfassen, zurückgewiesen, nun scheint es, als ob er schliesslich doch dem Wunsche desselben nachgeben wolle. Ausserdem kam die Anrede an Maecenas so unvermittelt, dass Lachmann die Schlussverse 59/60 vorher einschalten zu müssen glaubte. All diese Schwierigkeiten schwinden von selbst, sobald die Anrede te duce nicht an Maecenas, sondern ebenfalls noch an Callimachus gerichtet ist. Callimachus also ist der Führer, dessen Beispiele folgend Properz selbst ernste historische Stoffe zu besingen bereit ist, aber, wohlgemerkt, nicht in epischer Form, sondern nach Art der Aitia des Callimachus in elegischem Versmass (et cecinisse modis — tuis). Erst in den beiden Schlussversen wendet sich der Dichter wieder an Maecenas, und zwar, um jedem Missverständniss vorzubeugen, unter ausdrücklicher Nennung des Namens. Wir sehen also, wie der Plan, auch romische Gegenstände zu behandeln (vgl. III 3, 1 ff.), im Geiste des Dichters immer festere Gestalt annimmt, bis er endlich in den Elegien des vierten Buches, wenn auch nur theilweise, zur Ausführung kommt, und wir haben damit einen neuen, authentischen Beweis dafür, dass die aetiologischen Elegien nicht Jugendversuche sind, eine Annahme, die von einzelnen Seiten noch immer hartnäckig festgehalten wird, sondern der spätesten Periode seines dichterischen Schaffens angehören.

III 13, 39 Corniger atque dei vacuam pastoris in aulam Dux aries saturas ipse reduxit oves.

Um das unmögliche dei zu beseitigen, ist vorgeschlagen atque sui, Idaei, inque dies, atque die. Keine dieser Vermuthungen will recht befriedigen. Ich glaube jetzt, dass dei durch Abkürzung entstanden ist aus domini, was denn zur Folge hatte, dass die kurze Form ac des Verses halber verlängert wurde zu atque. Ich lese also Corniger ac domini cet.

III 14, 33 Quod si iura fores pugnasque imitata Laconum, Für pugnasque giebt Baehrens nach Fontein luctasque. Auch mir scheint der Ausdruck für eine so specielle Einrichtung, wie

<sup>1)</sup> So noch ich selbst in meinem Programm: die Versumstellungen bei Properz p. 22.

die in Rede stehende, zu allgemein und unbestimmt. Aber eine leichte Besserung liegt sehr nahe, nämlich pugnosque. In der Bedeutung von 'Faustkampf' findet sich pugnus z. B. bei Horaz carm. III 12, 8. I 12, 26; sat. II 1, 27.

III 22, 41 Hic tibi ad eloquium cives.

Was das heissen soll, ist unverständlich. Den Sitz der Corruptel suchte man bisher in dem Worte cives, wosür cursus, via fert, vires proponirt worden ist. Irre ich nicht, so ist cives richtig, aber eloquium salsch und aus alloquium (= ad alloquendum) entstanden. Hier hast du deine Mitbürger zur Rede und Mittheilung, dort nur Fremde, die dir immer fremd bleiben werden.

III 24, 4 Versibus insignem te pudet esse meis.
Sollte es Cynthia wirklich ungern gesehen haben, von Properz gepriesen zu werden? Das ist kaum anzunehmen und auch der Dichter durste dies nicht voraussetzen. Der Satz ist wohl als Frage zu kennzeichnen.

IV 3, 10 Ustus et Eoa discolor Indus aqua.

Wenn auch Eoa — aqua ablativus loci sein könnte, so ist doch die verbindungslose Nebeneinanderstellung von ustus und discolor ohne Beispiel. Lachmann sührt, um seine Erklärung decolor, quia ustus plausibel zu machen, zwei andere Stellen an, Ov. ep. 11, 44 Et tectus tutus ab hoste fuit, wo jedoch die neueren Ausgaben tecto lesen, und Lucr. IV 512 quae contra sensus instructa parata est, wo nach archaischer Weise zwei synonyme Begriffe asyndetisch verbunden sind. Da sich nun ustus auch zu Eoa — aqua nicht construiren lässt, so muss es verderbt sein. Die Conjecturen von Baehrens (postus) und Palmer (vastus) sind aber wenig plausibel, erstere schon darum nicht, weil die contrahirte Form sonst bei Properz und seinen Zeitgenossen nicht nachweisbar ist. Ich schlage vor: Pastus et Eoa discolor Indus aqua. Vgl. Ov. trist. V 3, 24 Et quascumque bibit discolor Indus aquas, offenbar eine Nachahmung der vorliegenden Stelle. Ov. a. a. III 630; Hor. carm. II 20, 20 Discet Hiber Rhodanique potor; III 10, 1 Extremum Tanain si biberes; IV 15, 21 Non qui profundum Danuvium bibunt.

IV 4, 47 Cras, ut rumor ait, tota pugnabitur urbe.

Das überlieserte pugnabitur ist in jüngster Zeit von verschiedenen Seiten hart angegriffen worden, man vermisst ein Verbum wie cessabitur oder potabitur. Ich halte diese Ansicht für irrthümlich. Was zwingt uns zunächst zu der Annahme, dass das Fest

der Palilien (v. 73 ff.) bereits am folgenden Tage stattfinden sollte? Die Vestalin Tarpeja war ja öfters, um den Anblik des Geliebten zu geniessen, Wasser zu holen gegangen (v. 23 ff.) und bei einer dieser Gelegenheiten müssen wir uns auch das geschilderte Selbstgespräch gehalten denken. Fernerhin ist auch der Zusatz ut rumor ait im Munde der Tarpeja sehr auffällig. Sie die Priesterin musste doch wissen, wann und in welcher Weise das Fest begangen wurde. Sollte sich aber der Ausdruck blos auf das Einziehen der Wachen beziehen (v. 79 ff.), so passt wieder die weitere Bestimmung tota urbe nicht. Dagegen war es natürlich, dass die Kunde von einem bevorstehenden Kampfe nur gerüchtweise zu den Ohren der Vestalin gelangte. Damit stimmt weiter der folgende Vers, in welchem nothwendiger Weise cape in cave zu bessern ist: Tu cave spinosi rorida terga iugi. Es ware ja thöricht gewesen, wenn Tarpeja dem Feinde gerathen hätte, jene von der Natur geschützte Seite des Capitols zu bestürmen (denn davon, dass gerade hier die Bewachung eine nachlässigere gewesen sei, ist nirgends die Rede), und das thut derselbe auch nachher gar nicht (vgl. v. 83 Mons erat ascensu dubius festoque remissus). Dass v. 48 trotz der Einwendung Hertzbergs eine Warnung enthält, lehrt überdies das folgende Distichon Lubrica tota via est cet. Eine solche Warnung zur Vorsicht ist nur angebracht unter der Voraussetzung eines erwarteten Sturmes. Selbst v. 51/52 sind erst recht von diesem Standpunkte aus verständlich. 'O, dass ich doch', wünscht Tarpeja, 'magische Formeln wüsste, um dich vor Gefahren und Wunden zu schützen und dich zum Siege zu führen. Dann würde auch mein Mund (haec lingua) dir Beistand gewähren!' - V. 55 genügt meines Erachtens zur Wiederherstellung des Ursprünglichen die schon von Heinsius vorgeschlagene Aenderung von sic in dic. 'Sage, Fremdling, willst du mich zur Gattin machen an deinem Königshofe? dann soll der Verrath der Stadt meine Mitgift sein. Wenn du dies nicht willst, so raube mich wenigstens zur Strase für den Raub der Sabinerinnen'. Man hat das überlieferte sic zu erklären versucht: 'wenn ich dir zum Siege verhelse'. Aber eine solche Bedingung ist vorher nicht ausgesprochen, sie liegt erst in dem folgenden Pentameter.

IV 5, 70 Horruit algenti pergula curta foco. In den besseren Handschriften lesen wir nicht curta, sondern curva, auch scheint mir das Adjectiv curtus eher ein passendes

Beiwort zu tegula, wie man früher schrieb, als zu dem unzweiselhaft richtigen pergula. Ich glaube, curva geht vielmehr auf parva zurück, was den Buchstaben nach zum mindesten eben so nahe liegt.

IV 7, 59 Ecce coronato pars altera parta phaselo.

Von dieser Ueberlieserung der besseren Handschristen liegt die Vulgata (vecta) weit ab, und sie empsiehlt sich auch deshalb wenig, weil dasselbe Verbum schon soeben (v. 57) gebraucht ist. Alle vermissen aber einen ähnlichen Begriff, wie lapsa, lata, adacta, rapta. Ich denke, das Prädicat ist entbehrlich, da es sich von selbst ergänzt, und ich vermuthe auch hier parva. Die Zahl der Glückseligen ist klein im Verhältniss zu der der Verdammten. — Wieder und wieder wird in Zweisel gezogen v. 64

Narrant historiae pectora nota suae.

Schon Lachmann, dem Hertzberg zustimmte, verband nota historiae suae. Ein zweites Beispiel für diesen poetischen Gebrauch des Genetivs, das man bisher übersah, hat Properz selbst I 16, 2 Ianua Tarpeiae nota pudicitiae. Auch hier hängt der Genetiv pudicitiae nicht von ianua ab, sondern von nota. — V. 69

Sic mortis lacrimis vitae sanamus amores.

Die einfachste und natürlichste Verbesserung für mortis, dessen Vertheidigung Hertzberg nicht gelungen ist, dürste nostris sein. Sanamus hingegen hat Hertzberg richtig erklärt. Vgl. besonders III 17, 9/10 Hoc mihi — Funera sanabunt aut tua vina malum.

IV 9, 3 Venit et advictos pecorosa Palatia montes.

Advictos hat der Neapol., die übrigen Handschriften schwanken zwischen adiutos, advinctos und adiunctos. Jedenfalls spricht diese Tradition weder für Lachmanns Venit ad eductos, noch für Baehrens' Venit ad incultos, da beide die Conjunction et (= etiam) ausser Acht liessen. Ich schlage vor Venit et ad iunctos, pecorosa Palatia, montes. Iuncti montes geben die allgemeine, pec. Palatia die specielle Ortsbestimmung.

IV 11, 53 Vel cui commissos cum Vesta reposceret ignes Exhibuit vivos carbasus alba focos.

Commissos geben nur die jüngeren interpolirten Handschriften, die besseren haben cuius rasos, wofür Baehrens cui sacra suos, Polster cui sacratos schreiben will. Ich vermuthe cui, servatos.

IV 11, 86 Sederit et nostro cauta noverca toro.

Man hat sich gefragt, weshalb Properz die noverca cauta nenne, und da man einen Tadel haben wollte, conjicirt torva, ducta, casta. Hertzberg erklärte cauta durch provida et curiosa, was aber ganz und gar nicht in den Zusammenhang passt. Grund des Irrthums war, dass man annahm, das Beiwort müsse eine stehende und bleibende Eigenschaft der Schwiegermutter bezeichnen. Allein Properz will nur sagen, jede Schwiegermutter sei naturgemäss anfangs vorsichtig und zurückhaltend gegen die Kinder ihres Gatten, weil sie dieselben noch nicht kenne. Das offene und treuherzige Entgegenkommen derselben sei aber das beste Mittel, um sich ihre Liebe zu erwerben. Vgl. v. 88 Capta dabit vestris moribus illa manus.

Oppeln.

A. OTTO.

# DER ANFANGSTAG DES JULIANISCHEN KALENDERS.

Die Frage, auf welches Datum und auf welchen Tag der altrömischen achttägigen Woche die Cal. Ian. des ersten julianischen
Jahres, V(arronisch) 709, gefallen sind, ist von hervorragender
Wichtigkeit für die gesammte römische Chronologie. Ohne sie
beantwortet zu haben, kann man in die dahinter liegende Zeit
keinen Schritt thun.

Die Beweisführung für meinen Ansatz ist, weil aus Gedanken Th. Mommsens hervorgewachsen, a. a. O. in die Form einer Auseinandersetzung mit diesem Gelehrten gekleidet, dadurch aber Anderen vielleicht weniger klar geworden, als sie es sonst sein könnte. Ich will daher zunächst zeigen, wie der Beweis ohne diese Einkleidung aussieht, an einer Stelle desselben 3) auch etwas verbessern.

I. Cassius Dio berichtet (XLVIII 33) zu V 714: ἐν τῷ πρὸ τούτου ἔτει . . . ἡμέρα ἐμβόλιμος παρὰ τὰ καθεστηκότα ἐνεβλήθη. V 713 war also ein Schaltjahr, und zwar gegen die bestehende Schaltordnung (τὰ καθεστηκότα), d. h. diejenige Caesars;

<sup>1)</sup> Römische Chronologie (1885) S. 326-331.

<sup>2)</sup> Reformen des römischen Kalenders in den Jahren 45 und 8 v. Chr. Philologus Bd. XLV (1886) S. 411-438.

<sup>3)</sup> Bei der Interpretation von Dios ανθυφηρέθη, s. unten III 3.

denn es folgt nachher eine Correctur, ΐνα δ χρόνος κατά τὰ τῷ Καίσαρι τῷ προτέρω δόξαντα συμβη. 1)

II. Die Pontifices schalteten nämlich nach dem Tode Caesars (V 710) nicht alle vier Jahre, wie Caesar gewollt hatte, sondern alle drei Jahre. So berichtet Macrobius Sat. I 14, 13 f.: (anno) quarto non peracto, sed incipiente intercalabant. Hic error sex et triginta annis permansit, quibus annis intercalati sunt dies duodecim, cum debuissent intercalari novem. Ebenso Solinus 1, 45: (anno) incipiente quarto intercalarunt, non desinente. Sic per annos sex et triginta, cum novem dies tantummodo sufficere debuissent, duodecim sunt intercalati.<sup>2</sup>) Danach sind ausser V 713 (siehe I.) noch V 710, 16, 19, 22, 25, 28, 31, 34, 37, 40 und 43 Schaltjahre, dagegen V 709, 11, 12, 14, 15, 17, 18, 20, 21, 23, 24, 26, 27, 29, 30, 32, 33, 35, 36, 38, 39, 41, 42 und 44 Gemeinjahre gewesen.

III. Warum die Pontifices das thaten, dafür giebt es in der Ueberlieserung drei verschiedene Motivirungen.

1) Errore, sagt Plinius (N. H. XVIII 57). Und ausführlicher Macrobius Sat. I 14, 6 und 13 f.: Solinus 1, 45:

Caesar . . . statuit, ut quarto quoque anno sacerdotes, qui curabant mensibus ac diebus, unum intercalarent diem. ... Sic annum civilem Caesar . . . constitutum edicto palam posito publicavit, et hucusque stare potuisset, ni sacerdotes sibi errorem novum ex ipsa emendatione fecissent. est per sacerdotes. Nam cum oporteret diem, qui ex praeceptum esset, anno quarto ut

Tunc quoque vitium admissum Nam cum

<sup>1)</sup> Also nicht 'gegen die vermeintliche Ordnung Gaesars', wie Holzapfel S. 329 Anm. 6 (nach dem Vorgange Boeckhs, Ueber die vierjährigen Sonnenkreise der Alten, 1863, S. 344) interpretirt.

<sup>2)</sup> Aug. Mommsen (a. a. O. S. 414 f.) verwirft diese 'Dreijahrstheorie' und will nur annehmen, dass durch 'nebenher zugelassene Einschübe, die man aus Nachlässigkeit nicht compensirte', in 37, nicht 36 Jahren '12 (statt 9) Bissexte gegeben worden seien'. Sein Grund lautet: 'Wie ist es denkbar, dass die Kalenderbehörde zu einem Schalttriennium gelangte und dasselbe viele Jahre hindurch sesthalten durfte einem Publicum gegenüber, welches zu urtheilen verstand?' Aber diese Frage ist recht unnöthig; denn die Antwort ist bereits yon Th. Mommsen angedeutet und von mir gegeben, s. meine Röm. Chron. I 14—17 und unten III 3.

quadrantibus confit, quarto quo- intercalarent unum diem, et oporque anno confecto, antequam teret confecto quarto anno id obquintus inciperet, intercalare, illi servari, antequam quintus auquarto non peracto, sed incipiente | spicaretur, illi incipiente quarto intercalabant. Hic error sex et intercalarunt, non desinente. Sic triginta annis permansit... Sed per annos sex et triginta etc.... hunc quoque errorem sero depren- Quod deprehensum Augustus rehensum correxit Augustus.

formavit.

Dieser Motivirung folgt Holzapfel. Allein ihr widerspricht erstens der Bericht Dios (s. oben I), nach welchem man wenigstens im Jahre V 714 noch sehr wohl wusste, dass man mit der Schaltung in V 713 von der Ordnung Caesars abgewichen war; und zweitens die Natur der Sache, denn, wie Aug. Mommsen ganz richtig bemerkt (a. a. O. S. 414), 'Caesar wird seinen Willen, es habe alle 'vier Jahre ein Bissext einzutreten, deutlich und klar kundgegeben 'haben. Viele Zeitgenossen mussten darum wissen, wie fortan der 'römische Kalender geregelt werden solle'.

- 2) Negligentia, sagt Sueton (Aug. 31). Daran hält sich Aug. Mommsen (a. a. O. S. 414 f.) und begründet damit seine Annahme, dass Caesars Kalender lediglich durch 'willkürliche Einschübe' und 'Unterlassung der entsprechenden Ausschübe', durch 'vergessene und vernachlässigte Compensation' in Unordnung gerathen sei. Allein diese Deutung ist unhaltbar. Denn es ist von Wissowa bewiesen und wird auch von Aug. Mommsen nicht bestritten, dass der gemeinsame Gewährsmann des Macrobius und Solinus an den oben angeführten Stellen kein anderer als eben Sueton ist1); und damit ist jede Interpretation dieser negligentia abgeschnitten, welche nicht mit jenen Stellen übereinstimmt. Sie kann mithin nur eine nachlässige, oberflächliche und daher irrige Auslegung der Verordnung Caesars bedeuten, eine Auslegung, welche sich nur an den Wortlaut hielt und nicht danach fragte, was nach dem astronomischen Sinne der Verordnung nothwendig war (oporteret). Diese Motivirung ist also mit der vorigen identisch.
- 3) Auf einen ganz anderen Grund führt die obige Stelle Dios, welche vollständig lautet: ἐν τῷ πρὸ τούτου ἔτει (V 713) θηρία τε έν τη των Απολλωνείων ίπποδρομία ἄνδρες ές την ίππάδα τελουντες κατέβαλον και ήμέρα έμβόλιμος παρά τὰ καθεστη-

<sup>1)</sup> Wissowa de Macrobii Saturnaliorum fontibus capita tria. Diss. Breslau 1880, p. 16-26.

κότα ἐνεβλήθη, ΐνα μὴ ἡ νουμηνία τοῦ ἐχομένου ἔτους (Υ 714) την αγοραν την δια των έννέα ημερων αγομένην (= nundinas) λάβη, ὅπερ ἀπὸ τοῦ πάνυ ἀρχαίου σφόδρα ἐφυλάσσετο καὶ δηλον δτι ανθυφηρέθη αθθις, δπως δ χρόνος κατά τα ιφ Καίσαρι τῷ προτέρω δόξαντα συμβή. Hierauf folgen noch einige Thatsachen, dann die Anfangsworte von c. 34: Ταῦτα μὲν ἐν τοῖς δύο ἔτεσιν (V 713 und 714) ἐγένετο, τῷ δ' ἐπιγιγνομένω (V 715), εν ῷ Λεύχιός τε Μάρχιος καὶ Γάιος Σαβίνος ὑπάτευσαν κτλ.1)

Es hatten also, wenn wir die 360 Tage eines Jahres, welche = 45 vollen achttägigen Wochen sind, blos mit jener Zahl bezeichnen und die Nundinalbuchstaben für die überschiessenden 5-6 Tage daneben setzen, die Jahre V 709-714 die Formeln

> V 709 = GHABC 360 $710 = DEFGH \ 360 A$ 711 = B CDEF 360712 = GHABC 360713 = DEFGH 360 A $714 = B CDEF_360;$

und der Sinn der Stelle ist folgender. Nachdem V 710 ein Schaltjahr gewesen war (s. oben II), sollte nach der Ordnung Caesars (τὰ καθεστηκότα) V 714 das nächste Schaltjahr werden; dann aber wurde Cal. Ian. V 714 - A. Dies musste jedoch vermieden werden nach einem Herkommen, welches von altersher sorgfältig beobachtet wurde (ὅπερ ἀπὸ τοῦ πάνυ ἀρχαίου σφόδρα ἐφυλάσσετο), und welches auch Caesar befolgt hatte (wie die Formeln für V 710 und 711 zeigen). Denn ein solches Zusammentreffen galt für unheilbringend (nam quotiens incipiente anno dies coepit, qui addictus est nundinis, omnis ille annus infaustis casibus luctuosus fuit, Macrob. Sat. I 13, 17) und wurde daher, wenn es doch einmal durch Nachlässigkeit der Pontifices nicht vermieden war, schon an sich wie ein Prodigium betrachtet und erregte Schrecken (so im Jahre V 702: ἐν τέρατος λόγω γενόμενον ἐθορύβει, Cassius Dio XL 47). Vermieden aber wurde es schon in vorjulianischer Zeit durch Einfügung eines Schalttages, welchen sie in medio Terminaliorum (23. Febr.) et Regifugii (24. Febr.<sup>2</sup>)) vel mensis inter-

<sup>1)</sup> Damit fällt die Annahme Th. Mommsens, dass unter den beiden vorhergehenden Jahren V 714 und 715 zu verstehen seien.

<sup>2)</sup> et Regisugii ist von Dodwell und Aug. Mommsen eingesügt, aber allgemein recipirt.

calaris ita locarent, ut a suspecto die celebritatem averterent nundinarum; atque hoc est, quod quidam veterum retulerunt, non solum mensem apud Romanos, verum etiam diem intercalarem fuisse (Macrob. Sat. I 13, 19); und ebenso jetzt, denn der julianische Schalttag hat dieselbe Lage. So erhielt bereits V 713 den Schalttag. 1) Dann aber musste er natürlich dem Jahre V 714 genommen werden (δηλονότι ἀνθυφηφέθη αὖθις), damit die vier Jahre V 713—716 ebenso wie V 709—712 die von Caesar vorgeschriebene Summe von 1461 Tagen erhielten (ὅπως ὁ χρόνος κατὰ τὰ τῷ Καίσαρι τῷ προτέρψ δόξαντα συμβῆ). 2)

IV. Das war nun soweit ganz gut. Aber verrechnet hatten sich die Pontifices doch; denn dies Zusammentreffen kehrte nun alle drei Jahre wieder und erforderte den Schalttag, welchen weiter-

<sup>1)</sup> Aug. Mommsen bestreitet dies mit der Bemerkung (a. a. O. S. 412 A. 3): 'Was soll nun aber θηρία — — κατέβαλον? warum ward das nicht in den Bericht von 713, d. i. in Cap. 4—14 eingereiht? Vermuthlich weil es die ritterlichen Spiele der Apollonien gewesen sind, welche den Einschub veranlassten, der also wohl eine ganz andere Lage hatte als die nach a. d. VI. Mart.; es war ein Tag bewilligt worden um die Spiele zu verlängern, das A-Neujahr war Vorwand. Vor den A-Neujahren hat man sich gar nicht so sehr gefürchtet; wie könnte sonst das marmor Maffeianum (Merkel Ovid. fast. XII) und die anderen Kalender aus jener Zeit Kalendae Ianuariae darbieten, die mit A bezeichnet sind?' - Die letzte Bemerkung beweist bezüglich der Römer nur, dass sie sich vor dem Buchstaben A nicht fürchteten (und dafür liessen sich auch sonst noch mancherlei Beweisgründe beibringen); bezüglich ihres Urhebers aber, dass er von den Nundinalbuchstaben (A-H) der alten Kalender eine unzulässige Vorstellung hat: in denselben bezeichnet der Buchstabe A nämlich keineswegs die nundinae, sondern den 1., 9., 17. u. s. w., kurz alle 8 ten + 1 ten Tage des Jahres, und nur deshalb steht er bei Kal. Ian. -Das Uebrige ist von A. Mommsen selbst nur 'ungern' und als 'unwillkommene Nothwendigkeit' hingestellt, braucht also nicht widerlegt zu werden.

hin die Jahre V 718, 722, 726 bekommen sollten, schon in den Jahren V 716, 719, 722 u. s. w., wie die Formeln zeigen:

V 709 = GHABC 360, ebenso V 712, 15, 18, 21, 24, 27, 30, 33, 36, 39, 42; 710 = DEFGH 360 A, 713, 16, 19, 22, 25, 28, 31, 34, 37, 40, 43; 711 = BCDEF 360, 714, 17, 20, 23, 26, 29, 32, 35, 38, 41, 44;

und so mag denn wohl auch schliesslich die irrige Meinung entstanden sein, Caesar selbst habe gewollt, dass (anno) quarto non peracto, sed incipiente, d. h. alle drei Jahre geschaltet werde. 1)

V. Augustus brachte die zuviel geschalteten drei Tage wieder ein, indem er dreimal vier Jahre ohne Schaltung ablaufen liess. So berichtet Macrobius Sat. I 14, 14 f.: Sed hunc quoque errorem sero deprehensum correxit Augustus, qui annos duodecim sine intercalari die transigi iussit, ut illi tres dies, qui per annos triginta et sex vitio sacerdotalis festinationis excreverant, sequentibus annis duodecim nullo die intercalato devorarentur. Post hoc unum diem secundum ordinationem Caesaris quinto quoque incipiente anno intercalari iussit. Ebenso Solinus 1, 47: Quod deprehensum Augustus reformavit iussitque annos duodecim sine intercalatione decurrere, ut tres illi dies, qui ultra novem necessarios temere fuerant intercalati, hoc modo possent repensari. Ebenso Plinius N. H. XVIII 57: Ratio postea comperto errore correcta est, ita ut duodecim annis continuis non intercalaretur. Endlich Sueton Aug. 31: Annum a Divo Iulio ordinatum, sed postea negligentia conturbatum atque confusum rursus ad pristinam rationem redegit; in cuius ordinatione Sextilem mensem e suo nomine nuncupavit. Diese Umnennung des Sextilis ist nach Censorinus (22, 16) und Dio (LV 6) im Jahre V 746 erfolgt, und zwar nach Censorinus durch ein senatus consultum, welches bei Macrobius Sat. I 12, 35 im Wortlaut erhalten ist, und welchem nach Macrobius auch noch ein bezügliches plebiscitum folgte.

Hiernach können unter den 36 Jahren, auf welche Augustus seine annos duodecim sine intercalatione folgen liess, dreierlei Zeiträume verstanden werden:

<sup>1)</sup> So dass die bezüglichen Angaben des Plinius und Sueton-Macrobius-Solinus (oben III 1 und 2) nicht verworsen zu werden brauchen, sondern blos eine secundäre Stellung erhalten.

1) Wenn das Edict des Augustus vor VI. Cal. Mart. V 746 erlassen wurde, können es die 36 ersten julianischen Jahre V 709—744 sein; dann sind die folgenden 12 Jahre V 745—756, und das erste neue Schaltjahr des Augustus ist V 757.

Wenn dagegen das Edict des Augustus erst nach VI. Cal. Mart. V 746 erlassen wurde, so können es noch sein

2) die 36 Jahre nach dem Todesjahre Caesars (V 710, in welchem Caesar die Schaltordnung noch selbst gehandhabt hatte), also V 711—746, darunter V 746 noch ein Schaltjahr der Pontifices; dann sind die folgenden 12 Jahre V 747—758, und das erste neue Schaltjahr des Augustus ist V 761;

oder 3) die 36 Jahre nach dem ersten Schaltquadriennium V709-712 (welches seine richtigen 1461 Tage hatte), also V713-748, darunter V746 noch ein Schaltjahr der Pontifices; dann sind die folgenden 12 Jahre V749-760, und das erste neue Schaltjahr des Augustus ist V761.

Ich habe mich Röm. Chron. I S. 17 für den ersten von diesen drei Fällen entschieden. Hier habe ich eine Entscheidung überhaupt nicht nöthig, da für den vorliegenden Zweck alle drei auf eins hinauslaufen. Denn es sind

nach 1) die 36 Jahre 
$$V709-744=36.365+12$$
 Tage

" 12 "  $745-756=12.365$  "

" 4 "  $757-760=4.364+1$  "

zusammen  $52\cdot365+13$  Tage,

nach 2) die 2 Jahre  $V709-710=2.365+1$  Tage

" 36 "  $711-746=36\cdot365+12$  "

" 12 "  $747-758=12.365$  "

zusammen  $52.365+13$  Tage,

nach 3) die 4 Jahre  $V709-712=4.365+1$  Tage

" 36 "  $713-748=36.365+12$  "

" 12 "  $749-760=12.365$  "

zusammen  $52.365+13$  Tage,

d. h. in allen drei Fällen die 52 Jahre V 709—760 = 13.1461 Tagen, mithin, da Cal. Ian. V 761 unbestritten = 1. Jan. 8 n. Chr., Cal. Ian. V 709 = 1. Jan. 45 n. Chr.

VI. Kürzer ergiebt sich eben dasselbe aus Suetons Worten annum . . . ad pristinam rationem redegit. Denn, wie Th. Mommsen

sehr richtig bemerkt, 'allerdings war inzwischen in den ersten De-'cennien nach Caesars Tod der Kalender in Verwirrung gewesen; 'aber da Augustus ihn wieder in Ordnung gebracht hatte, wird man 'doch annehmen müssen, dass er auch in der That wieder in Ord-'nung kam, und also jedenfalls zwischen den aufwärts und abwärts 'ausserhalb der Verwirrung liegenden Epochen eine vollständige 'Harmonie vorauszusetzen haben'. Und nur so konnte Censorinus 21, 4, wo er die mancherlei Jahresanfänge unterscheidet, mit Recht sagen, das Jahr 238 n. Chr. sei eorum vero annorum, quibus Iulianis nomen est, CCLXXXIII, sed ex die Kal. Ian., unde Iulius Caesar anni a se constituti fecit principium, mit welchem Tage der 1. Jan. 45 v. Chr. gemeint ist.

Wir haben also

 $(nach I-IV) \quad Cal. Ian. V 709 = G'),$ 

(nach V und VI) Cal. Ian. V709 = 1. Jan. 45 v. Chr.,

mithin 1. Jan. 45 v. Chr. = G, wodurch die Lage aller altrömischen Wochentage bestimmt ist.

Ich komme nun zu den Argumenten, welche gegen diese Beweisführung vorgebracht sind. Um denselben nach Möglichkeit gerecht zu werden, will ich sie in ihrem Zusammenhange belassen.

- A. Holzapfel bemerkt in seiner Röm. Chron. S. 330 Anm. folgendes:
- a) Gegen V 710 als erstes Schaltjahr Caesars: 'Diese Annahme 'ist schon aus dem Grunde zu verwerfen, weil eine Schaltung natur-'gemäss erst am Ende des vierten Jahres eintreten konnte, wenn 'sich ein Deficit von  $4 \times 1/4$  Tag angesammelt hatte, und ein solches 'Verfahren nach den Zeugnissen der alten Schriftsteller von Caesar, 'an dessen Anordnungen Augustus sich jedenfalls gehalten haben 'wird, thatsächlich vorgeschrieben war (s. p. 328 A. 1).'2)

Von Zeugnissen der alten Schriftsteller über Schaltvorschriften Caesars finden sich a. a. O. nur Macrob. Sat. I 14, 15: (Augustus) post hoc unum diem secundum ordinationem Caesaris quinto quoque anno incipiente intercalari iussit; und Solin. I 46: cum praeceptum esset, anno quarto ut intercalarent unum diem. In keiner von beiden Stellen steht, dass Caesar vorgeschrieben habe, die Schaltung solle 'erst am Ende des vierten Jahres eintreten'; und auch an

<sup>1)</sup> Das nimmt auch Holzapfel an.

<sup>2)</sup> Ebenso behauptet A. Mommsen a. a. O. S. 412: 'Welchem der vier Jahre der Schalttag zukomme, war festgestellt', aber ohne Beweis.

den sonstigen Stellen, welche noch über die Schaltordnung Caesars berichten (Sueton Caes. 40; Macrob. Sat. I 14, 6; Censorinus 20, 10) handelt es sich immer nur um die vierjährige Dauer des Schaltcyklus, nicht um die Lage des Schalttages in demselben. Die obige Behauptung ist also, soweit sie sich auf Zeugnisse beruft, thatsächlich unbegründet.

Nicht besser steht es mit der behaupteten Naturgemässheit der Endschaltung. Die Vorstellung, dass in vier Jahren allmählich ein Deficit von 24 Stunden angesammelt und dann durch den Schalttag ausgeglichen werde, hat blos pädagogischen Werth, und auch den nur für eine ziemlich niedrige Stuse. In einem wirklich naturgemäss, d. h. rationell eingerichteten vierjährigen Schaltcyklus müsste der Schalttag nicht am Ende, sondern in der Mitte liegen, d. h. zwischen dem zweiten und dritten bürgerlichen (365tägigen) Jahre; denn alsdann würde am Mittag des Schalttages das zweite Sonnenjahr (à 365½ Tag) des Cyklus enden und das dritte anfangen, also die Disserenz zwischen dem bürgerlichen und dem Sonnenjahr 12 Stunden nicht überschreiten, während sie bei der Endschaltung auf 24 Stunden steigt.

Damit ist aber keineswegs gesagt, dass Caesar sich jemals über dergleichen den Kopf zerbrochen habe. Dass er die Lage des Schalttags im Jahr nicht nach astronomischen Gründen, sondern nach dem Herkommen bestimmt habe, leugnet niemand; welchen Sinn hat es nun, es für unwahrscheinlich zu erklären, dass er es mit der Lage des Schaltjahres im ersten Cyklus ebenso gemacht haben könne?¹) Und dass er es so gemacht hat, dafür haben wir jetzt nicht einen, sondern zwei Beweise.

Der erste ist der oben I. und II. gegebene: nach Dio war

<sup>1)</sup> So auch A. Mommsen a. a. O. S. 412 Anm. 2. Er fügt hinzu: 'Abgesehen davon . . . hat das A-Neujahr, so lange der Kreis 1461tägig bleibt, durch bewegliche Bissexte nicht auf die Dauer ferngehalten werden können'. Das ist ganz richtig (und Röm. Chron. I S. 14—17, sowie oben IV auch von mir nachgewiesen); aber ein Einwand wäre es erst, wenn gezeigt wäre, dass Caesar das hätte voraussehen müssen. Ich meine, es sollte ihn schon die Thatsache entschuldigen, dass unter den zahllosen Gelehrten, welche sich seit dem 16. Jahrhundert mit diesen Dingen beschäftigt haben, erst Th. Mommsen auf die dreijährige Wiederkehr des A-Neujahrs ausmerksam geworden ist. Caesar hatte doch, als er im Jahr V 710 den Schalttag einfügte, um das A-Neujahr von V 711 fern zu halten, wahrlich noch über andere Dinge nachzudenken als darüber, wann und wie oft das wieder nöthig sein würde.

V 713 ein Schaltjahr gegen die Ordnung Caesars; nach Macrobius und Solinus haben die Pontifices gegen die Ordnung alle drei Jahre geschaltet; mithin war das nächste vorhergehende Schaltjahr V 710.

Der zweite ergiebt sich, ganz unabhängig vom vorigen, aus unserer Deutung von Dios  $\partial v \partial v \phi \eta \rho \delta \partial \eta$  (oben III 3): weil dem Jahre V 713 gegen die Ordnung Caesars ein Schalttag gegeben war, wurde er dem Jahre V 714 genommen; er kam also eigentlich diesem zu; folglich war auch hiernach V 710 das nächst vorhergehende Schaltjahr. Denn da bei ανθυφηρέθη kein Subject steht, ist das vorhergehende zu ergänzen: das ist aber nicht blos ημέρα, sondern ημέρα εμβόλιμος. Und wollte man auch nur ήμέρα ergänzen, so käme das sachlich doch auf dasselbe hinaus. Denn dass je einem Gemeinjahr ein Tag genommen wäre, ist sonst in der römischen Ueberlieferung unerhört. Wie sehr das für unmöglich gegolten haben muss, dafür ist der beste Beweis der Weg, welchen Augustus einschlägt, als er die von den Pontifices zuviel geschalteten drei Tage wieder einbringen will. Nach unseren Begriffen hätte er das erste beste Jahr um drei Tage verkurzen konnen; statt dessen wählt er ein Verfahren, zu dessen Durchführung nicht weniger als zwölf volle Jahre nöthig sind. Was aber Augustus sich nicht erlaubte, können die Pontifices sich noch viel weniger erlaubt haben (sie wären sonst gar nicht in das Dilemma des dreijährigen A-Neujahrs gerathen): mithin kann es sich bei jenem Tage nicht um irgend einen der sämmtlich sesten Tage des Gemeinjahres, sondern nur um den beweglichen Schalttag gehandelt haben.

b) 'Ferner', fährt Holzapfel fort, 'beruht die Ansicht Matzats, 'wonach am 1. Januar 757 ein neuer Schaltcyklus begonnen haben 'soll, auf der Voraussetzung, dass der Anfang des cyklischen Jahres 'mit dem des bürgerlichen Jahres zusammensiel, während die Jahre 'des Schaltcyklus vielmehr, wie oben (p. 326 ff.) nachgewiesen wor-'den ist, vom 1. März ab liefen.'

Das ist a. a. O. folgendermassen 'nachgewiesen':

a) 'Aus der Stellung, welche Caesar dem Schalttage anwies, 'geht hervor, dass er die Jahre seines Cyklus, ebenso wie es mit 'denen des 24jährigen der Fall gewesen war, mit dem März be-'ginnen liess.'

Aus dieser Stellung geht für den julianischen Kalender gar nichts hervor, da der Schalttag bereits vor Caesar diese Stellung hatte (s. oben III 3).

B) 'Hierdurch erklärt es sich auch, dass ungeachtet der im 'Februar 708 erfolgten Schaltung die beiden zwischen dem November 'und December eingelegten Schaltmonate als mensis intercalaris prior 'und mensis intercalaris posterior bezeichnet werden; ebenso die 'Angabe des Dio Cassius, dass die Schaltung nicht mehr als 67 'Tage betragen habe.'

Hieraus folgt wohl, dass im alten Kalender, wie alle, so auch das letzte Kalenderjahr mit Cal. Mart. begonnen hat, für den julianischen Kalender aber wiederum gar nichts oder das Gegentheil; denn Caesar gab eben dem Kalenderjahre K 7081) zu den zehn Monaten Martius — December noch zwei menses intercalares, um das neue Kalenderjahr K709 = V709 mit Cal. Ian. beginnen zu lassen und es so mit dem Consulatsjahr in Uebereinstimmung zu bringen.

 $\gamma$ ) 'Nach den übereinstimmenden Angaben des Macrobius und 'Solinus bestimmte Caesar, dass der Schalttag zu Ende des vierten 'Jahres, bevor das fünfte begänne (quarto quoque anno confecto, 'antequam quintus inciperet), eingelegt werden sollte (Macrob. I 14, 13. 'Solin. I 46). Hier ist, wie Boeckh bemerkt<sup>2</sup>), augenscheinlich 'vorausgesetzt, dass der Schalttag am Ende des Jahres seine Stelle 'hatte, das cyklische Jahr also, wie wir aus den so eben geltend 'gemachten Gründen angenommen haben, mit dem 1. März . . . 'begann.'

Leider hat Boeckh das wirklich bemerkt; falsch ist es aber doch. Denn die übereinstimmenden Angaben des Macrobius und Solinus (siehe oben S. 50) sagen über das, was Caesar bestimmt hat, nur:

Caesar . . . statuit, ut quarto quoque anno sacerdotes...unum anno intercalarent diem.

Dann aber heisst es weiter: Nam cum oporteret diem, qui ex quadrantibus confit, quarto anno id observari, antequam quinquoque anno confecto, antequam tus auspicaretur... quintus inciperet, intercalare . . .

Nam cum praeceptum quarto intercalarent ut unum diem,

et oporteret, confecto quarto

<sup>1)</sup> Zu unterscheiden von dem Consulatsjahre V 708, welches zwei Monate früher, mit Cal. Ian. K 707, begann.

<sup>2)</sup> Sonnenkreise S. 373.

Woraus zu ersehen, dass hier nicht gesagt ist, dass Caesar das von Holzapfel Behauptete bestimmt habe; was auf oporteret folgt, sind vielmehr Worte des hier zu Grunde liegenden Sueton, welcher die Bestimmung Caesars erläutert. Und genauer besehen, ergiebt sich weiter, dass Caesar das Behauptete auch nicht bestimmt haben kann; denn hätte er es bestimmt, dann hätte Sueton gar nicht sagen können, dass die Pontifices in den Irrthum quarto incipiente (s. oben S. 49) verfallen seien, und seine Erläuterung wäre unnöthig gewesen.

d) 'Wenn nun der erste julianische Schaltcyklus mit dem '1. März 709 seinen Anfang nahm, so musste die erste Schaltung 'im Februar 713 stattfinden. Es wird dies auch durch die weitere 'Geschichte des julianischen Kalenders bestätigt. Nach dem Tode 'Caesars, der seine Kalenderreform nur um zwei Jahre überlebte, verfuhren die Pontifices in der Weise, dass sie, indem sie in Cae-'sars Intervallangabe quarto quoque anno die beiden Endtermine als 'eingeschlossen betrachteten, die Schaltung alle drei Jahre eintreten 'liessen . . . Hiernach wurde also, wenn der Cyklus mit dem 1. März 709 begann, geschaltet in den Jahren 712, 715, 718, 721, '714, 727, 730, 733, 736, 739, 742, 745 ... Die Voraussetzung, 'von der wir ausgingen, dass der erste Cyklus mit dem 1. März 709 'begann und die erste Schaltung demnach 713 hätte stattfinden 'sollen, erweist sich hierdurch als richtig.'

Von einem Schalttag in V712, 715, 718 u. s. w. weiss die Ueberlieferung nichts; wohl aber von einem Schalttag in V 713, und zwar παρὰ τὰ καθεστηκότα (s. oben I — III). Dabei wird sowohl dieser Schalttag als auch seine Ursache, die Vermeidung des A-Neujahrs, von Holzapfel anerkannt, aber von ihm in seiner Construction nicht verwerthet. Thut man das, so kommt man von seinen Voraussetzungen zu folgenden Formeln:

```
V709 = GHABC 360
 710 = DEFGH 360
  711 = ABCDE 360
  712 = FGHAB 360 C
 713 = DEFGH 360 A, ebenso V 716, 719, 722, 725, 728,
                                 731, 734, 737, 740, 743;
  714 = BCDEF 360
                               V 717, 720, 723, 726, 729,
                                 732, 735, 738, 741, 744;
 715 = GHABC \ 360
                               V 718, 721, 724, 727, 730,
                          "
                                 733, 736, 739, 742;
```

das heisst: es wird auch so nicht V 745, sondern V 743 das letzte Schaltjahr der Pontifices und der Zwischenraum von da bis V 761, welches Holzapfel als erstes Schaltjahr des Augustus annimmt, für die annos duodecim sine intercalatione viel zu gross; es wird mithin auch so V 757 erstes Schaltjahr des Augustus, und damit Cal. Ian. V 709 = 1. Ian. 45 v. Ian.

Damit ist der oben S. 54 begonnene 'Nachweis' Holzapfels zu Ende. Es folgt sein letzter Grund gegen meine Ansicht:

c) 'Ausserdem ist es ausdrücklich bezeugt, dass der 1. Januar 'des Jahres 711, in welchem der tumultus Lepidianus stattfand, 'auf einen Markttag fiel (Macrob. Sat. I 13, 17; vgl. Unger in Fleck-'eisens Jahrb. 1884 p. 760), was nach unserer Construction . . . in 'der That der Fall war.'

Diese ausdrückliche Bezeugung lautet: Nam quotiens incipiente anno dies coepit, qui addictus est nundinis, omnis ille annus infaustis casibus luctuosus fuit, maximeque Lepidiano tumultu opinio ista firmata est. Dass das im Jahre V 711 gewesen sei, davon ist nirgend die Rede, und aus der Stelle selbst folgt es auch nicht; denn auch V 676 hat ein Lepidianus tumultus stattgefunden.

Und auch hier wieder lässt sich nicht nur der Mangel des Beweises aufdecken, sondern auch der Gegenbeweis führen, und sogar ein doppelter.

a) Die Ausführung in Fleckeisens Jahrbüchern, welche Holzapsel durch das obige Citat zu der seinigen macht, schildert gar beweglich, was alles für Malheur im Jahre V 711 (43 v. Chr.) passirte: Bürgerkrieg des Antonius, Untergang beider Consuln und damit der Auspicien ('das grösste Unglück, welches den Staat treffen konnte'), Anschluss des Lepidus an Antonius; endlich 'wurde 'noch von den Triumvirn die furchtbare Proscription ins Werk 'gesetzt, welche 300 Senatoren und 2000 Rittern Vermögen und 'Leben absprach. Das war in der That ein annus omnis infaustis 'casibus luctuosus' u. s. w. — Ja, es war schrecklich. schlimmste aber ist, dass von alledem der Abfall des Lepidus das wenigst Schlimme war. Denn wenn die Meinung, dass durch den nundinalen Neujahrstag das ganze Jahr unheilvoll wurde, hauptsächlich durch einen Lepidianus tumultus bestätigt worden ist, so muss doch in dem Jahre, welches diese Bestätigung brachte, ein Lepidianus tumultus das Hauptunheil gewesen sein. Da das für

das Jahr V 711 aber nicht zutrifft, so kann dies Jahr nicht gemeint sein, sondern nur das Jahr V 676, wo es zutrifft. 1)

B) Dieselbe Ausführung sagt vom Jahre V 711, dass 'dessen 'Verlauf die nun schon lange bestehende Superstition der Neujahr-'nundinen in traurig glänzender Weise rechtfertigte und ihr zur staat-'lichen Anerkennung verhalf: im Februar 713/41 wurde zum ersten 'Mal ein Tag eingelegt, um den nächsten 1. Januar von dem Wochen-'markt zu trennen'. - Zu dieser 'staatlichen Anerkennung' einer neuen superstitio war doch wohl ein befürwortendes Gutachten des pontifex maximus nothwendig. Pontifex maximus aber war im Jahre V 713 wie auch schon V 711 kein anderer als Lepidus, eben der angebliche Tumult-Lepidus von V 711. Der also hat hiernach das, was er im Jahre V 711 gethan und wodurch er seine und der beiden anderen Triumvirn Herrschaft begründet hatte, zwei Jahre später, wo diese Herrschaft noch bestand, für einen staatsverderblichen tumultus, für die grösste Greuelthat jenes an Greueln so reichen Jahres erklärt.

Damit können wir diesen Forscher verlassen und uns dem andern zuwenden.

B. Aug. Mommsen meint<sup>2</sup>), dass Caesar das Jahr V 709 mit dem 2. Jan. 45 v. Chr. begonnen habe, weil an diesem Tage (1 Uhr 6 Min. morgens) Neumond war. Denn 'Macrobius Sat. I '14, 13 spricht von dem Kalender Caesars als einem nach Massgabe 'des Mondes begründeten; annum civilem Caesar habitis ad lunam 'dimensionibus constitutum edicto palam posito publicavit. Dass dies 'auf den Neumond Anfang Jan. 45 vor Chr. gehe, haben alle ein-'gesehen'.

Ich meinerseits gestehe, das nicht einzusehen.<sup>8</sup>) Schon nach dem Wortlaut der Stelle nicht; noch weniger aber nach dem Zusammenhange, in welchem sie steht. Dieser lautet: (Caesar) imitatus Aegyptios solos divinarum rerum omnium conscios ad numerum

<sup>1)</sup> Denn dass Lepidus im Jahre V 676 nur kriegerische Vorbereitungen getroffen habe, ist kein Gegengrund; gerade das bedeutet tumultus. — Wie es gekommen ist, dass V 676 mit A anfing, werde ich an anderem Orte zeigen: der Schalttag, durch welchen dies früher vermieden worden war, ist seit V 601 ausser Gebrauch gekommen und erst durch Caesar wieder eingesührt worden.

<sup>2)</sup> Philologus Bd. XLV (1886) S. 421 f.

<sup>3)</sup> Ebenso Th. Mommsen Röm. Chronol.<sup>2</sup> S. 276-278: 'Allein was ging der Mondlauf den julianischen Kalender an?'

solis, qui diebus tricenis sexaginta quinque et quadrante cursum conficit, annum dirigere contendit. Nam sicut lunaris annus (= Kreis) mensis est, quia luna paulo minus quam mensem in zodiaci circuitione consumit, ita solis annus hoc dierum numero colligendus est, quem peragit, dum ad id signum se denuo vertit, ex quo digressus Unde annus vertens vocatur et habetur magnus, cum lunae annus brevis putetur (solgen Citate über den Gebrauch und die Etymologie des Wortes annus). Iulius ergo Caesar decem dies observationi veteri superadiecit, ut annum trecenti sexaginta quinque dies, quibus sol lustrat zodiacum, efficerent; et ne quadrans deesset, statuit, ut quarto quoque anno sacerdotes, qui curabant mensibus ac diebus, unum intercalarent diem, eo scilicet mense ac loco, quo etiam apud veteres mensis intercalabatur, i. e. ante quinque ultimos Februarii mensis dies, idque bissextum censuit nominandum. autem decem, quos ab eo additos diximus, hac ordinatione distribuit; folgt das Nähere über die Monate des julianischen Kalenders, und wie Caesar in demselben die alte Lage der Nonen, Iden und aller feriae sorgfältig conservirt habe. Sic annum civilem Caesar habitis ad lunam dimensionibus constitutum edicto palam posito publicavit; et hucusque stare potuisset, ni sacerdotes etc. (s. S. 49).

Hieraus geht zunächst unbedingt soviel hervor, dass die Worte sic annum — constitutum keine irgendwie neue Nachricht enthalten und enthalten sollen: der Schriftsteller fasst mit denselben lediglich alles das, was er bis dahin über die Einrichtung des julianischen Kalenders gesagt hat, zusammen und giebt als erste neue Nachricht die Art seiner Publication an; dann geht er zu seinen weiteren Schicksalen über.

Wenn dem aber so ist, so kann von einer Beziehung der Worte habitis ad lunam dimensionibus auf den Neumond des 2. Jan. 45 v. Chr., auf die Kallippische Periode u. dgl. keine Rede sein. Sie können, wenn sie richtig überliefert sind, nur auf das vorher über die Monate Gesagte gehen. Viel wahrscheinlicher ist mir aber, dass ein Textsehler vorliegt. Seeck, der diese Meinung theilt, schlägt mir brieflich vor, post habitis ad lunam dimensionibus ('mit Hintansetzung der Mondjahrsrechnung') zu lesen. Ich meinerseits möchte glauben, dass solem statt lunam zu lesen ist. Unsere Handschriften der Saturnalia stammen alle aus derselben Quelle, da sie dieselben Lücken haben; ich vermuthe, dass in dieser durch irgend einen Unfall SO verloren gegangen und dass dann aus dem

übrig gebliebenen LEM zuerst *limam* (so im Parisiensis und Bambergensis) oder *limen* (so im Cantabrigiensis), endlich *lunam* geworden ist.

Die Nachrichten über die sehlerhaste Schaltung der Pontisices (s. oben I—IV) verwirst A. Mommsen und wendet sich, um weitere Anhaltspunkte zu gewinnen, der augustischen Resorm (s. oben V und VI) zu (a. a. O. S. 425 ss.).

'Im Jahre 746 verordnete Kaiser Augustus, dass der dem Ka'lender anhaftende Fehler, bestehend in drei Tagen, die man zu viel
'gesetzt hatte, corrigirt werden solle durch zwölf schaltlos bleibende
'Jahre.' Dazu die Anmerkung: 'Das Jahr der Verordnung ist sicher.
'Sueton nämlich sagt Aug. 31, zugleich mit der Correction sei dem
'Monat Sextilis der Name Augustus beigelegt worden' (welches letztere im Jahre V 746 geschah).

Das sagt Sueton (s. oben S. 57) so ganz doch nicht, sondern nur (auf pristinam rationem bezüglich): in cuius ordinatione . . . . nuncupavit, d. h. bei oder während oder gelegentlich der Herstellung der früheren ratio; diese Herstellung aber dauerte zwölf Jahre. 1) A. Mommsen würde nur dann Recht haben, wenn ordinatione hier 'Verordnung' oder 'Anordnung' bedeutete. Wir wissen aber (oben S. 53), dass der Sextilis seinen neuen Namen nicht durch eine Verordnung des Augustus, sondern durch ein senatusconsultum und darauf folgendes plebiscitum erhalten hat; das nuncupavit Suetons ist also wahrscheinlich ebenso wenig wörtlich zu nehmen, wie das artwichage Dios, bei welchem auf diesen Ausdruck die Erzählung folgt, wie man zuerst den September habe Augustus nennen wollen (in welchem er geboren war), dann aber auf Wunsch des Imperators den Sextilis vorzog. 2)

<sup>1)</sup> Nach meiner Ansicht V 745—756; dabei kam die Bestimmung, dass in diesen zwölf Jahren alle Schalttage ausgelassen werden sollten, zum ersten Mal V 746 zur Anwendung (denn V 745 hatte so wie so keinen).

<sup>2)</sup> Dieser Wunsch beruhte offenbar nicht auf den in dem senatusconsultum bei Macrobius und kürzer bei Dio angegebenen Motiven, sondern darauf, dass Augustus wie in der Regierung, so auch im Kalender auf den göttlichen Julius folgen wollte. Ueberhaupt ist der ganze Vorgang eine handgreifliche Copie desjenigen von V710: da Caesar für seine Kalenderreform durch Umnennung eines Monats geehrt worden war, so konnte die Kalenderreform des Augustus nicht ohne eine gleiche Ehrenbezeigung bleiben; auch dies deutet entschieden darauf hin, dass das Schaltedict des Augustus älter ist, als das senatusconsultum. Als Jahr des Edicts habe ich (Röm. Chron. I

Auf diesem luftigen Fundament wird nun alles Weitere aufgebaut.

'Da die Verordnung sich ohne Zweisel nur mit Jahren be-'schäftigte, deren Schaltstelle noch zur Versügung stand, die also 'entweder grösstentheils oder vollständig der Zukunst angehörten,'—

Auch das ist ausser Zweisel nur sür solche Jahre, an deren Schaltstelle nach der bisherigen Praxis ein Schalttag zu erwarten war. War nun das erste Jahr dieser Art V 746, so konnte Augustus sehr wohl noch im Ansange dieses Jahres (vor VI. Cal. Mart., wie A. Mommsen will) dekretiren: A die Cal. Ian. Nerone Claudio Druso, T. Quinctio Crispino Sulpiciano coss. (V 745) anni duodecim sine intercalari die transigendi sunt; ebenso wie man in einer Schulklasse, welche am Mittwoch und Samstag Nachmittag Turnstunden hat, ganz wohl noch am Mittwoch Vormittag ankündigen kann: in dieser Woche sindet kein Turnunterricht statt.

— 'so beginnt der zwölfjährige Zeitraum frühestens mit dem 'Ausstellungsjahre der Verordnung, 746... Dem Schaltjahre 761 'mussten drei ordnungsnässige Gemeinjahre vorangehen, um Schalt'zeit anzusammeln für 761,' —

Ueber dies 'Ansammeln' ist bereits oben S. 55 das Nöthige gesagt.

- 'und diese vier Jahre bildeten den ersten Sonnenkreis der 'von Augustus berichtigten Zeitrechnung, deren erstes Jahr mithin '758 ist. Das Berichtigungsgebiet endete danach 757, begann 'folglich 746. Ebenso hat Ideler dasselbe bestimmt.'... Also 'Be-'richtigungsgebiet und erster augusteischer Sonnenkreis:

S. 18) V 745 vermuthet, weil ich es für wahrscheinlich halte, dass Augustus sich über die Frage, ob V 746 ein Schaltjahr werden sollte, nicht erst im Anfange dieses Jahres, sondern bereits V 745 schlüssig gemacht haben wird, und weil ausserdem überliefert ist (Dio LV 3), dass Augustus im Jahre V 745 einen Terminkalender für die Senatssitzungen feststellte, da bis dahin häufig Verspätungen vorkamen. Dem hat A. Mommsen folgendes entgegenzustellen: 'Es muss für das Bekanntwerden des Jahreskalenders Sorge getragen sein, so dass jeder Senator in der Lage war Bescheid zu wissen. Bei der Neuheit der Kalendereinrichtungen und der o. zw. häufigen Unaufmerksamkeit des Publicums waren wiederholte specielle Bekanntgebungen dringend geboten. Auch scheint übersehen zu sein, dass es sich hier nur um einen einzigen Tag handelt.' — Ich denke, wenn Jemand zu einer Sitzung einen Tag zu spät kommt, so ist das gerade genug; und was die wiederholten speciellen Bekanntgebungen betrifft, so wollte Augustus die wohl eben überflüssig machen.

|                                         | Ord-<br>nungs-<br>ziffer | Varron.<br>Jahr der<br>Stadt | Sonnenstand<br>der <i>K. Ianuariae</i><br>in Daten a. St. |  |
|-----------------------------------------|--------------------------|------------------------------|-----------------------------------------------------------|--|
| 'nach<br>'caesarischem<br>'Sonnenkreise | ( II                     | <b>746</b>                   | 4. Januar 8 vor Chr.                                      |  |
|                                         | III                      | 747                          | 4. Januar 7                                               |  |
|                                         | IV                       | 748                          | 4. Januar 6                                               |  |
|                                         | I                        | 749                          | 4. Januar 5 b                                             |  |
|                                         | II                       | <b>75</b> 0                  | 3. Januar 4                                               |  |
|                                         | JIII                     | <b>751</b>                   | 3. Januar 3                                               |  |
|                                         | ) IV                     | <b>752</b>                   | 3. Januar 2                                               |  |
|                                         | I                        | <b>753</b>                   | 3. Januar 1b                                              |  |
|                                         | II                       | <b>754</b>                   | 2. Januar 1 nach Chr.                                     |  |
|                                         | Ш                        | <b>755</b>                   | 2. Januar 2                                               |  |
|                                         | IV                       | <b>7</b> 56                  | 2. Januar 3                                               |  |
|                                         | ( I                      | <b>757</b>                   | 2. Januar 4b                                              |  |
| 'nach 'augustischem 'Sonnenkreise       | [ I                      | <b>758</b>                   | 1. Januar 5                                               |  |
|                                         | ) II                     | <b>7</b> 59                  | 1. Januar 6                                               |  |
|                                         | ) III                    | 760                          | 1. Januar 7                                               |  |
|                                         | [ IV B                   | 761                          | 1. Januar 8b.'                                            |  |

Dazu die Anmerkung (S. 427): 'Einen Zweisel lässt Idelers 'Entwurf also nicht zu. H. Matzat I 80 hat dennoch gemeint, einen 'anderen ausstellen zu müssen. Man sindet bei ihm für die K. Ian. 'des actuellen Kalenders solgende Gleichungen:

```
'Berichti-
'gungsgebiet
'hach
'Matzat

745
4. Jan. 9b vor Chr.
63. Jan. 8
73. Jan. 7
83. Jan. 6
93. Jan. 5b
502. Jan. 4
12. Jan. 3
22. Jan. 2
32. Jan. 1b
41. Jan. 1 nach Chr.
51. Jan. 2
61. Jan. 3
781. Jan. 4 (erstes Schaltjahr des neuen Systems).'
```

Hier muss ich zunächst gegen den Zusatz 'Berichtigungsgebiet' protestiren. Ich habe diesen gänzlich überslüssigen (und, wie wir gleich sehen werden, irre sührenden) Terminus nicht gebraucht, das Angeführte ist lediglich ein Ausschnitt aus meiner Neujahrstafel für V709-757.

'Diese Aufstellung verdient keinen Beifall. Während Idelers 'Berichtigungsgebiet vom Ausfertigungsjahre des Edicts 746 läuft 'und nur correctionsbedürftige Jahre enthält, giebt Matzats Con'struction vier Jahre zu viel, eins an dem nichts mehr berichtigt 'werden konnte [V 745] und drei an denen nichts zu berichtigen 'war [754—756].'

Ueber das Jahr V 745 s. oben S. 60; was aber die Jahre V 754-756 angeht, so würde eben derselbe Einwurf auch Aug. Mommsens Jahre V754-757 treffen (denn die waren auch nicht 'correctionsbedürftig', da er ja den julianischen Kalender mit dem 2. Jan. anfangen lässt), wenn es überhaupt ein Einwurf wäre. Denn wenn man die 'Correctionsbedürftigkeit' der A. Mommsenschen Jahre V 746-757 oder meiner Jahre V 745-756 untersuchen und ein wirkliches 'Berichtigungsgebiet' construiren will, so muss man die Anfänge dieser Jahre natürlich nicht mit den Anfängen unserer (reconstruirten) bürgerlichen julianischen Jahre (a. St.) vergleichen, sondern mit den Anfängen der vom Beginn des Tages Cal. Ian. V 709 ab laufenden Sonnenjahre (à 365 1/4 Tage). Bezeichnet man nun, wie in meiner Röm. Chronologie, den 1. Jan. 500 v. Chr. mit t 1 und zählt von hier die Tage laufend durch, so dass z. B. 1. Jan. 45 v. Chr. = t 166189, 2. Jan. 45 v. Chr. = t 166190 u. s. w., so erhält man nach Aug. Mommsen, für welchen Cal. Ian. V 709 = t 166190, also der Anfang dieses Tages = 166189,00 ist,

| als Anfa  | ng des Sonnenjahres | als Anfang   | des röm. Jahres | Differenz: |
|-----------|---------------------|--------------|-----------------|------------|
| 1         | 166189,00           | <b>V</b> 709 | 166189,00       | 0,00 Tage  |
|           | • • •               | •            | • •             | • • •      |
| <b>38</b> | 179703,25           | 746          | 179706,00       | +2,75      |
| <b>39</b> | 180068,50           | 747          | 180071,00       | +2,50      |
| 40        | 180433,75           | 748          | 180436,00       | +2,25      |
| 41        | 180799,00           | 749          | 180801,00       | +2,00      |
| 42        | 181164,25           | 750          | 181166,00       | +1,75      |
| 43        | 181529,50           | 751          | 181531,00       | +1,50      |
| 44        | 181894,75           | 752          | 181896,00       | +1,25      |
| 45        | 182260,00           | <b>753</b>   | 182261,00       | +1,00      |
| 46        | 182625,25           | 754          | 182626,00       | +0,75      |
| 47        | 182990,50           | 755          | 182991,00       | +0,50      |
| 48        | 183355,75           | 756          | 183356,00       | +0,25      |
|           |                     |              |                 |            |

| 49                                                      | 183721,00          | 757           | 183721,00       | 0,00,          |  |  |  |
|---------------------------------------------------------|--------------------|---------------|-----------------|----------------|--|--|--|
| worauf                                                  |                    |               | ·               |                |  |  |  |
| <b>50</b>                                               | 184086,25          | 758           | 184086,00       | <b> 0,25</b> ; |  |  |  |
| dagegen                                                 | nach meinen        | Ansätzen, fü  | r welche Cal.   | Ian. $V709 =$  |  |  |  |
| t 166189, also der Anfang dieses Tages = 166188,00 ist, |                    |               |                 |                |  |  |  |
| als Anfa                                                | ng des Sonnenjahre | es als Anfang | des röm. Jahres | Differenz:     |  |  |  |
| 1                                                       | 166188,00          | V 709         | 166188,00       | 0,00 Tage      |  |  |  |
|                                                         | • • •              | •             | • •             | • • •          |  |  |  |
| 37                                                      | 179337,00          | 745           | 179340,00       | 3,00           |  |  |  |
| 38                                                      | 179702,25          | 746           | 179705,00       | 2,75           |  |  |  |
| <b>3</b> 9                                              | 180067,50          | 747           | 180070,00       | <b>2,</b> 50   |  |  |  |
| 40                                                      | 180432,75          | <b>74</b> 8   | 180435,00       | 2,25           |  |  |  |
| 41                                                      | 180798,00          | 749           | 180800,00       | 2,00           |  |  |  |
| 42                                                      | 181163,25          | <b>75</b> 0   | 181165,00       | 1,75           |  |  |  |
| 43                                                      | 181528,50          | 751           | 181530,00       | 1,50           |  |  |  |
| 44                                                      | 181893,75          | <b>752</b>    | 181895,00       | 1,25           |  |  |  |
| 45                                                      | 182259,00          | 753           | 182260,00       | 1,00           |  |  |  |
| 46                                                      | 182624,25          | 754           | 182625,00       | 0,75           |  |  |  |
| 47                                                      | 182989,50          | 755           | 182990,00       | 0,50           |  |  |  |
| 48                                                      | 183354,75          | <b>756</b>    | 183355,00       | 0,25,          |  |  |  |
| worauf                                                  | •                  |               | . , ,           | •              |  |  |  |

Wenn eins von diesen beiden 'Berichtigungsgebieten' fehlerhaft construirt ist, so ist es jedenfalls das erste: es beginnt mit einer Differenz von  $2^{3}/4$  statt 3 Tagen, und enthält als zwölftes Jahr ein Jahr, an dem nichts zu berichtigen war; dazu beginnt das erste regulär sein sollende Jahr V 758 mit einer Differenz von 1/4 Tag statt 0.

**757** 

183720,00

49

183720,00

Das ist auch A. Mommsen nicht entgangen. 'Wie kam es', fragt er S. 429, 'dass Augustus zwölf Jahre, 746 bis 757, schaltlos 'verstreichen liess, da er doch die Neujahre Caesars und den caesa- 'rischen Sonnenkreis schon 757 erreicht hatte und durch Schaltung 'im Jahre 760 sesthalten konnte? Er wollte ja herstellen, dafür 'genügten elf Jahre'.

Die Antwort wird wieder auf 'dem lunarischen Gebiet' gefunden und lautet (S. 435 f.): 'Wenn er auf die caesarischen Neu-'jahre 757—760 a. u. und auf den caesarischen Sonnenkreis ein-'getreten wäre, so hätte er auf synodischen Anfang verzichtet. Der '2. Januar 757 fällt ungefähr um die Zeit des letzten Viertels, der

0.00.

'1. Januar 758 dagegen lehnt sich einer am Ende des Vorjahres 'stattfindenden Conjunction an.' Denn 'im Jahre 757 a. u. 4 n. Chr. 'findet December 30 6 h 29 m eine Conjunction statt'. — Also statt der Wiederherstellung des caesarischen Kalenders die 'Anlehnung' eines Jahres an einen Neumond, das ist das Resultat. Und zwar eines ganz beliebigen Jahres; denn die Thatsache, dass V 758 ein zweites, dagegen die Schaltjahre V 761, 765 u. s. w. erste Jahre julianischer Quadriennien sind'), ist doch auf keine Weise aus der Welt zu schaffen.

Aber auch alle diese Künsteleien werden nicht aus der Welt geschafft werden, so lange nicht ihre letzte Ursache beseitigt ist; und das ist die Verwunderung darüber, dass Augustus die Schaltung in die ersten Jahre der julianischen Quadriennien gelegt hat. Dies bleibt also noch zu erklären.

Ich möchte glauben, dass dabei zwei Ursachen zusammengewirkt haben, beide nur sublunarischer Art.

1) Das erste julianische Quadriennium war so verlaufen:

Cal. Ian. V 709 = 1. Jan. 45 v. Chr.  

$$710 = 31$$
. Dec. 45 ,  
 $711 = 1$ . Jan. 43 .  
 $712 = 1$ . Jan. 42 ,

Hätte nun Augustus im vierten Jahre der Quadriennien geschaltet, so würden dieselben so verlaufen sein:

d. h. es wäre die Hälfte jedes Quadrienniums (von VI. Cal. Mart. des zweiten bis bis VI. Cal. Mart. des vierten Jahres) anders verlaufen als im ersten julianischen Quadriennium. Schaltete er da gegen im ersten Jahre, so wurde

Cal. Ian. V 757 = 1. Jan. 4 n. Chr.  

$$758 = 1$$
. Jan. 5 ,  
 $759 = 1$ . Jan. 6 ,  
 $760 = 1$ . Jan. 7 ,

<sup>1)</sup> Eine Thatsache, auf welche auch des Macrobius Ausdruck quinto quoque incipiente anno intercalari iussit hinweist.

- d. h. es verlief nur ein Viertel des Quadrienniums (von bis VI. Cal. Mart. des ersten bis VII. Cal. Mart. des zweiten Jahres) anders als im ersten julianischen Quadriennium.
- 2) Seit 30 v. Chr. (oder schon früher) hatte man in Rom eine officielle Jahreszählung, die der fasti Capitolini, und zwar war danach V745 = C744, V757 = C756, V761 = C760, kurz: jedes erste Jahr eines julianischen Quadrienniums führte eine Jahreszahl von der Form 4 n. Dasselbe ist mit unseren Schaltjahren 1880, 1884, 1888 u. s. w. der Fall. Nun beachte man, wie das auf unsere Vorstellung von der Lage der Schaltung einwirkt: jeder Mensch ist überzeugt, dass diese Jahre eben deshalb Schaltjahre sind und sein müssen, weil sie die je vierten sind. Genau ebenso lag die Sache damals in Rom: die Jahre C 756, 760, 764 waren die je vierten auch der damaligen Zeitrechnung, und dadurch erschienen sie zu Schaltjahren prädestinirt.

Wer aber glaubt, dem Augustus durchaus eine ganz rationelle Schaltung zuschreiben zu müssen, den will ich noch auf den zweiten der oben S. 54 f. als möglich hingestellten Fälle aufmerksam machen. Liess Augustus die beiden ersten julianischen Jahre V 709 und 710, in welchen Caesar seinen Kalender noch selbst gehandhabt hatte, ganz aus dem Spiel, so waren V 711-746 die 36 Jahre mit 12 Schalttagen, darunter Schaltjahre V 713, 16, 19, 22, 25, 28, 31, 34, 37, 40, 43, 46. Darauf liess Augustus V 747-758 als duodecim annos sine intercalatione folgen und hatte dann als erstes neues Schaltquadriennium V759-762. Sollte nun hier die Schaltung ganz rationell angeordnet werden, so gehörte sie möglichst in die Mitte, und da liegt sie auch: im Febr. V 761. Die Neujahrstafel für V 747 ff. würde sich nach dieser Annahme wie S. 59 gestalten; das Resultat aber, auf welches es uns hier allein ankommt, wurde dasselbe bleiben: Cal. Ian. V 709 — G — 1. Jan. 45 vor Chr.

Weilburg a. d. Lahn.

H. MATZAT.

## ΔΙΟΝΎΣΟΣ ΠΕΛΑΓΙΟΣ.

1) Theopomp berichtet im Schol. Vict. der Ilias 24, 428 (p. 642 Bekker) vom Tode Alexanders von Pherae, wie folgt:1)

καὶ Θεόπομπός φησιν Αλέξανδουν Φεραΐον Διόνυσον τὸν ἐν Παγασαῖς, δς ἐκαλεῖτο π έ λ εκος, εὐσεβεῖν διαφόρως καταποντωθέντος δὲ Αλεξάνδου Διόνυσος ὄναρ ἐπιστάς τινι τῶν ἁλιέων ἐκέλευσεν ἀναλαβεῖν τὸν φορμὸν τῶν ὀστῶν · ὃ δὲ ἀπελθὼν ἐς Κραννῶνα τοῖς οἰκείοις ἀπέδωκεν. οῦ δὲ ἔθαψαν.

Aus dem verdorbenen Διόνυσος πέλεχος hat man einen mir gänzlich unverständlichen, jedenfalls noch von Niemandem erklärten Διόνυσος πέλεχυς gemacht.<sup>2</sup>) Das Richtige lag nahe genug. Der

<sup>1)</sup> Müller (FHG I p. 332) lässt es unentschieden, ob dies Theopompfragment dem Geschichtswerk oder der Schrift 'über die Frömmigkeit' angehört. Bernays (denkt sich wohl mit Recht die Auseinandersetzung περὶ εὐσεβείας als einen im Geschichtswerk selbst enthaltenen Excurs: einen solchen bezeugt Dionys epist. ad Pomp. 6 ['Theophrasts Schrift über die Frömmigkeit' S. 69 f.]). Irrig hielt Welcker (Ep. Cyclus I S. 28 Anm.) den Theopompunseres Scholion für den knidischen Grammatiker der caesarischen Zeit (Müller a. a. 0.).

<sup>2)</sup> Er soll nach Preller (Myth. I S. 5662) den Namen haben 'von dem in diesem Gottesdienste vielgebrauchten Opferbeil, mit dem Menschen und Thiere getroffen wurden; daher Simonides bei Ath. 10, 84 dies Beil nennt Διωνύσοιο ἄνακτος βουφόνον θεράποντα!' Stephani conjicirte weiter πελεκῖνος oder πελεκᾶς (Compte rendu 1863 S. 128) und wollte tenedische Münzen mit dem Doppelbeil auf ihn deuten. Dies alles fällt jetzt in sich zusammen. Neuerdings hat Head Historia numorum (Oxford 1887) p. 261 diese Deutung durch den Hinweis auf pheraeische Münzen Alexanders, die das Doppelbeil aufzeigen, zu stützen versucht. Es muss dafür indessen jetzt, wo das Zeugniss vom Δ. πέλεκυς aus der Welt geschafft worden ist, eine andere Erklärung gefordert werden.

Vorfall spielt sich auf dem Meere ab, und Pagasai ist ein berühmter Hafenplatz: πελάγιος ist also zu verbessern, und richtig steht dies in der Vorlage der victorianischen Scholien, dem Townleianus. Meines Wissens haben wir in diesem Cult von Pagasai das erste, aber auch das einzige directe Zeugniss, dass Dionysos nicht blos als Gott der Vegetation des Landes, sondern auch als See- oder Seefahrtsgott bei den Griechen verehrt worden ist. Dem ihm ohnehin so nahe stehenden Apollo rückt er dadurch nur noch näher: es genüge hier an den Apollo Delphinios zu erinnern, welcher als Meergott im Culturkreise von Euboea bezeugt ist.¹) Auch die hesiodische Hekate, welche in dieselbe Gegend gehört, lässt sich gut vergleichen (Theog. 411—452); an Artemis hebt noch der Artemishymnos des Kallimachos die Doppelbedeutung als See- und Erdgöttin hervor.

Es giebt unter den Dionysossagen einige, welche die Beziehung dieses Gottes zum Meere bestätigen. Mir scheint, sie werden erst durch jenes directe Zeugniss vom 'Seefahrtsdionysos' verständlich. Ich stelle sie im Folgenden zusammen.

2) Il. 6, 132—137 lesen wir die bekannte Geschichte, dass der wilde Thraker Lykurgos, des Dryas Sohn, den Dionysos verfolgt. Thetis, die Meeresgöttin, nimmt den Flüchtigen in ihrer Behausung auf:

δς ποτε μαινομένοιο Διωνύσοιο τιθήνας σεῦε κατ' ήγάθεον Νυσήιον αι δ' άμα πᾶσαι θύσθλα χαμαι κατέχευαν ὑπ' ἀνδροφόνοιο Δυκούργου θεινόμεναι βουπληγι. Διώνυσος δὲ φοβηθείς δύσεθ' άλὸς κατὰ κῦμα. Θέτις δ' ὑποδέξατο κόλπψ δειδιότα. κρατερὸς γὰρ ἔχε τρόμος ἀνδρὸς ὁμοκλῖ.

Das  $\eta_j \gamma \acute{\alpha} \mathcal{S} \varepsilon o \nu$  Nvo $\dot{\gamma}_i c o \nu$  haben die alten Erklärer in der Gegend der Strymonmundung gesucht, und mit Recht: als König der am Pangaion wohnenden Edonen kennt diesen Lykurgos z. B. Aischylos in der Lykurgostrilogie und Sophokles (Antig. 956). Das Local der Erzählung also hätten wir.<sup>2</sup>) Es fragt sich nun, in welche Griechengegend gehört sie ihrem Ursprunge nach. Mag Thetis als

<sup>1)</sup> Vgl. Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXI (1886) S. 105 und mein Programm der Greisswalder Universität 1886/7 S. XVI.

<sup>2)</sup> Nonnus (20, 353) verlegt den Vorgang vom thrakischen ans rothe Meer, wo er auch Thetis hausen lässt.

E. MAASS

Meeresgöttin das ganze weite Meer durchziehen: zu Hause ist sie dort, wo ihr Heiligthum, das Thetideion liegt, an der Meeresküste der Phthiotis, an den Abhängen des Pelion<sup>1</sup>), als dessen Eponymus Peleus ihr Gemahl erscheint. In ihrer nächsten Nähe in Pagasai, ebenfalls in der Phthiotis, hat der 'Seedionys' seinen Cult: also gehören beide Wesen in diese selbe Gegend.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Zum Beispiel Herodot VII 190 ff.

<sup>2)</sup> Dasselbe freundliche Verhältniss zwischen Dionysos und Thetis setzt die Odyssee 24, 74 voraus, wo der ἀμφιφορεύς, der Achills Asche birgt, als Geschenk des Dionysos an Thetis bezeichnet wird. — Protesilaos hat wie auch Dionysos an der thrakischen Küste, auf der Chersonnes und in Thessalien (Pindar Isthm. 184) einen hervorragenden Cult als Wein- und Orakelgott: er giebt eine gute Parallele ab. Dionysos erscheint dort z. B. noch in der Sage der Pallene, Sithons Tochter, die er im Ringkampf besiegt (Nonn. 48, 105 ff.), Protesilaos als Besiedler von Skione bei Konon narr. XIII p. 129 W. Wie Dionysos als Vegetationsgott die Thiere des Landes, besonders die Böcke zu Begleitern hat, so als Meeresgott die Thiere des Meeres: das ist im Grunde so selbstverständlich, dass man nach Beweisen hier gar nicht erst zu fragen braucht. Gleichfalls an der Strymonmundung nun treffen wir öfters in einer Reihe von Sagen den Proteus localisirt; er gilt als Vater des Eioneus (Pherekydes in Schol. Eur. Hec. v. 3), des Heros von Eion, und der Torone (Steph. Byz. s. v. Τορώνη: daher Nonn. 21, 287 Πρωτήος Τορωναίου). Nonn. 43, 225 bewohnt er die Παλληνίς άλμη. Vgl. auch Vergil Georg. IV 391 und Nonn. 43, 334. Als Gemahl der Torone kennt ihn auch Lycophron Alex. 115 mit den Scholien: Tmolos, bei Apollod. Il 5, 9 Πολύγονος, und Telegonos sind die Söhne dieses Paares. Doch muss Proteus den Griechen einst mehr als ausschliesslich Seegott gewesen sein: schwerlich würde er sonst im Innern von Aegypten fern vom Meere ein Heiligthum besitzen — Herod. II 112 wird sein τέμενος in Memphis erwähnt - und dort, natürlich nach der Tradition irgend welcher Griechen, als König des Landes gelten. Proteus besitzt somit wohl dieselbe Doppelbedeutung wie Dionysos. Griechen haben ihm in Aegypten das Temenos gestiftet, sie haben ihn in ihren Sagen gar zum aegyptischen König gemacht. Wir fragen, welchen Stammes waren diese Griechen? Dorer nicht: denn mit Herakles, dem Nationalheros der Dorer, ist Proteus' Geschlecht in Fehde. Apollodor II 5, 9 berichtet den Ringkampf der Proteussöhne Telegonos und Polygonos mit Herakles bei Torone auf der Chalkidike, in welchem letzterer Sieger bleibt. Dass der in Gythion (Paus. III 31, 9) und am Bosporos verehrte 'Αλιος γέρων mit Proteus identisch sei, steht nirgends überliefert. Bei dem Byzantier Dionysios (im Periplus des Bosporos p. 19 ed. Wescher, Paris 1874) ist es als eine von mehreren Vermuthungen ausdrücklich bezeichnet (Duhns Analyse de Menelai itinere Aegyptio p. 17 ff. hat mich nicht überzeugt). Ausser den Dorern haben die kleinasiatischen Ionier und die Mytilenaeer an der Gründung von Naukratis Antheil (Herodot II 178). Zwischen ihnen schwebt also die Entscheidung; Wilamowitz (Phil. Unt. VII 27) hält

Für das nördliche Thessalien wird der gleiche Cult durch ein Monument erwiesen. Eine Münze von Eurymenai an der Küste der Halbinsel Magnesia zeigt das Haupt des jungen Dionysos und auf dem Revers Weinstock, Krater und Delphin.<sup>1</sup>)

3) Das Märchen von Dionys und von den Thrakern wird in einem anderen Bericht geradezu in die Phthiotis selber verlegt, nur mit der Modification, dass statt des Lykurgos sein jüngerer Bruder Butes und statt des Dionysos dessen Ammen eintreten. Das kaum beachtete Zeugniss steht bei Diodor 5, 50.2) Butes, Lykurgos' Bruder, und seine Thraker müssen auswandern und besetzen Naxos (Strongyle). Weil hier Weibermangel herrscht, unternehmen sie einen Raubzug in die Phthiotis. Dort treffen sie am Berge Drios<sup>3</sup>)

die Sage für ionisch (Proto als Schwester der Thetis: Hesiod Theog. 248, Proteus als Vater der Thetis gemuthmasst im Scholion Townl. zur Ilias 18, 395). Es scheint, dass Proteus ein vorgriechischer am Athos heimischer Dämon ist, also thrakisch, mit graecisirtem Namen. In diesem Falle wäre die Namensgleichheit mit dem Protesilaos von Elaius schwerlich Zufall; Πρωτεύς: Πρωτεσίλαος: 'Αρχεύς: 'Αρχεσίλαος - Μέτων: Μετεσίλαος (Bull. de corr. hell. XI, 1887, p. 310) = Σμινθεύς: Σμινθοφθόρος = Μνησεύς: Μνησίθεος u. a. -Ueber Protesilaos' dionysische Natur vgl. mein Programm Greifswald 1886/7; er war auch Orakelgott wie Proteus in der Telemachie. Leider lässt sich die Entscheidung hier noch nicht fällen. Es ist aber gut, dass man das Problem sich richtig formulire. [Neuerdings hat Diels (in dieser Zeitschr. 1887 S. 441 -444) die 'aegyptische' Proteussage bei Herodot in einem anregenden und tiefgeschöpften Aufsatze behandelt. Er gelangt zu dem Ergebniss, dass der Urheber dieses 'rationalistischen Epyllion' Hekataios gewesen sei, dem Herodot hier, wie erwiesenermassen so oft im zweiten Buche, folge. Die Benutzung des Hekataios auch für diesen Abschnitt einmal zugegeben: an eine grundlose Erfindung des rationalisirenden Hekataios wäre schon wegen des notorisch vor dem fünften Jahrhundert in Memphis existirenden Proteuscultes unmöglich zu denken. Nur diejenige Herleitung der Fabel ist berechtigt, welche mit der Thatsache jenes Cultes als Basis operirt. Diese Anforderung ist hier wie in allen gleichgearteten Fällen unbedingt zu stellen. Es handelt sich um das Princip.]

<sup>1)</sup> Die Münze ist publicirt in der Revue numismatique 1843 Taf. X 1; ich kenne leider nur die Beschreibung bei Head Historia numorum S. 250.

<sup>2)</sup> Lenormant im Artikel 'Bacchus' bei Daremberg und Saglio Dictionnaire des antiquités grecques et romaines (Paris 1874) S. 593 citirt die Geschichte, ohne sie indessen irgendwie zu verwerthen.

<sup>3)</sup> Bei Steph. Byz. s. v. Φρίκιον wird der Driosberg identificirt mit dem Φρίκιον oder Φρίκειον ὄρος ὑπὲρ Θερμοπυλῶν Λοκρικόν, ἀφ' οὖ Φρίκανες καὶ Φρικανεῖς οἱ αὐτόθι οἰκήσαντες Λίολεῖς, ὡς Ἑλλάνικος ἐν ἱερειῶν Ηρας β΄.

die Ammen des Dionysos beim Dionysosseste. Diese slüchten, theils auf den Driosberg, theils ins Meer. Koronis nimmt sich Butes zum Weibe, auf ihr Flehen befreit sie Dionysos. Butes wird wahnsinnig und stürzt sich in einen Brunnen. Mit einigen wenigen Frauen sahren die Räuber nach Naxos zurück:

τη δὲ Θετταλία προσενεχθέντων αὐτῶν οἱ περὶ τὸν Βούτην ἀποβάντες ἐπὶ τὴν χώραν περιέτυχον ταῖς Διονύσου τροφοῖς περὶ τὸ καλούμενον Δρίος τῷ θεῷ ὀργιαζούσαις ἐν τῆ Φθιώτιδι Αχαΐα ὁρμησάντων δὲ τῶν περὶ τὸν Βούτην αἱ μὲν ἄλλαι ρίψασαι τὰ ἱερὰ εἰς θάλατταν ἔφυγον, αὶ δ' εἰς ὄρος τὸ καλούμενον Δρίος κτέ.

Diese offenbare Dublette zur Lykurgosfabel der Ilias ist also in unmittelbare Nähe des Dionysos πελάγιος von Pagasai gerückt.¹)

4) Mancherlei Umstände machen es begreiflich, dass wir auch etwas südlich, an der Küste Boeotiens, die Verehrung des Meerdionys antreffen. Ich kenne folgende vier Sagen, welche ihn angehen. Zunächst wieder die eben gehörte, nur an die Küste der Graike verlegt. Sie betrifft den Kampf des Dionysos mit Triton. Die an den tanagraeischen Dionysoscult angeknüpste Erzählung lautet bei Pausanias 9, 20, 3 ff.:

'Frauen von Tanagra begaben sich vor dem Dionysosseste, um die heiligen Waschungen an sich vorzunehmen, ans Meer. Während sie baden, überfällt sie der Triton. Sie siehen zum Dionysos, er erscheint und bewältigt den bösen Meerdämon'.

5) In Anthedon, einem Kustenort Boeotiens, der Heimath des Glaukos Pontios, hatte Dionysos ebenfalls einen Cult (Paus. 9, 22, 5). Dass er auch hier der  $\pi \varepsilon \lambda \acute{a} \gamma \iota o \varsigma$  ist, folgere ich aus seinem Kampf mit eben jenem Meergott Glaukos. Die Geschichte entspricht wieder ganz der vorigen vom Triton in Tanagra; wir kennen sie aus Athen. 7, p. 296 K. Ein Lesbier, der Epiker Theolytos von Me-

<sup>1)</sup> Es scheint nicht beachtet, dass ein gefährlicher Gegner des Dionysos im Gigantenkampf, Pelor oder Peloreus, in der Phthiotis zu Hause ist; denn 1) fand Pelor seinen Tod im Spercheios nach Schol. Townl. zur Ilias 16, 176 (durch Poseidon), 2) schwingt er gegen Dionysos den Berg Pelion (Nonn. 48, 35 ff.), um ihm die Pallene abzuringen. Hier sind wir auf festem Boden. Da ist es bezeichnend, dass auch dieser Gigant in Pergamon gekannt war: Mayer, Giganten und Titanen S. 253.

<sup>2)</sup> Der Gewährsmann ist Lesbier. Ist vielleicht der lesbische Dionysos wie der thessalisch-boeotische der πελάγιος? Die Möglichkeit lässt sich nicht

thymna, erzählte in seinem Dionysosgedichte, Glaukos habe sich auf Dia (Naxos) in Ariadne verliebt, sei aber von Dionysos bezwungen und gefesselt worden<sup>1</sup>):

bestreiten. Darum notire ich die Stellen. Bull. de Corr. Hell. IV 445 steht der lesbische Dionysos Βρησαγένης; als Βρισεύς kennt ihn Steph. Byz. s. v. Βρίσα und Et. M. s. v. Βρισαίος, wo Androtion citirt wird. Ein Bresos, der die πισσοφορία (wohl in Mytilene) verwaltet hat, auf der Inschrift bei Conze, Reise auf Lesbos S. 54 Taf. XVII. Vgl. auch Wilamowitz Phil. Unt. VII 409. — Methymna durch den Dionysoscult berühmt: Bull. de Corr. VIII 38, durch seinen Wein: Ovid Ars am. I 57, Münzen bei Head a. a. O. 486. — Der Dionysoscult in Mytilene: C. I. G. II 2167, Münze bei Head a. a. O. 488. In die Umgebung der Stadt verlegt auch Longus im Hirtenroman (I p. 306 Hercher) einen Dionysostempel. — Cult in Antissa: Aristoteles Oicon. II 2, 6 p. 1347 a Bekker, Münze bei Head a. a. O. 485. Ebenfalls bei Antissa war ein Heiligthum des Orpheus mit dessen Haupte: bekanntlich ward Orpheus von den Bassariden des Dionysos zerrissen. — Es giebt noch andere Orte der kleinasiatischen Aeolis, wo die Ueberlieferung die Annahme des D. πελάγιος immerhin nahe legt; so Smyrna (Aristides or. 20 I p. 440 D., or. 15 I p. 373 D., Philostr. Vit. Soph. 1 227; Dionysospriester in Smyrna Bull. de Corr. Hell. VII p. 279; Kopf des jungen Dionysos auf smyrnaeischen Münzen bei Head p. 481 sq.). Dort wurde eine Triere dionysisch bekränzt an den Dionysien durch die Stadt geführt, der Legende nach zum Andenken an einen Sieg, den Smyrna an einem Dionysosfest über die Chier davongetragen. Solche Triere stellt die archaische Vase aus Akrai in Sicilien und das neuerdings in dem Museo italiano di antichità classica Il tav. V von Brizio veröffentlichte, in der Nekropolis von Felsina bei Bologna gesundene Gesäss dar (aus attischer Fabrik, wie der Herausgeber vermuthet). Andere Monumente: De Witte Gaz. arch. I p. 10 ff. Die smyrnaeische Triere gestattet allein keinen sicheren Schluss: 'auch der Peplos für Athena an den Panathenaeen wird auf einem Schiffe gefahren' (Robert). Wettrudern zu Ehren des Dionysos in Hermione: Paus. 2, 35, 1, Imhoof und Gardner ib. VI p. 99), in Corcyra: Münze bei Gardner Journal of Hell. Stud. II 95 ff. 315 ff., Harrison ib. VI 26 sqq. Nach Corcyra scheint die Dionysossage durch die euboeischen Colonisten, die vor den Dorern dort waren, gebracht zu sein. Darauf weist die Makrissage; vgl. Wilamowitz Hom. Unters. VII 172 Anm. Dass der Dionysoscult den Dorern fast fremd ist, hat schon O. Müller Dorer 12 163 f. mit Berufung auf Herodot V 67 u. A. ausgesprochen. Also ist Dionysos als 'Seòs πατρφος' in Megara vordorisch (vgl. Paus. I 40, 6. 43, 5 und die Münze bei Imhoof und Gardner a. a. O. S. 34), wie Melampus in Aigosthena: Wilamowitz Phil. Unt. IX 177. — Dionysos als Quellgott in Kyparissia in Messenien: Paus. 4, 36, 7 und auf der Münze bei Imhoof-Gardner a. a. O. VII 74.

1) Der Epiker Euanthes (Athen. a. a. O.) berichtet, dass Glaukos wirklich Ariadne in seine Gewalt bekommen habe. Robert macht mich hier auf die Analogie der Aloadensage aufmerksam, vgl. Preller-Robert Griech. Myth.<sup>4</sup> S. 103 ff. und Roscher MW u. d. W. — Mit der Fesselung des Glaukos durch Dionysos verglich schon Welcker Ep. Cycl. II 139 die Episode der Kyprien,

τὸν δὲ Γλαῦχον τὸν θαλάττιον δαίμονα Θεόλυτος μὲν ο Μηθυμναίος έν τοίς Βακχικοίς έπεσιν έρασθέντα φησίν 'Αριάδνης, ὅτ' ἐν Δία τῆ νήσφ ὑπὸ Διονύσου ἡρπάσθη, καὶ βιαζόμενον ὑπὸ Διονύσου ἀμπελίνω δεσμῷ ἐνδεθῆναι καὶ δεηθέντα άφεθηναι εἰπόντα:

Ανθηδών νυ τίς έστιν έπὶ πλευροίο θαλάσσης άντίον Εὐβοίης σχεδον Εὐρίποιο δοάων ένθεν έγω γένος εἰμί πατηρ δέ με γείνατο Κωπεύς. 1)

6) Pausanias kennt ohne Frage ebenfalls aus tanagraeischer Tradition noch eine Variante seiner oben mitgetheilten Erzählung (9, 20, 4). Danach hätte Triton das Vieh der Tanagraeer vom Ufer weg ins Meer geraubt, auch den Schiffern nachgestellt. Deshalb legen ihm die Tanagraeer einen Köder ans Ufer, einen Mischkrug voll süssen Weines. Der Duft zieht ihn aus dem Meere herbei, er trinkt zu viel und sinkt in tiefen Schlaf. Ein beherzter Tanagraeer schlägt ihm den Kopf ab. 'Daher ist die Tritonstatue im Dionysostempel von Tanagra kopflos'; so läuft diese Fassung der Legende aetiologisch aus. ὅτι δὲ μεθυσθέντα εἶλεν, ἐπὶ τούτφ ύπὸ Διονύσου νομίζουσιν ἀποθανεῖν αὐτόν: man sieht, die ursprüngliche Erzählung liess Triton von Dionysos' Hand getödtet werden.<sup>2</sup>)

Das gleiche Motiv erscheint noch einmal in der tanagraeischen Legende vom gewaltigen Orion, Poseidons Sohn. Diesen denken sich gewisse Sagen als Seeriesen, z. B. die in der pseudohesiodischen Astronomie überlieferte (Eratosthenis Catast. p. 126 Robert):  $\delta o 9 \tilde{\eta}$ -

in der sich Telephos im Kampfe gegen Achill in eine Rebe verwickelt. Auch in der Geschichte des Telephiden Eurypylos spielt der Weinstock eine verderbliche Rolle. Welckers Deutung a. a. O. II 262 scheint mir unsicher. Das Motiv kommt auch in der Gigantomachie vor (De Witte Gazette arch. I 7).

<sup>1)</sup> In dem ganz ähnlichen Kampse zwischen Poseidon und Dionysos um Beroe, in welchem Dionysos unterliegt, bei Nonn. 43 ist Glaukos auf Seiten Poseidons 75, 115. V. 356 f. greift Glaukos dort Dionysos selber an, wird aber von Maron abgewiesen:

έπερχόμενον δε Λυαίφ Γλαῦχον ἀχοντιστήρι Μάρων ἀπεσείσατο θύρσφ.

<sup>2)</sup> Dass dieser Triton eher ein ausgestopfter Fisch war, begründen Wolters (Arch. Zeitung 1885 S. 263) und Wernicke (Jahrbücher des kais.-deutschen Inst. 1887 S. 114). Dionys und Triton auf Münzen von Tanagra: Imhoof und Gardner Numismatic commentary on Pausanias, Journal of Hell. Stud. VII 1887 p. 10 und Wolters a. a. O.

ναι δὲ αὐτῷ δωρεὰν ὥστε ἐπὶ κυμάτων πορεύεσθαι καθάπερ ἐπὶ τῆς γῆς. Zum Theil nach demselben Gedicht¹) erzählt Diodor 4, 85 von Orions Thaten in den sicilischen Gewässern. Anderes übergehe ich.²) Wenn wir nun hören, dass dieser Meerdämon, weil er sich an einem Weibe vergriffen habe, in der Trunkenheit von Dionysos' Sohne Oinopion geblendet sei, so scheint mir das der tanagraeischen Sage von der Tödtung des Triton durch Dionysos ganz zu entsprechen. Trotzdem die Blendung in den Berichten auf Chios erfolgt, kann ich dies Local nicht für das ursprüngliche halten: zu Hause ist Orion in der Graike, wo sein Grab gezeigt wird (Paus. 9, 20, 3) und seine wichtigsten uns zum Theil durch die Tanagraeerin Corinna bekannten Sagen localisirt sind: also in nächster Nähe des Dionysos πελάγιος, durch den er im Grunde wie auch Triton überwältigt wird.

- 7) In diesen Kreis ziehe ich noch folgendes Seeabenteuer. Der siebente homerische Hymnus auf Dionysos erzählt, dass tyrsenische Seeräuber den jungen Gott auf Ikaria raubten, mit ihm nach Naxos abfuhren und schliesslich bis auf den frommen Steuermann von Dionysos in Delphine vom Schiffe aus verwandelt wurden. Das Lysikratesdenkmal lässt den Vorgang am Meeresufer spielen, das durch Bäume und Felsen bezeichnet ist. 3) Entstanden muss dies Märchen irgendwo sein, wo die Beziehungen des Dionysos zur See oder zur Seefahrt fest im Glauben der Menschen wurzelten.
- 8) Die Sage vom indischen Feldzug des Dionysos, welche Nonnus aus hellenistischen Quellen übernahm, kannte und verwerthete die Doppelbedeutung des Gottes. Er kämpst wie der

<sup>1)</sup> Zum Theil nach Timaios; vgl. Sieroka die mythogr. Quellen für Diodor III und IV, Lyk 1878 S. 22 ff. und Bethe *quaest. Diodor. mythogr.*, Göttingen 1887 p. 41. Das Material bei Preller, Griech. Mythol. I 369.

<sup>2)</sup> Side, die Eponyme des boeotischen Fleckens, ist seine Gemahlin: Apollod. I 4. — Eine andere Sagenform lässt die Tödtung des Orion auf dem Meere durch Artemis aus Versehen auf Anstisten des Apollo geschehen (Hygin Poet. Astr. II 34): Apollo wie Artemis sind ja am Euripos als Seesahrtsgötter verehrt worden. Auch hier haben wir eine locale Sage vor uns, eine Parallele zu der der Graike. Uebrigens hatte Artemis auch in Tanagra einen Tempel: IGA 170, Bull. de Corr. Hell. II 515.

<sup>3)</sup> Müller-Wieseler, Denkmäler der alten Kunst I Taf. XXXVII, Lenormant a. a. O. Die sonstigen Nachrichten über dieses Abenteuer stellt zusammen De Witte Gaz. arch. 1 S. 8 ff.

grosse Alexander zu Lande und zu Wasser. Einen Seesieg, welchen Dionysos über die Inder gewinnt, schildert Nonnus im 39. Buch ausführlich, doch sind seine Details hier nicht ohne weiteres verwendbar. Sehr möglich, dass Seneca Herc. 903 adsit Lycurgi domitor et rubri maris in dasselbe Gedicht vom indischen Dionysoszug hineingehört. Horaz C. 2, 19, 17 tu flectis amnes, tu mare barbarum hat Kiessling vermuthungsweise auf Euphorions Gedicht vom indischen Dionysos zurückgeführt. 1)

9) Wir haben zwei Monumente, welche Dionysos auf dem Meer, also als  $\pi \epsilon \lambda \acute{\alpha} \gamma \iota o \varsigma$ , darstellen. Das erste ist eine in Syrien gefundene Goldplatte der nachchristlichen Zeit (Gazette arch. I p. 5 ff.). Der jugendliche Gott wandelt bekränzt und mit dem Pantherfell bekleidet, in jeder Hand eine Fackel, über die Wellen des Meeres dahin. De Witte wollte die Darstellung direct auf das tyrsenische Abenteuer beziehen. Dazu fehlt, wie ihm richtig eingewendet ist, in der That jeder Grund.2) Es ist hier Dionysos vielmehr ganz allgemein der πελάγιος. Ein Zweifel an dieser Deutung ist jetzt ungerechtfertigt. Das zweite Denkmal, die in München befindliche Vase des attischen Malers Exekias, stellt ein Schiff dar, welches zwischen Delphinen dahinsegelt; Schnabel und Spiegel sind delphinartig geformt. Am Mastbaum ranken zwei Reben mit grossen Trauben empor und bilden über dem Schiffe eine Laube. Schiffe liegt, den Unterkörper mit dem Mantel bedeckt, der bärtige Dionysos epheubekränzt, ein grosses Trinkhorn in der Rechten.<sup>3</sup>) Wenn es erlaubt ist, von der Heimath des Künstlers auf die Herkunst des Typus und der ihm zu Grunde liegenden religiösen Vorstellung einen Schluss zu ziehen, so wäre diese Vase ein Beweis, dass die Beziehung des Gottes zur Schifffahrt und zum Meere auch dem attischen Dionysosculte nicht fremd gewesen ist.4) Seine

<sup>1)</sup> Diodor III 73, 7 erzählt, dass Dionysos aus Indien ἐπὶ τὴν θάλατταν, ans aegaeische Meer, zurückgekehrt ἄπαντας τοὺς Τιτᾶνας ἡθροικότας δυνάμεις καὶ διαβεβηκότας εἰς Κρήτην ἐπ' Ἄμμωνα gefunden habe. Daraus hat man herausgelesen, dass 'wie Nearch von Alexander mit einem Theile des Heeres durchs rothe Meer zurückgesandt wurde, so auch Dionysos zur See heimgekehrt sei'! Bethe quaest. Diod. p. 8.

<sup>2)</sup> Preuner in Bursians Jahresbericht Jahrgang 1876 III S. 121.

<sup>3)</sup> Gerhard, Auserlesene Vasenbilder 49; O. Jahn, Vasensammlung König Ludwigs 339.

<sup>[4)</sup> Vgl. Hermippos' Phormophorenfragment 63 K. — G. K.]

Erklärung fände das wohl. 1) Doch wage ich hier noch keine Entscheidung. —

Ziehen wir die Folgerung. Der Dionysos πελάγιος ist erwiesen für die thrakische und thessalische Küste, die Graike, überhaupt die Ufer des Euripos, mit Sicherheit; für Attica scheint er wenigstens wahrscheinlich, für Lesbos und die kleinasiatisch-aeolische Küste ist er unerwiesen, aber denkbar.²) Diese Unsicherheit gerade für die letzte Gegend macht es für mich unmöglich, über die nationale Herkunft des Cultes und die Ursachen seiner Verbreitung Sicheres festzustellen. Hat sich dieser Cult nach der aeolischen Wanderung gen Osten in der Heimath der Aeoler auf dem Festlande entwickelt und von hieraus weiter verbreitet, so könnte er erst, als irgend welche Dionysosverehrer des Binnenlandes nicht-aeolischer Abkunft mit dem Meere in Berührung traten, entstanden sein. Sollte sich dieser πελάγιος dagegen auch in dem aeolischen Colonial-

<sup>1)</sup> O. Ribbecks Programm 'Anfänge des Dionysoscultes in Attica' (Kiel 1869) lasse ich, wie in den Analecta Eratosthenica, so auch hier unberücksichtigt: wir stehen in methodischem Gegensatz. — Ein nationaler Zusammenhang zwischen der Graike und Attika wird z. B. durch Herodot V 57 bezeugt. Die Gephyraeer, nach ihrer Stammsage Eretrier, werden durch die Boeoter aus ihren alten Sitzen in der Graike vertrieben und wenden sich nach Attica: im Demos Aphidna sind Harmodios und Aristogeiton zu Hause (Plutarch. Quaest. convivales III p. 628 d). Die Vorstellung, dass die Gephyraeer phoenizische Einwanderer gewesen seien, ist nichts als die Consequenz der anderen Vorstellung, dass Kadmos aus Phoenizien gekommen sei: für Kadmeer nämlich wurden die Gephyraeer auch ausgegeben (Herodot a. a. O.), vgl. Wilamowitz in dieser Zeitschrift 1886 S. 106 f. Natürlich haftet Kadmos an der Kadmea, deren Eponym er ist, und der Καδμηὶς γη (Thuk. I 12). Erst als 'Kadmeer' mit Phoeniziern in enge Berührung kamen, kann sich dieses Verhältniss zu einem genealogischen Zusammenhang specialisirt haben. So sind auch Proteus und Danaos (über diesen vgl. die gute Arbeit von H. D. Müller, Mythologie der griechischen Stämme I 42 ff.) zu Aegyptern, Pelops zum Lyder, Atlas zum Libyer u. s. f. geworden. Dass diese Verbindung des Kadmos mit Phoenizien in Milet erfolgt sei, ist eine glänzende Lösung des Problems: vgl. Wilamowitz, Phil. Unt. VII 139. Sie ist glücklicherweise mehr als Vermuthung. - Auch zwischen Orchomenos in Boeotien und Munichia existirt ein nationaler Zusammenhang: J. Toepsfer Quaestiones Pisistrateae (Dorpat 1886) p. 71 sqq.

<sup>2)</sup> Auf die geringe Bedeutung des Dionysos fürs Epos macht mich Robert aufmerksam. Nur in der Kyprienepisode vom Kampfe des Achill gegen Telephos spielt er eine wesentliche Rolle. Und hier steht er auf Seiten des Achill, des aeolischen Helden.

gebiet noch nachweisen lassen, so wäre er aus der alten Heimat mitgebracht<sup>1</sup>); dann müssten wir urtheilen, dass er dem älteren Bestande religiöser Vorstellungen des aeolischen Stammes zugehört.

Greifswald, 1. Juli 1887.

ERNST MAASS.

<sup>1)</sup> Notiren will ich noch einige Städte der kleinasiatischen Aeolis, welche auf ihren Münzen den Dionysostypus prägten; natürlich ist aus diesem Material an sich gar nichts weiter zu entnehmen. Es sind Lamponeia bei Assos, Ophrynion bei Rhoiteion, einem Orte, mit dessen Eponymus — dem Giganten Rhoitos — Dionysos zu kämpfen hat (Hor. C. II 19, 23; vgl. Mayer, Giganten und Titanen S. 200 f.), Skepsis, Tenedos; die Nachweise bei Head a. a. O. S. 473 ff.

## DIE CHRONIKEN DES HELLANIKOS.

Hellanikos, der Zeitgenosse des Thukydides<sup>1</sup>), ist einer der merkwürdigsten, jedenfalls einer der fruchtbarsten Schriftsteller der älteren griechischen Litteratur, ein Mann der durch Sagenbildung und Sagenbearbeitung von grossem Einfluss gewesen ist und im Zusammenhange mit Vorgängern und Nachfolgern wohl eine erschöpfende Bearbeitung verdiente.<sup>2</sup>) Hier sollen zwei Schriften desselben annalistischer Form, die Herapriesterinnen und die attische Chronik, einer Besprechung unterzogen werden. Beide sind auch dadurch merkwürdig, dass es die ältesten griechischen Annalen sind, über deren Form und Inhalt sich etwas bestimmteres sagen lässt.

Zuerst soll von der attischen Geschichte, 'Ατθίς oder 'Ατθίδες, die Rede sein, der ältesten Schrift dieses Titels, die es gab. Sie wird zuerst von Thukydides, dem Zeitgenossen des Verfassers, erwähnt. Derselbe sagt (I 97), dass Hellanikos in einer 'Αττική ξυγγραφή der Ereignisse der Pentekontaëtie kurz und mit Rücksicht auf die Zeitangaben nicht richtig gedacht habe (βραχέως τε καὶ τοῖς χρόνοις οὐκ ἀκριβῶς ἐπεμνήσθη). Jedoch war in der Atthis nicht nur die Zeit der Pentekontaëtie berührt, sondern auch der Peloponnesische Krieg höchst wahrscheinlich bis zu Ende erzählt, da die Schlacht bei den Arginusen vorkam: schol. Aristoph. Ran. 694: τοὺς συνναυμαχήσαντας δούλους Έλλάνικός φησιν ἐλευθερωθήναι καὶ ἐγγραφέντας ὡς Πλαταιεῖς συμπολιτεύσασθαι αὐτοῖς, διεξιών τὰ ἐπὶ 'Αντιγένους τοῦ πρὸ Καλλίου.') Aus

<sup>1)</sup> Dass Hellanikos jünger als Herodot und etwa gleichaltrig mit Thukydides ist, hat Wilamowitz in dieser Zeitschrift XI 241 gezeigt.

<sup>2)</sup> Die früheren Arbeiten von F. W. Sturz (Hellanici Lesbii fragmenta, 2. Ausg. Leizig 1826), C. Müller (fragmenta hist. graec. I p. XXIII 45) und L. Preller (Ausgewählte Aufsätze aus dem Gebiete der class. Alterthumswiss. p. 23 ff.) sind nicht erschöpfend. Die Anordnung der Fragmente ist auch bei Müller, der im wesentlichen Sturz nachfolgt, ganz unrichtig, obwohl es nicht schwer gefallen wäre, die chronologische Ordnung herzustellen.

<sup>3)</sup> Vgl. schol. zu v. 720.

82 B. NIESE

diesem Fragment geht zugleich hervor, dass Hellanikos die Ereignisse nach Archonten, also Amtsjahren ordnete, worin ihm, wie bekannt, die späteren Atthiden des Androtion und Philochoros nachfolgten. Da er also jedes Ereigniss einem bestimmten Jahre zuwies, so ist auffallend, wie Thukydides dazu kommen konnte, die Genauigkeit oder Richtigkeit der Zeitangaben des Hellanikos zu tadeln. Hierfür giebt eine spätere Aeusserung (Thukyd. V 20) eine Erklärung: der Historiker verwirft überhaupt die Methode, die Jahre nach Archonten abzutheilen, und verlangt die Abtheilung nach den natürlichen Zeitabschnitten, Sommer und Winter, durch welche der Gang der Ereignisse bestimmt wird.

Es versteht sich von selbst, dass in der Atthis die Eintheilung nach Archontenjahren erst mit der Archontenliste beginnen konnte, d. h. wenn wir die herrschende Ueberlieferung auch für Hellanikos voraussetzen, mit dem Jahr der Einsetzung der jährigen (neun) Archonten. Für die frühere Zeit datirte Hellanikos nach Königen und wahrscheinlich auch nach Regierungsjahren, wie es z. B. im Marmor Parium durchgeführt ist; denn er war in den Zeitangaben genau, berichtete z. B., dass Theseus, als er die Helena raubte, 50 Jahre alt war (fr. 74 Plutarch Thes. 31), und hat auch in den Herapriesterinnen, wie gleich zu erwähnen sein wird, einzelne Jahre gezählt. Indess lehrt fr. 82, das gewiss in die Atthis gehört1), dass die annalistische Erzählung nicht überall mit gleicher Strenge durchgeführt war; denn nach diesem Bruchstück zählte Hellanikos bei Gelegenheit der Anklage des Orest die früheren ähnlichen Fälle, des Halirrhothios u. a. auf. Aus dieser Stelle sehen wir zugleich, dass neben der genauen Jahreszählung die ältere Rechnung nach Menschenaltern (yeveai) herging.

Von Bedeutung sind die noch erhaltenen Reste der Bucheintheilung der Atthis. Zwar hat Hellanikos selbst ohne Zweisel diese Eintheilung nicht gemacht, sondern erst die alexandrinischen Grammatiker, die, wie sich mit Grund annehmen lässt, den Büchern annähernd gleichen Umfang gaben. Es werden Stücke aus dem

<sup>1)</sup> Kirchhoff, der (in dieser Zeitschr. VIII 184 f.) zuerst die Stelle richtig verstehen gelehrt hat, will sie aus der Atthis entfernen, der sie jedoch durch den Inhalt unverkennbar zugewiesen wird. In Annalen kommen oft, besonders bei Behandlung antiquarischer Dinge, Abweichungen vom annalistischen Princip vor. Uebrigens ist zu bemerken, dass das Fragment zum grössten Theil wohl nur Excerpt ist, nicht eigene Worte des Hellanikos.

1., 2. und 4. Buche angeführt. Im 4. Buche erwähnte Hellanikos (nach Harpokration s.  $\Pi\eta\gamma\alpha\iota$  fr. 72) den megarischen Hafenort Pagai; wie Preller p. 45 richtig bemerkt ohne Zweisel in der Geschichte der Pentekontaëtie bei Gelegenheit der Besetzung dieses Ortes durch die Athener (von etwa 464 bis 445 v. Chr.). die Atthis auch den peloponnesischen Krieg enthielt, so ist möglich, ja wahrscheinlich, dass es noch ein Buch mehr gab, im Ganzen also fünf. Die beiden ersten Bücher beschäftigten sich mit der mythischen Zeit: im ersten war die Stiftung der Panathenaeen durch Erichthonios erzählt (fr. 65)1) und Phorbas, Sohn des Poseidon, der Eponym des Phorbanteion erwähnt (fr. 66). Im 2. Buche behandelte der Historiker das Hierophantengeschlecht (die Eumolpiden) (fr. 70), ferner, vielleicht aus der Generation nach Theseus<sup>2</sup>), den Eponymos Hippothoon, und den Eponym von Munichia, Munichos (fr. 71). Da dieser im 2. Buche vorkam, so kann er nicht wohl als König vor Kekrops aufgeführt worden sein; es darf also nicht mit Schäfer (Abriss d. Quellenkunde p. 18, 3. Aufl.) eine feste Reihe vorkekropischer Könige bei Hellanikos angenommen werden. Wahrscheinlich ist Munichos bei Gelegenheit der Munichia erwähnt worden; er kann dann, was sehr wohl möglich ist, als vorkekropischer König bezeichnet sein, ohne in das eigentliche Gerüst der Annalen, die Königreihe eingefügt zu sein.3) 3. Buch wird nie angeführt, es steht aber nichts im Wege anzunehmen, dass eine Anzahl der uns ohne Buchzahl erhaltenen Fragmente der Atthis in dasselbe gehören, und dass auch dieses Buch sich noch mit der mythischen Zeit beschäftigte, von der ausser den beiden schon erwähnten Ausnahmen, alle erhaltenen Bruchstücke handeln: fr. 62 enthält die Berechnung der Zeit von Ogygos bis zur ersten Olympiade4); fr. 79 nennt Kolainos den Stifter der nach ihm genannten Aphrodite Kolainis<sup>5</sup>); fr. 73. 74. 76. 84 sind aus der Geschichte des Theseus; fr. 75 Demophon und Akamas; fr. 78

<sup>1)</sup> Vgl. Marmor Parium Z. 17 f. Epoch. 10.

<sup>2)</sup> s. Pausan. I 39, 3.

<sup>3)</sup> Es ist ganz wohl möglich, dass Hellanikos die Atthis mit Kekrops begann und dann doch gelegentlich noch früherer Zeiten gedachte; so wird bei Livius der Besuch des Hercules in Rom erst unter Romulus erzählt.

<sup>4)</sup> Uebrigens ist dies Fragment schwerlich in der originalen Fassung erhalten, sondern nur eine Berechnung nach Hellanikos.

<sup>5)</sup> Vgl. Pausan. I 31, 4 f.

84 B. NIESE

(dazu 141) die Abstammung des Andokides von Telemach und Nausikaa; fr. 63 f. (dazu vielleicht fr. 95) die ionische Wanderung.

Alle Fragmente sind bei Grammatikern und Antiquaren erhalten und gewiss nicht zufällig betreffen sie nur die älteste Zeit; denn eben in dieser Zeit, nicht in der späteren, spielen die Aetiologien und liegen die Anfänge der Genealogien, worauf es den späteren Gelehrten zumeist ankam. Die Gegenwart liebt es, ihre Ursprünge in die Ansänge der Geschichte zu setzen, d. h. in das von der Heldensage erleuchtete Zeitalter. Hier fand der erfinderische Geist der Historiker und Antiquare, denn die historische Forschung fällt in der Zeit des Hellanikos noch vielfach mit der Poesie zusammen, bequeme Gelegenheit zur Anknüpfung neuer Mythen an die alten und einen reichen Schatz von Personen und Motiven. Besonders thätig zeigt sich diese Sagenbildung auf dem attischen Gebiete im fünften Jahrhundert, belebt vornehmlich durch die Tragiker; dieser Zeit, der Blüthe Athens unter der Demokratie, verdanken die aftischen Sagen zum guten Theil ihre Entstehung. Zum Zeichen, dass auch Hellanikos an dieser Sagenbildung theil nahm, kann die echt demokratische Erzählung von der Stiftung der Panathenäen durch Erichthonios gelten, durch die zugleich, für die tyrannenseindlichen Athener erwünscht, der Ruhm des Pisistratos geschmälert ward, desgleichen die aus ihm erhaltenen Stücke über Theseus, den Stister und Heros der Demokratie, dessen Geschichte zum grössten Theil erst nach der Einführung derselben durch Kleisthenes ausgebildet sein kann. Vor allen Dingen finden wir, um von anderen Dingen zu schweigen, die sehr merkwürdige Erzählung vom Raube der Helena durch Theseus und den darauf folgenden rächenden Einfall der Tyndariden in Attika (fr. 74). Schon vor Hellanikos steht diese Erzählung bei Herodot IX 731) und hier erkennt man auf das deutlichste noch die ursprüngliche Bedeutung derselben: es

<sup>1)</sup> Bei diesem zeigt Dekelos den Tyndariden die geraubte Schwester, woraus die von den Lakedaemoniern den Dekeleern erwiesenen Ehren, besonders ihre Verschonung bei den Einfällen erklärt werden. Man wundere sich nicht, bei Herodot so ganz frische Sagen zu finden; diese werden durch die Ereignisse unmittelbar hervorgebracht und man findet deren bei Herodot noch mehr. Aehnlich ward die Geschichte von den Pelasgern in Athen, die aus der Eroberung von Lemnos durch die Athener entstanden ist, nicht lange darnach von Hekataeus erzählt.

ist der mythische Wiederschein der Einfälle der Lacedämonier und anderer Peloponnesier in den ersten Jahren des peloponnesischen Krieges¹). Derselben Zeit gehört die Genealogie des Andokides²) an, die wie alle derartige erst aufgekommen sein kann, als dessen Haus schon Glanz und Ehre erworben hatte, also zur Zeit des Hellanikos.³) Unverkennbar ist ferner bei diesem die attische Vorgeschichte weiter vorgeschritten, als bei dem kaum ein Menschenalter älteren Herodot, der den Erichthonios nicht kennt und nur vier Könige vor Theseus zu haben scheint, während nach fr. 82 Hellanikos mehr gekannt haben muss, wenn gleich ihre Reihenfolge nicht sicher hergestellt werden kann.⁴) Dieser steht mitten in der Sagenbildung und ist ganz und gar modern.

Dies und anderes muss Hellanikos, wie aus den gelegentlichen Aussührungen hervorgeht, ziemlich eingehend dargestellt haben. Hingegen die auf die Sagengeschichte folgende Zeit, die Ansange der eigentlichen Geschichte bis zur Gegenwart hinab, müssen viel kürzer behandelt sein, da sie nur ein Buch, das dritte, oder wenn dieses noch sagengeschichtlich war, nur einen Theil des Auch ist es gewiss nicht ohne Bedeutung. vierten einnahmen. dass aus dieser ganzen Zeit nichts erhalten ist; reine Verfassungsgeschichte im Sinne des Aristoteles gab es noch nicht und der antiquarische Mythos fand in dieser durch keine Poesie verherrlichten Zeit keinen Boden, auf dem er wurzeln könnte, keine Person und kein Ereigniss; die ersten bestimmter hervortretenden Gestalten, die Pisistratiden, waren dem Fluche der Tyrannis verfallen. Dass diese zwischen Gegenwart und Sage liegende Zeit in der Darstellung einen geringeren Raum einnahm, entspricht der

<sup>1)</sup> Zugleich wurde durch diesen Feldzug der Tyndariden. von denen Aithra Theseus' Mutter mitgenommen ward, erklärt, wie diese im Gefolge der Helena nach Ilion kam (Ilias III 144). Der Aithra wegen gingen nach Hellanikos fr. 75 Demophon und Akamas mit nach Ilion.

<sup>2)</sup> Vielleicht wurde bei ihrer Begründung die Auswanderung des Kephalos nach Kephallenia gebraucht.

<sup>3)</sup> Mit wenigen Ausnahmen verdanken die vornehmen athenischen Häuser des 5. Jahrhunderts ihre hervorragende Bedeutung der demokratischen Zeit.

<sup>4)</sup> Die Fragmente des Hellanikos allein reichen dafür nicht aus. Brandis (de temporum Graecorum antiquissimorum rationibus p. 6 ff.) schreibt ihm die spätere Liste zu; aber seine Ausführungen sind, wie Kirchhoff u. a. bemerkt haben, anfechtbar. Die nach fr. 82 versuchte Wiederherstellung Schäfers (Quellenkunde p. 17 f.) stimmt nicht mit fr. 69 und kann nicht als sicher gelten,

86 B. NIESE

Ueberlieferung und findet sich ebenso in den späteren Atthiden, besonders bei Androtion.

Das Bild von der Atthis des Hellanikos kann in dieser Hinsicht durch die zweite Chronik ergänzt werden, die Herapriesterinnen.¹) Anders als die Atthis war diese nicht auf eine Landschaft beschränkt, sondern gab die Begebenheiten von ganz Hellas mit Einschluss der Sagengeschichte bis auf die Zeit des Schriftstellers hinab in Form von Annalen und datirt nach den Jahren der Herapriesterinnen in Argos. Die Form wird erläutert durch fr. 53 (bei Dionys. Hal. I 22): τὸ Σικελικὸν γένος ἐξέλιπεν Ἰταλίαν, ὡς μὲν Ἑλλάνικος ὁ Λέσβιός φησι, τρίτη γενεῷ πρότερον τῶν Τρωικῶν ᾿Αλκυόνης ἱερωμένης ἐν Ἦργει κατὰ τὸ ἕκτον καὶ εἰκοστὸν ἔτος u. s. w. Woraus man sieht, dass wie in der Atthis, so auch hier neben der genaueren annalistischen Zählung nach älterer Weise auch in Generationen gerechnet wurde.

Das Werk war in drei Bücher eingetheilt, die wir uns wiederum als ungefähr gleichen Umfanges zu denken haben. Im ersten Buche kam der Sipylos vor (fr. 44), also wohl Tantalos, ferner Phaiax, der Sohn des Poseidon, Eponym der Phaeaken (fr. 45), dann die Gründung und Benennung Makedoniens durch Makedon, den Sohn des Aeolus (fr. 46), endlich vielleicht Nisos, der Sohn des Pandion (fr. 47). Buch 2 erzählte von Minos und seinem Feldzuge gegen Megara (fr. 47)<sup>2</sup>), von der Einwanderung der Sikeler nach Sicilien (fr. 51 und 53), und von der aeolischen Wanderung (fr. 48). Ferner stand darin die Gründung von Naxos durch Theokles von Chalkis aus dem Jahre 734 v. Chr. (fr. 50)<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Als Titel kommt vor ίέρειαι 'Ηρας (της "Ηρας), ίέρειαι αὶ ἐν "Αργει, und einfach ίέρειαι.

<sup>2)</sup> Stephanus Byz. Νίσαια ἐπίνειον Μεγαρίδος καὶ αὐτὴ ἡ Μεγαρὶς ἀπὸ Νίσου τοῦ Πανδίονος. Ἑλλάνικος ἐν ἱερειῶν α΄ καὶ ἐν τῆ β' καὶ Νίσαιάν τε εἶλε καὶ Νῖσον τὸν Πανδίονος καὶ Μεγαρέα τὸν Ὁγχήστιον, wozu Meineke aus Apollodor bibl. III 15, 8 ἀπέκτεινε ergänzt.

<sup>3)</sup> Stephanus Byz. s. Χαλχίς: Ἑλλάνιχος ἱερειῶν Ἦρας β' · Θεοχλῆς ἐχ Χαλχίδος μετὰ Χαλχιδέων καὶ Ναξίων (Ναξίαν codd. τὴν Ναξίων?) ἐν Σικελίη πόλιν ἔχτισε (vgl. Thukyd. Vl 3). Da Hellanikos also die Gründung der sicilischen Colonien darstellte, so ist denkbar, dass Thukydides in den ersten Capiteln des 6. Buches ihn benutzt habe, wie Wilamowitz (in d. Ztschr. XIX 442 Anm.) angedeutet hat. Jedenfalls ist, wie derselbe Gelehrte richtig bemerkt, die Benutzung des Antiochos von Syrakus für diese Theile nicht als erwiesen anzusehen.

und endlich folgendes Stück (fr. 49) bei Stephanus Byz. s. Xaiρώνεια πόλις . . . κέκληται ἀπὸ Χαίρωνος. Αριστοφάνης έν Βοιωτικών β΄ 'λέγεται δ' οἰκιστην γενέσθαι τοῦ πολίσματος Χαίρωνα τοῦτον δὲ μυθολογοῦσιν Απόλλωνος καὶ Θηφοῦς'. ὡς Ἑλλάνικος ἐν β΄ ἱεφειῶν Ἡρας 'Αθηναῖοι καὶ μετ' αὐτῶν¹) ἐπὶ τοὺς ὀρχομενίζοντας τῶν Βοιωτῶν ἐπ' ὀρχομένοις²) καὶ Χαιρώνειαν πόλιν Όρχομενῶν είλον. ἐκαλεῖτο δὲ ή πόλις u. s. w. An dieser Stelle, die von Meineke nicht glücklich behandelt ist, gehören die Worte τοῦτον - Θηροῦς noch dem Aristophanes an. Das Zeugniss des Hellanikos ferner enthält nichts über Chairon, den mythischen Gründer der Stadt; diese wird vielmehr als zu Orchomenos gehörig bezeichnet. Somit ist wahrscheinlich, dass einige Worte des Stephanos dieses Inhalts, etwa ήν δὲ πόλις Όρχομενίων, vor ὡς Ἑλλάνιχος ausgefallen sind. Die Worte des Hellanikos selbst werden dadurch nicht berührt. Diese wollte O. Müller (Orchomenos p. 416) dem Hellanikos absprechen und etwa dem Theopomp zuweisen. Dazu liegt aber durchaus kein Grund vor<sup>3</sup>); sie fallen vollkommen in den Bereich der Chronik. Denn wenn auch einzelnes verderbt ist, so ist doch klar, dass in ihnen von einem Feldzuge der Athener und ihrer Bundesgenossen gegen die orchomenische Partei in Boeotien und von der Eroberung des Ortes Chaeronea die Rede ist. Das ist, soviel wir wissen, in der Geschichte nur einmal vorgekommen, 447 v. Chr. s. Thukyd. Ι 113: καὶ χρόνου ἐγγενομένου μετὰ ταῦτα Αθηναίοι, Βοιωτών τών φευγόντων έχόντων Όρχομενον καί Χαιρώνειαν καὶ ἄλλ' ἄττα χωρία της Βοιωτίας, ἐστράτευσαν έαυτῶν μὲν χιλίοις δπλίταις, των δε ξυμμάχων ώς εκάστοις επί τὰ χωρία ταῦτα πολέμια ὄντα Τολμίδου τοῦ Τολμαίου στρατηγοῦντος, καὶ Χαιρώνειαν ελόντες καὶ ἀνδραποδίσαντες 4) ἀπεχώρουν φυλακήν καταστήσαντες. Dass Hellanikos dieses Ereigniss meint, kann nicht bezweifelt werden. Aus dem dritten Buche giebt es nur ein Bruchstück bei Stephanus Byz. s. Χαονία: Έλλάνικος ίερειων Ήρας γ΄ ' Αμβρακιωται καὶ οί μετ' αὐτων Χάονες καὶ Ήπειρῶται.<sup>5</sup>) Schon Preller p. 64 hat bemerkt, dass es sich hier

<sup>1)</sup> καὶ οἱ μετ' αὐτῶν O. Müller Orchomenos p. 416.

<sup>2)</sup> ἐπερχόμενοι Meineke, ἐφορμώμενοι Müller.

<sup>3)</sup> Abgesehen davon, dass sie in das Werk Theopomps nicht passen.

<sup>4)</sup> zai ardo. fehlt in mehreren Handschriften.

<sup>5)</sup> Das Vorkommen des Collectivnamens 'Ηπειρώται könnte ausfallen;

88 B. NIESE

um den Feldzug der Ambrakioten und Epiroten gegen Akarnanen und Amphilocher im Jahre 429 v. Chr. handelt, von dem Thukydides II 80 näheres mittheilt.<sup>1</sup>)

Also zwischen den Jahren 447 und 429 schloss das zweite Buch und begann das dritte; vermuthlich war der Einschnitt am Beginn des peloponnesischen Krieges, den auch dieses Werk wahrscheinlich bis zu Ende erzählte. Ob aus den sonst ohne Buchtitel citirten Fragmenten des Hellanikos noch einige in die Herapriesterinnen gehören, ist nicht auszumachen, da ja neben diesen die verschiedenen Einzelwerke in Betracht kommen können.<sup>2</sup>) Ohnehin erkennen wir mit genügender Deutlichkeit, wie sehr in diesem Werk der zwischen der Heroenzeit und der Zeit des Hellanikos liegende Raum kurz behandelt wurde. Das zweite Buch begann spätestens mit der dritten Generation vor dem trojanischen Kriege, enthielt dann die Mythenzeit bis zur dorischen Wanderung und zum Schluss die Perserkriege und die Pentekontaëtie. Was also zwischen der dorischen Wanderung und den Perserkriegen lag, kann kaum ein Sechstel des ganzen Werkes eingenommen haben. Wir erkennen daran die Dürstigkeit der Ueberlieserung, die dem Schriftsteller hierfür zu Gebote stand. Sehr werthvoll ware es zu wissen, was er aus dieser Zeit eintrug: wir haben nur

aber noch etwas älter als Hellanikos ist die Weihschrift von Taenaron, wo ein Απειρώτας sich nennt (Röhl, Inscript. gr. antiq. no. 88).

<sup>1)</sup> Man kann auch Thuk. Il 68 vergleichen.

<sup>2)</sup> fr. 67 über den Ursprung der Heloten, citirt Έλλάνικος έν τῆ α΄ (Harpokration s. είλωτεύειν), konnte man aus der Atthis, wo es jetzt steht, in die Herapriesterinnen versetzen, wenn nur diese bei Harpokration angeführt würden. Daher ist es an seinem Platze zu belassen; nur empflehlt es sich èv zā d' zu schreiben; denn im 4. Buche der Atthis war die Pentekontaëtie enthalten und hier konnte bei Gelegenheit des dritten messenischen Krieges von den Heloten die Rede sein, dagegen nicht wohl im 1. Buch. - Ob das Citat des Dionys von Halicarnass 1 72 δ τας ίερείας τας έν Αργει καὶ τα καθ' έχάστην πραχθέντα συναγαγών Airelar φησί u. s. w. (es folgt eine Gründungssage Roms) dem Hellanikos gehört, auf den man zuerst kommen muss, ist doch nicht sicher, nicht des Inhaltes wegen, sondern weil Dionys sonst den Hellanikos, auch in den Herapriesterinnen, namentlich anführt. Es ist wohl möglich, dass es neben dem Werke des Hellanikos ein anderes gleichartiges, etwa eine Erweiterung und Bearbeitung, gab. Auch das nach der Priesteriu Admata gegebene Datum auf der Borgia'schen Tasel (O. Jahn, griech. Bilderchroniken p. 8) braucht nicht nothwendig aus Hellanikos entnommen zu sein.

die Notiz über die Gründung von Naxos und können daraus schliessen, dass er auch sonst die Colonialgründungen erwähnte und überliefert vorfand. Sonst erfahren wir nur, dass er Lykurg nicht erwähnte, sondern die spartanische Verfassung auf die ersten Könige Eurysthenes und Prokles zurückführte, wofür er von Ephoros getadelt ward (Hellan. fr. 91, Strabo VIII p. 366); denn ohne Zweifel geht dieser Tadel auf die Herapriesterinnen, da er in keiner andern Schrift Gelegenheit fand, Lykurg zu erwähnen.¹) Ohne Zweifel geht dieses Fehlen auf Ueberlieferung zurück²); denn Lykurg ist eine mythische Person und eine chronistische annähernd gleichzeitige Nachricht über ihn gab es gewiss nicht; Mythen aber scheinen diesem Theil der Herapriesterinnen ebenso wie der Atthis fremd gewesen zu sein.

Es erhebt sich die Frage, in welchem Zusammenhange diese umfassende Chronik mit den Herapriesterinnen von Argos stand. Zunächst wäre anzunehmen, dass diese Chronik im Tempel der Hera geführt und von Hellanikos nur bearbeitet sei. Dieser Ansicht scheint Preller zu sein, indem er bei dieser Gelegenheit das was sonst von Priesteraufzeichnungen und besonders von den Herapriesterinnen bekannt ist, beibringt (p. 51 ff.). In Wahrheit kann man jedoch daran nicht denken; denn es ist nichts argivisches in der Chronik des Hellanikos. In der Sagengeschichte war gewiss viel von Argos die Rede, die ist aber nicht argivisch, sondern hellenisches Gemeingut. Später keine Spur von argivischem, zuletzt die Pentekontaëtie und der peloponnesische Krieg. Das wäre, wenn hier wirklich eine argivische Chronik zu Grunde gelegt wäre, nicht erklärlich. Die Existenz einer solchen lässt sich also aus der Beschaffenheit der Annalen des Hellanikos nicht erweisen und auch sonst giebt es kein Zeugniss dafür, wozu noch kommt, dass die Herapriesterinnen in Argos gar nicht eponym waren und daher auch nach ihnen geführte argivische Annalen unwahrscheinlich

<sup>1)</sup> Die Kaqveovixai können nicht in Betracht kommen, da sie erst später anfingen und ausserdem die Litteraturgeschichte betrasen.

<sup>2)</sup> Einen Vorwurf können wir dem Hellanikos nicht daraus machen. Wenn er die spartanische Verfassung von den beiden ersten Königen gegründet sein liese, so ist das als Aetiologie betrachtet unanfechtbar. Am nächsten kommt ihm Xenophon, der den Lykurg zum Zeitgenossen der beiden ersten Könige macht. Aber auch die gemeine Ueberlieferung lässt die Hauptstücke der Verfassung schon von diesen eingerichtet sein.

90 B. NIESE

sind. Wohl aber hatte das Heraheiligtum, eins der grössten des alten Hellas, ein über Argos hinausgehendes Ansehen, wofür als Beweis dienen möge, dass Thukydides IV 133 den Brand dieses Heiligthumes erwähnt, obwohl er sonst nicht zum Kriege gehöriges nur selten erwähnt.1) Auch nennt er die Herapriesterin bei der Datirung des Anfanges des peloponnesischen Krieges (II 2).2) Es ist also möglich, dass man schon vor Hellanikos und nicht blos in Argos die Jahre einer Herapriesterin zur Zeitbestimmung wichtiger Ereignisse verwandte. Jedenfalls muss Hellanikos ein bis in die mythische Zeit hinauf reichendes 3) Verzeichniss der Herapriesterinnen mit Angabe ihrer Amtszeit gehabt haben, das wahrscheinlich im Heraion aufbewahrt ward und für urkundlich galt. Die Verwendung desselben zu allgemeiner Datirung, die Reducirung der Chronik auf das Verzeichniss ist als Werk des Hellanikos anzusehen, selbst wenn derselbe in einzelnen Fällen Vorgänger darin gehabt haben mag.4)

Dass die Herapriesterinnen des Hellanikos durchaus nicht argivisch waren, wird noch durch den weiteren besonders zu erwähnenden Umstand bestätigt, dass dieses Werk mit der Atthis zu einem guten Theile gemeinsamen Inhalt hatte.<sup>5</sup>) In beiden war die Pentekontaëtie, wie wir sie aus Thukydides kennen, und der peloponnesische Krieg, in beiden muss aber auch im mythischen Theil oft dasselbe erzählt worden sein. Das wird durch fr. 47

<sup>1)</sup> Man könnte auch das Opfer des Kleomenes (Herodot VI 81) für die Bedeutung des Heiligthums anführen, wenn es nöthig wäre.

<sup>2)</sup> Darin könnte man jedoch schon eine Einwirkung des Hellanikos sehen.

<sup>3)</sup> Es versteht sich von selbst, dass dieses Verzeichniss nur im letzten Theile wirklich urkundlich war und nach oben hin etwa bis zur Stiftung des Tempels ergänzt war; seinem historischen Werthe nach lässt es sich mit der spartanischen Königsreihe vergleichen. Aus späterer Zeit ist bekanntlich ein ähnliches Verzeichniss der Poseidonpriester aus Halikarnass erhalten (C. I. Gr. II n. 2655). Wie wenig man auch in älterer Zeit urkundliche Fälschungen scheute, beweisen die von Herodot (V 59 ff.) mitgetheilten Inschriften aus dem Ismenion, die mit genauer Kenntniss der Sagenpoesie gemacht sind.

<sup>4)</sup> Bei dem vorausgesetzten Verzeichniss im Heratempel sind historische Notizen am ehesten für den frühesten mythischen, aber nicht urkundlichen Theil denkbar, wie z. B. 'zur Zeit der und der Priesterin ward llion zerstört'.

<sup>5)</sup> Ich bin darauf gefasst, dass sich jemand dieser Folgerung vielleicht durch die Annahme einer beiden Werken gemeinsamen Quelle entziehen wird. Ich werde mich aber stets lieber an den gemeinsamen Autor Hellanikos halten.

aus dem zweiten Buch der Herapriesterinnen bewiesen, wo der Krieg des Minos gegen König Nisos, Sohn des Pandion, erzählt wird. Denn dieser Krieg, wie alles derartige auf Minos bezügliche, gehört ursprünglich und eigenthümlich der attischen Dichtung und Sage an, war also wahrscheinlich auch in der Atthis von Hellanikos dargestellt, um so mehr als die Abstammung des megarischen Nisos, des Eponyms von Nisaea, von dem attischen Könige Pandion ganz offenbar erst nach der im 5. Jahrhundert ungefähr zwanzig Jahre lang bestehenden Abhängigkeit Megaras von Athen gedichtet worden ist. Dieses Zusammentreffen ganzer Theile zweier Werke ist eine sowohl für Hellanikos als auch für die litterarischen Gewohnheiten der Zeit bemerkenswerthe Thatsache. Welches von ihnen der ältere war, vermag ich nicht zu entscheiden.

Ebenso entzieht sich genauerer Kenntniss, welche Quellen Hellanikos in den beiden hier besprochenen Werken benutzt hat. Ueber das mythische, wo er so viele Vorgänger, Dichter und Prosaiker, hatte, könnte man am ehesten ins Reine kommen, ebenso über die letzte Zeit, in der er selbst lebte. Dagegen über die dazwischenliegende ältere geschichtliche Zeit, können wir wohl für einzelne Theile litterarische Hülfsmittel nachweisen, z. B. für die Colonialgründungen auf Sicilien, aber für das meiste tappen wir ganz im Dunkeln.

Die Beantwortung dieser Frage wird auch davon abhängen, welche Vorstellungen man sich von der Art und Form der älteren schriftlichen Ueberlieserung zu machen hat.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

## DIE CHRONOGRAPHIE DES ERATOSTHENES.

Mit Recht gilt Eratosthenes für den Reformator der griechischen Chronologie. Seine Arbeiten dienten den späteren antiken Chronographen als Leitstern und Regel und auch unsere Zeitrechnung beruht auf ihnen. Man pflegt sein uns verlorenes Werk als ein grosses Sammelwerk zu denken, ein Corpus der chronographischen Ueberlieferung, gleichsam einen antiken Clinton.¹) Die später am meisten gebrauchte Chronik Apollodors gilt im Wesentlichen als eine Verkürzung dieses grösseren eratosthenischen Werkes. Diese Vorstellung bedarf jedoch der Prüfung und wie ich glaube, der Berichtigung. Schon der Umstand, dass den älteren Alexandrinern Sammelwerke überhaupt fremd sind, spricht gegen dieselbe, und kein Zeugniss oder sicheres Anzeichen lässt sich dafür anführen.

Die unter den Fragmenten<sup>2</sup>) der Chronographie aufgeführten Stücke, die auf ein solch umfassendes Werk hindeuten könnten, Beiträge zur Geschichte und Charakteristik des Demosthenes (fr. 11. 12 Bernh., 14. 15 Müller) und Alexander des Grossen (fr. 13—16 Bernh., 16—19 Müller) werden ohne Buchtitel citirt, sind nicht chronologischen Inhaltes und gehören daher wahrscheinlich in andere, vielleicht philosophische Schriften des Eratosthenes, etwa die Dialoge.<sup>3</sup>) Hingegen die vorhandenen Zeugnisse über das chrono-

<sup>1)</sup> Dieser Ansicht ist z. B. offenbar Bernhardy; aus neuerer Zeit s. z. B. Dopp, quaestiones de marmore Pario p. 13.

<sup>2)</sup> Die Fragmentsammlung Bernhardys (Eratosthenica p. 238) ist besser geordnet, als die Müllersche (hinter dem Didotschen Herodot p. 182), in der auch Stücke, die offenbar aus den Olympioniken des Eratosthenes stammen, in das chronographische Werk gelangt sind. Nur fr. 1—5, 7—10 der Bernhardyschen Sammlung sind sicher oder wahrscheinlich aus der Chronologie.

<sup>3)</sup> So citirt Plutarch Themistokles c. 27 die Schrift περὶ πλούτου. Dem Inhalte nach könnte das daraus angeführte mit dem gleichen Rechte in die chronographische Schrift gesetzt werden, wie die Stücke über Demosthenes und Alexander.

graphische Buch führen in Verbindung mit dem was wir sonst über die wissenschaftliche Schriftstellerei des Eratosthenes wissen auf etwas ganz anderes, als ein derartiges Corpus. Vielleicht wird es mir gelingen, mit den uns zu Gebote stehenden Mitteln in den folgenden Zeilen ein besseres und annähernd richtiges Bild von der eratosthenischen Chronographie zu entwerfen.

Nur einmal wird der Titel des Werkes wirklich angeführt von Harpokration s. Ευηνος (fr. 8 Bernh., 11 Müller): β΄ ἀναγράφουσιν Εὐήνους έλεγείων ποιητάς δμωνύμους άλλήλοις, καθάπερ Έρατοσθένης εν τῷ περὶ χρονογραφιῶν, ἀμφοτέρους λέγων Παρίους είναι γνωρίζεσθαι δέ φησι τὸν νεώτερον μόνον. μέμνηται δε θατέρου αὐτῶν καὶ Πλάτων. Weniger genau ist eine Anführung bei Dionys von Halicarnass Arch. I 74: δ δὲ χρόνος οὖτος (nämlich 432 Jahre nach dem trojanischen Kriege) άναμετρηθείς ταϊς Έρατοσθένους χρονογραφίαις κατά τὸ πρῶτον ἔτος πίπτει τῆς ἑβδόμης ὀλυμπιάδος; denn hier wird genau genommen nicht der Titel des Eratosthenischen Werkes citirt, sondern der Inhalt. Mit Recht ist daher Bernhardy dem Zeugnisse Harpokrations gefolgt und hat als Titel des Werkes de chronographiis gegeben, 'über Chronographien'. Sonst wird das Werk nie genannt und alle übrigen Fragmente sind nur durch mehr oder minder wahrscheinliche Vermuthung auf dasselbe bezogen.

Nach den Worten Harpokrations  $\ell \nu \tau \tilde{\psi} \pi \epsilon \varrho i \chi \varrho \sigma \sigma \rho \varrho \alpha \varrho \iota \tilde{\omega} \nu$  muss es als möglich, ja als wahrscheinlich ins Auge gefasst werden, dass die genannte Schrift nur ein Buch hatte; denn in den weitaus meisten Fällen wendet Harpokration ein solches Citat ( $\ell \nu \tau \tilde{\psi} \pi \epsilon \varrho i$  u. s. w.) auf Monobibla an, während er bei Werken, die in mehrere Bücher getheilt waren, gewöhnlich die Buchzahl nennt.\(^1\) Indess lässt sich doch nicht mit Sicherheit auf ein Monobiblon schliessen, weil zuweilen auch mehrbändige Werke so angeführt werden.\(^2\)

Die hier berührte Frage nach der Zahl der Bücher ist nicht

<sup>1)</sup> Belege geben die *Indices auctorum*, wenn man den Harpokration nicht selbst durchlesen will. Das Citat  $\hat{\epsilon} \nu \tau \hat{\phi}$  u. s. w. wird z. B. regelmässig bei den sehr oft angeführten Reden gebraucht, die ja fast immer  $\mu o \nu \hat{o} \beta \iota \beta \lambda \alpha$  waren.

<sup>2)</sup> z. B. Harpokration s. 'Αμαζόνιον: 'Αμμώνιος έν τῷ περὶ βωμῶν καὶ θυσιῶν, von welchem Buche s. θόλος das vierte Buch angeführt wird, und s. Θετταλός: 'Ηλιόδωρος έν τῷ περὶ ἀκροπόλεως neben 'Ηλ. έν α΄ περὶ ἀκροπόλεως s. Νίκη 'Αθηνᾶ.

94 B. NIESE

überslüssig, da man daraus den Umfang des Werkes ermitteln kann: wenn es nur ein Buch hatte, so kann es keinen bedeutenderen Umfang gehabt haben und wird schon dadurch die Annahme, dass es eine grössere Sammlung und Darstellung der chronologischen Ueberlieferung war, widerlegt sein.

Das gleiche ergiebt sich aus dem überlieserten Titel περλ χρονογραφιῶν. Folgen wir ihm genau nach seinem Wortlaute, so war das Werk nicht eine Chronographie, sondern handelte über Chronographien, worin wiederum ein doppeltes liegt: eine Besprechung der vorhandenen Chronographien und eine Anleitung zur Absassung einer solchen; oder mit anderen Worten: es behandelte die Frage, wie man eine Chronographie absassen soll.

Hierzu stimmt, dass als Ergebniss des Werkes der von Clemens von Alexandrien strom. I 21 mitgetheilte sogen. Kanon erscheint, d. h. die Bestimmung der Hauptepochen der griechischen Geschichte vom trojanischen Kriege bis zum Tode Alexanders des Grossen in ihrer Entfernung von einander. Dieser Kanon ist allem Anschein nach nicht durch Auszug aus einer Chronographie des Eratosthenes gewonnen, sondern im wesentlichen von diesem selbst gegeben; denn schon bei Polybios1) finden wir die festen Punkte des Kanon als solche anerkannt und zu weiteren Zeitbestimmungen benutzt, worin eben der Einsluss des Eratosthenes zu erkennen sein wird. Auch Dionysios von Hal., der I 74 nach den oben angeführten Worten fortfährt: ὅτι δέ εἰσιν οἱ κανόνες ὑγιεῖς, οἶς Ἐρατοσθένης κέχρηται, εν ετέρφ δεδήλωταί μοι λόγφ, erwähnt nur die Kanones, nicht eine Chronographie.2) Diese Kanones aber haben neben einer Chronographie keinen rechten Sinn, da sie in einer solchen nothwendig schon enthalten sein mussten.

Um nun den Inhalt eines Werkes über Chronographien zu ergründen, muss man fragen, was eine Chronographie ist. Wie die γεωγραφία eine Darstellung der Erde, so ist die χρονογραφία

<sup>1)</sup> Die Ξέρξου διάβασις (d. i. Olymp. 75, 1) Polyb. III 22; fr. VI 11; die Schlacht bei Aigospotamoi (wofür im Kanon allerdings die Einnahme Athens erscheint) und die Schlacht bei Leuktra Polyb. I 6. Auch später werden die Punkte des Kanons ähnlich verwandt, aber da tritt Apollodor mit Eratosthenes in Concurrenz und man kann auf eine unmittelbare Benutzung der Kanones nicht mehr schliessen.

<sup>2)</sup> Freilich schliessen seine Worte eine Chronographie nicht aus; indess würde wohl Dionysios eine solche genannt haben, wenn Eratosthenes sie geliefert hätte.

eine Darstellung der Zeiten.¹) Solche gab es schon vor Eratosthenes. Ich meine nicht die älteren Chroniken, wie die des Hellanikos u. a., die keine Chronographien sind, übergehe auch das Werk des Sosibios, von dem wir nur wenig wissen. Wohl aber haben wir noch erhebliche Reste einer vor Eratosthenes verfassten Chronographie im Marmor Parium. Das ist eine  $\chi \varrho ovo \gamma \varrho a \varphi i \alpha$ , eingegraben auf einer Marmorplatte, bestimmt an der Wand befestigt zu werden, ohne Zweifel für den Gebrauch der Schule und des Unterrichts, wie derartige dem Unterricht dienende Tafeln auch sonst erhalten und nachweislich sind.²) Diese und ähnliche Schriststücke wurden wahrscheinlich von dem Schulhalter, dem  $\gamma \varrho a \mu \mu a \tau \iota x \acute{o} \varsigma$ , verfasst oder nach vorhandenen Mustern bearbeitet und bis auf die Gegenwart hinab fortgeführt. Alle historischen Wissenschaften, und sicherlich auch die Chronologie, sind aus der Schule und dem Unterricht hervorgegangen.³)

<sup>1)</sup> Jedoch mit dem in der Sache begründeten Unterschiede, dass die γεωγραφία die schriftliche und bildliche Darstellung bedeutet, wie ja γράφειν schreiben und malen heisst, χρονογραφία nur die schriftliche.

<sup>2)</sup> Bekannt und durch sie selbst bezeugt ist der Unterrichtszweck bei den von O. Jahn in den griechischen Bilderchroniken herausgegebenen Monumenten, darunter auch Reste einer Chronik ähnlich der parischen, deren Bestimmung für die Schule schon der erste Herausgeber, W. Henzen, richtig erkannt hatte. Aehnlich ist die Bestimmung des von Köhler (Mittheilungen des deutschen arch. Instituts VIII 359) herausgegebenen Marmors mit einem grammatischen Traktat. Aehnlich haben wir uns auch die yewyeagta oder den yewyeagta oder den yewyeagta nivak häufig an den Wänden der Schulen befindlich zu denken, nur dass dieser nicht in Stein gehauen, sondern auf eine Tasel oder auf die Wand gemalt ward und daher leichter zu Grunde gehen musste. Sehr bezeichnend ist es serner, dass die erhaltenen Geographien des Strabo wie des Ptolemaeus nicht selbst eine Karte enthalten, sondern nur die Anleitung geben, wie man eine solche möglichst richtig entwersen könne.

<sup>3)</sup> Der Werth der parischen Tafel im Verhältniss zur übrigen antiken Litteratur wird nach meiner Meinung von den meisten, auch von dem neuesten verdienstlichen Herausgeber Dopp überschätzt. Das Aeusserliche, der Umstand dass die Tafel in Stein gehauen ist, führt darauf hin, in ihr ein für eine gewisse Oeffentlichkeit, für einen gemeinsamen Gebrauch, wahrscheinlich für die Schule bestimmtes Werk zu sehen. Der Inhalt lehrt, dass es Durchschnittsarbeit ist, an die sorgfältigere historische Forschung nicht verwandt worden ist, so dass z. B. Thukydides gänzlich unbeachtet geblieben zu sein scheint. Es kann ja manches aus aristotelischen Forschungen hineingelangt sein, aber erheblich ist das gewiss nicht. Die Quellen eines solchen Werkes zu ermitteln, ist nicht nur sehr schwierig, sondern mit unseren Mitteln kaum möglich. Boeckh nahm Phanias von Eresos als Autor an; diese Meinung ist von Dopp

96 B. NIESE

Wenn nun Eratosthenes über Chronographien handelte, so ist es wahrscheinlich deswegen geschehen, weil ihm die vorhandenen Chronographien nicht genügten und er das Bedürfniss fühlte, sie zu verbessern. Das ist überhaupt das Wesen der alexandrinischen Grammatik, dass sie gestützt auf umfassendere Belesenheit und erweiterte Kenntnisse, die früheren Begriffe zu klären und zu So geschah es in der Homererklärung verbessern bemüht war. durch Aristarch, der ohne Zweisel dem Beispiele seiner Vorgänger folgend, die Irrthümer der alten Homererklärung bekämpfte, sich z. B. insbesondere gegen die γλωσσογράφοι wandte, die Erklärer der veralteten Worte bei Homer¹), und ihrer Paraphrase seine verbesserte entgegensetzte. So hat ferner Eratosthenes selbst auf einem anderen Gebiete durch seine γεωγραφικά ὑπομνήματα zu wirken versucht, deren Inhalt wir durch Strabo genauer kennen. Diese Geographica sind hauptsächlich kritisch: ihr Inhalt ist vornehmlich der Kampf mit den vermeintlichen oder wirklichen Irrthümern früherer, ihr Ziel die Verbesserung des alten Erdbildes,

und anderen mit Recht als unbegründet abgewiesen. Aber auch Dopps Untersuchung verfehlt ihr Ziel, wenn sie den Nachweis versucht, dass ältere Chronographien, von denen auch die uns erhaltenen abhängig seien, benutzt seien. Es findet sich ja manche Uebereinstimmung der parischen Chronik mit Eusebius, aber auch sehr viele Abweichungen. Wie kann wohl von einem solchen Nachweis die Rede sein, wo weder über die Beschaffenheit und den Inhalt der älteren Chroniken eine klare Vorstellung besteht noch über den Ursprung der späteren Chroniken genaueres bekannt ist, die Untersuchung also ins Blaue geht? Eine Untersuchung über ein solches Werk ist auch deshalb so schwierig, weil dabei die Tradition des Unterrichts, die für uns nicht messbar ist, die Hauptsache gemacht hat. Man hat sich gewundert, dass in dieser für Paros bestimmten Chronik, ausser dem Archonten zu Anfang und Archilochos, im übrigen Paros nicht bedacht sei, wohl aber in erster Reihe die Geschichte und Litteratur Athens. Was hatte aber Paros für eine Geschichte? gar keine, ausser gelegentlichen Erwähnungen. Und was Athens Uebergewicht anlangt, so vermuthe ich, dass es nicht anders gewesen wäre, auch wenn die Chronik für einen anderen Ort Griechenlands bestimmt gewesen wäre. Es ist die Folge der Herrschaft Athens in der Litteratur, die sich z. B. auch in der Sagengeschichte zeigte, so dass ein von attischen Dichtern und Rednern verschrieener Mann, wie z. B. Minos, überall verschrieen war (Plutarch Theseus 16). Dieser Einfluss zeigt sich auch in der parischen Zeittasel, die wie ohne Zweisel die meisten Schulbücher ihre geistige Nahrung aus Athen empfangen hatte.

<sup>1)</sup> s. Lehrs Aristarch p. 35 ff. Schon bei Aristophanes wird bekanntlich auf derartige Worterklärung angespielt.

des  $\alpha \varrho \chi \alpha l \sigma \zeta$   $\alpha \ell \nu \alpha \zeta$ , auf Grund genauerer Kenntniss besonders des Ostens; die eigene Darstellung war nur kurz²) und gab nichts als die Grundzüge, keine eigentliche Erdbeschreibung. Zugleich sieht man aus diesem Werke auf das deutlichste, wie Eratosthenes zwar verbreitete und in den Schulen gelehrte Anschauungen bekämpste, selbst aber dabei sich den Bedürsnissen der Schule anpasste und ihr dienen wollte. Aus dem Unterrichtsbedürfniss erklärt sich zum guten Theil jene eigenthümliche Theilung der Erde, die Zweitheilung Asiens durch den Taurus, ferner die sogen. σφραγίδες, in die das also getheilte zersiel. Da Eratosthenes selbst, wie wir wissen, über die nur annähernde Richtigkeit der dazu benutzten Entfernungsangaben und die Lückenhaftigkeit seiner Nachrichten nicht im Zweisel war, so entging ihm gewiss nicht, wie wenig diese Eintheilung mit ihren Figuren Anspruch auf Genauigkeit hatte. Aber er dachte dabei an die leichte Fasslichkeit und Anschaulichkeit derselben, und dass mit ihrer Hülfe ein Erdbild leicht in annähernder Richtigkeit hergestellt werden könnte.3)

Ganz ähnliche Absichten leiteten vermuthlich den Eratosthenes bei der Absassung seiner Schrift περὶ χρονογραφιῶν; es war eine Verbesserung der älteren Chronographien. Wenn wir das Marmor Parium als ein Exemplar dieser vulgären Zeittaseln ansehen dürsen, so hatten dieselben viele ossenbare Mängel. Ich sehe von der ältesten Zeit ab, deren Berechnung ja überall mehr oder weniger auf Willkür, nicht aus Ueberlieserung beruhte; aber auch in den Zeiten sicherer Ueberlieserung sinden wir in der parischen Tasel mehrere

<sup>1)</sup> Strabo II 68. Der Singularis ἀρχαῖος πίναξ ist zu beachten; es ist ein Collectivbegriff. Wahrscheinlich also waren die im Gebrauch befindlichen πίναχες sich im wesentlichen gleich. Dasselbe vermuthe ich von den Chronographien.

<sup>2)</sup> Sie umfasste einen Theil des dritten und letzten Buches.

<sup>3)</sup> Das ist der grosse Unterschied zwischen Eratosthenes und Hipparch. Eratosthenes wollte die erweiterten geographischen Kenntnisse den im Gebrauch befindlichen älteren Erdkarten zu Gute kommen lassen und entwarf daher die Grundzüge einer neuen. Hipparch dagegen leugnete die Möglichkeit, mit dem vorhandenen Wissen eine richtige Karte zu entwerfen; daher rieth er, es bei dem obwohl fehlerhaften ågxaios nivak bewenden zu lassen. Nach dem strengen Masse der Wissenschaft hat Hipparch recht; da aber seine Kritik zu rein negativen Ergebnissen führte, so ist sie, allem Anscheine nach, für die populären geographischen Anschauungen ohne Bedeutung geblieben.

98 B. NIESE

unzweiselhaste Fehler: wenn z. B. in ihr die Schlacht bei Leuktra (Epoche 72) ins Jahr 107 fällt, die Schlacht bei Salamis (Ep. 51) ins Jahr 217, die Schlacht bei Marathon (48) in 227 und die Vertreibung der Pisistratiden (45) in 248, so sind hier von der Schlacht bei Leuktra bis zu der Salaminischen 110 Jahre, statt der richtigen 109, und von der Schlacht bei Marathon bis zur Vertreibung der Pisistratiden 21 Jahre statt der von Thukydides bezeugten 20 gerechnet; dabei wird noch der Tod Hipparchs mit der Vertreibung des Hippias in dasselbe Jahr zusammengelegt.1) Ob wir diese Abweichungen nun so zu erklären haben, dass der Verfasser der Chronik bald das Ausgangsjahr einrechnete, bald ausschloss, oder so, dass er verschiedene Ausgangsjahre hatte2), oder ob sie einfach als Irrthümer und fehlerhafte Datirungen anzusehen sind, was ich für das richtige halte, ist für die Sache selbst ganz gleichgültig. Denn welche Ursache diese Abweichungen auch haben mögen, es sind Fehler, die jeden Benutzer der Chronik, der sich nach ihr richtete, zu Irrthümern verleiten mussten.

Diese und ähnliche Unrichtigkeiten der Chronographien aufzudecken, zu verbessern und den Grund zu neuen Zeittafeln zu legen, war der Zweck der Schrift des Eratosthenes. Es versteht sich von selbst, dass er sich dabei mit den bekämpften älteren Chronographien oft berührte und ihren Spuren folgte, und zwar nicht bloss dadurch, dass er sie bekämpfte. Denn Eratosthenes wollte die Chronographien nicht beseitigen, sondern nur berichtigen; ihren Inhalt liess er im Wesentlichen unangetastet. Im hohen Masse ist in der parischen Chronik die Litteraturgeschichte bedacht: dasselbe muss Eratosthenes gethan haben, der auf diesem Gebiete selbst hervorragend thätig war. Es entspricht wiederum dem Bedürfniss des Schulunterrichts, für den die Litteraturgeschichte von grosser Wichtigkeit war.

<sup>1)</sup> Besonders fehlerhaft ist auch die Chronologie der sicilischen Ereignisse.

<sup>2)</sup> Boeckh nahm vier verschiedene Rechnungsarten des Chronisten an; der neueste Herausgeber Dopp hat diese vier Rechnungen auf zwei beschränkt; er nimmt an, dass der Chronist von Ol. 129, 1 (264 v. Chr.) in Olymp. 129, 2 (263) hineinarbeitete und deshalb verschieden rechnete. Aber dieses Auskunftsmittel ist im Grunde nicht besser, als die Annahme Boeckhs. Es ist überhaupt ganz undenkbar, dass der Verfasser einer solchen Chronik verschieden gerechnet hat, alle Angaben sind vielmehr von einem und demselben Jahr abgerechnet; die Abweichungen von der richtigen Ueberlieferung sind auf Fehler und Flüchtigkeiten zurückzuführen.

Was nun die Verbesserungen und Veränderungen angeht, die Eratosthenes mit der Zeitrechnung vornahm, so erkennt man dieselben deutlich durch einen Vergleich seines Kanons mit dem Zunächst hat er den Zwischenraum zwischen Marmor Parium. den Schlachten bei Leuktra und Salamis anders und ohne Zweifel richtiger, auf 109 Jahre bestimmt. Diese Verbesserung stützte sich, wie man getrost vermuthen darf, auf das Verzeichniss der attischen Archonten, wofür abgesehen von Urkunden, die Werke des Demetrios von Phaleron und die Atthidenschreiber als Zeugen zu Gebote standen. Die attische Jahresreihe hat er denn auch für die historische Zeit ohne Zweifel zu Grunde gelegt. Ausserdem benutzte er vermuthlich bewährte Historiker, wie Herodot, Thu-Mit solchen Hülfsmitteln konnte es ihm nicht schwer fallen, den Zeitraum vom Feldzuge des Xerxes bis zum Tode Alexanders des Grossen richtig zu bestimmen, so wie es im Kanon geschiehen ist. Was die litteraturgeschichtlichen Daten angeht, so benutzte er dafür ohne Frage die Schriften des Aristoteles; übrigens hat er selbst in seiner Schrift über die alte Komödie chronologische Erörterungen geführt.

Was die ältere Geschichte angeht, so besteht ein sehr bemerklicher Unterschied darin, dass der Kanon des Eratosthenes die
festen Punkte der Vorzeit im Peloponnes sucht¹), die parische
Chronik dagegen in der athenischen Geschichte, so sehr dass in
dieser weder die dorische Wanderung, noch Lykurg, noch die erste
Olympiade Erwähnung gefunden haben. Ich will nicht untersuchen, welcher Massstab der bessere war, der athenische oder
der peloponnesische²); genug der Unterschied ist da. Zunächst
erhält bei Eratosthenes die erste Olympienfeier, oder richtiger die
Olympiade des Koroibos, mit dem die Liste der Sieger begann,

<sup>1)</sup> Eratosthenes geht vom Feldzuge des Xerxes gleich zur ersten Olympiade über, worin selbstverständlich nicht zu liegen braucht, dass er nicht dazwischen einzelne Daten der attischen Geschichte, wie Solons Archontat oder die Zeit der Pisistratiden als feste Punkte anerkannt hätte.

<sup>2)</sup> Eine strenge Kritik wird keinem von beiden Recht geben, da für die älteste Geschichte chronologisch feste Punkte überhaupt sehlen. Wer aber wie Eratosthenes eine verbesserte Zeittasel herstellen wollte, konnte der sesten Punkte nicht entrathen. Vielleicht spielte bei der Auswahl ein wenig, wenn auch unbewusst, der Gegensatz gegen die Allmacht Athens in Litteratur und Sage mit.

den Werth einer wichtigen Epoche, ja einer Aera.¹) Es ist von Bedeutung, dass diese Olympiade als die erste bezeichnet wird, woraus sich die Bezifferung der Olympiaden und ihre Benutzung für Zeitbestimmungen ergiebt. Hierin folgte Eratosthenes allem Anscheine nach dem Timäus, über dessen chronologische Thätigkeit freilich nicht viel bekannt ist. Uebrigens hat Eratosthenes selbst ein besonderes Werk ὀλυμπιονίκαι in mehreren Büchern versasst, das sich jedoch nicht bloss mit Chronologie beschäftigte. Die Olympiaden empfahlen sich auch deshalb als Markstein der Geschichte, weil sie mit Sicherheit viel weiter hinauf zu verfolgen waren, als z. B. die Pythien, deren Stiftung das Marmor Parium erwähnt. Vor der ersten Olympiade ist der nächste feste Punct die Vormundschaft des Lykurg, 108 Jahre vor dem der ersten Olympiade vorangehenden Jahre. Dieser Punct ward gewählt mit Rücksicht auf die Verbindung des Lykurg mit Iphitos, die Stiftung der ἐκεχειρία, die schon Aristoteles als historisch anerkannt hatte.2) Bis zur Rückkehr der Herakliden 3) ist dann die Zeit nach der spartanischen Königsliste berechnet, worin dem Eratosthenes Apollodor nachfolgte<sup>4</sup>), wie ihm darin, wenn auch etwas abweichend, Sosibios vorangegangen war. Auch hier musste für die Bevorzugung der spartanischen Königsliste besonders ihr Alter sprechen. Diese Liste, ursprünglich bloss der Stammbaum der spartanischen Könige<sup>5</sup>), war in dieser Vollständigkeit ohne Zweisel bei weitem die älteste in ganz Hellas und existirte schon zu einer Zeit, wo es in Athen wohl einzelne Namen mythischer Könige, aber schwerlich schon eine Liste gab. In der Berechnung des Zeitraums zwischen Trojas Fall und der Heraklidenwanderung (80 Jahre) folgte er dem Thukydides (I 12).

Endlich war ein sehr wesentlicher Unterschied zwischen Eratosthenes und seinen Vorgängern der, dass jener nicht über den trojanischen Krieg hinausging und erst mit ihm als dem ersten möglichen Datum seinen Kanon beginnt, was er näher begründet

<sup>1)</sup> Denn die vorhergehende Epoche wird bis zum Jahre vor der ersten Olymp, gerechnet.

<sup>2)</sup> s. Plutarch Lykurg 1; Eusebius I p. 193 Schöne (= Polybios fr. VI 2, 2).

<sup>3)</sup> Die dazwischen liegende Iwvias zriots ist nach der Rückkehr der Herakliden auf Grund der attischen Sage bestimmt.

<sup>4)</sup> Plutarch Lykurg 1; Diodor I 5.

<sup>5)</sup> Die Zahlen ihrer Regierungsjahre sind für die ältere Zeit nicht überliefert und auch von Eratosthenes nur annähernd gerathen.

haben wird. Vorher erkannte man diese Grenze nicht an; die Generationen z. B. Herodots gehen unbekümmert darüber hinaus und im Marmor wird mit der deukalionischen Fluth und mit einer Reihe von Daten aus der mythischen Geschichte Athens begonnen. Jedoch gab es daneben schon frühzeitig andere Anschauungen. Schon Herodot unterscheidet Heroen- und Menschenalter (III 122); bekannt ist ferner, dass Ephoros die historische Zeit mit der Heraklidenwanderung beginnen liess; auch die Einleitung des Thukydides, in der die Τρωικά eine wichtige Grenze in der Entwickelungsgeschichte bilden, wird auf Eratosthenes eingewirkt haben. Dazu kam die immer mehr sich befestigende Einsicht, dass Homer, der Dichter des trojanischen Krieges, unter allen Dichtern der alteste sei, mithin das frühere aus dem Munde jüngerer Dichter keine Gewähr habe.

Durch diese Aenderungen gewann bei Eratosthenes die Zeitrechnung ein von den früheren Chronographien erheblich verschiedenes Aussehen und war in vielen Puncten unleugbar gebessert. Aber, ich hebe das nochmals hervor, allem Anschein nach hat Eratosthenes in seinem Werke nur den Grund gelegt und den Kanon als das Gerüst eines neuen Gebäudes festgestellt: im Uebrigen enthielt das Werk die zur Feststellung dessen nöthigen Erörterungen, in denen selbstverständlich viele Einzelheiten berührt wurden. Das Werk περί χρονογραφιών war wie die Geographika wahrscheinlich zum grössten Theile kritisch; eine eigentliche Chronographie war es nicht. Auf Grund der eratosthenischen Erörterungen und Kanones eine Chronographie zu schreiben, d. h. einen nach der Zeit geordneten mit Zeitbestimmungen versehenen Abriss der Geschichte und Litteraturgeschichte zu geben, hat erst nach Eratosthenes Apollodor mit seinen χρονικά unternommen.1) Er hat den von jenem gezogenen Rahmen ausgefüllt und dadurch viel dazu beigetragen, der Rechnung desselben allgemeinen Eingang zu verschaffen. Keineswegs ist also Apollodors Chronik ein Auszug aus Eratosthenes, und keineswegs hat man das Recht, jede Einzelheit aus Apollodor auf Eratosthenes zurückzuführen.

Ich schliesse an diese Erörterung noch eine Bemerkung an. In der Voraussetzung, dass Eratosthenes eine umfassende Chrono-

<sup>1)</sup> Möglich ist, dass schon vorher Chronographien nach Eratosthenes entstanden sind, da derartige Werke zahlreich waren. Aber wir wissen davon nichts.

graphie gegeben habe, nimmt man wohl an, dass er auch die Gründung Roms berechnet habe. G. F. Unger hat sich sogar zu der Behauptung verstiegen, dass Eratosthenes zwei Gründungsdaten Roms gegeben habe. 1) Die hier in Betracht kommenden Stellen sind Dionys. Hal. I 74: Κάτων δὲ Πόρχιος Έλληνικον μεν ούχ δρίζει χρόνον, έπιμελης δε γενόμενος εί καί τις άλλος περί την συναγωγήν της άρχαιολογουμένης ίστορίας έτεσιν άποφαίνει δυσί καὶ τριάκοντα καὶ τετρακοσίοις ύστεροῦσαν των Ίλιακων. ὁ δὲ χρόνος οὖτος ἀναμετρηθεὶς ταῖς Έρατοσθένους χρονογραφίαις κατά τὸ πρώτον ἔτος πίπτει της έβδόμης όλυμπιάδος. ὅτι δέ εἰσιν οἱ κανόνες ύγιεῖς οἶς Ἐρατοσθένης κέχρηται u. s. w. und Solinus I 27 (p. 11 Mommsen) Cincio Romam duodecima olympiade placet conditam, Pictori octava, Nepoti et Lutatio opiniones Eratosthenis et Apollodori comprobantibus olympiadis septimae anno secundo, Pomponio Attico et M. Tullio etc. Beide Stellen sind gleichartig; beide sagen nicht dass Eratosthenes ein Gründungsjahr überliefert habe, sondern nur dass bei der Berechnung der Gründungsjahre der eratosthenische Kanon, d. h. insbesondere die von ihm bestimmte troische Aera angewandt wurde, wie schon Niebuhr ganz richtig gesehen hat.2) Im übrigen ist es überhaupt unwahrscheinlich, dass Eratosthenes in seinen Erörterungen die Gründung Roms oder die römische Chronologie sollte berührt haben, die für ihn nicht in Betracht kam und für die griechische Zeitrechnung ohne Bedeutung war. Ebenso sind die ägyptischen Königsreihen, die Syncellus p. 171 auf Eratosthenes und Apollodor zurückführt, von dem Werke περί χρονογραφιών auszuschliessen, das sich eben nur mit griechischer Chronologie beschästigte. Die Echtheit dieser Königsreihen ist übrigens nicht ohne Grund von Diels angefochten; sollten sie aber dennoch eratosthenisch sein, so müssen sie aus einem anderen Werke stammen.

<sup>1)</sup> Rhein. Mus. XXXV 19; darnach Holzapfel röm. Chronol. p. 112 Anm.

<sup>2)</sup> Röm. Gesch. I 298 Anm. 700. Niebuhr beruft sich darauf, dass nach Eratosthenes (bei Servius zur Aen. I 273) Romulus Aeneas' Enkel war, also viel vor Ol. 7, 1 hätte fallen müssen. Daraus entspringt dann die Ungersche Annahme, dass Eratosthenes zwei Gründungsdaten gegeben habe. So ist's recht! so vereinigt man auch das Widerstrebende! Uebrigens war Romulus sicherlich nicht in dem chronographischen Werke des Eratosthenes erwähnt.

## POSIDONIUS UND STRABO.

I.

## EIN VERBORGENES FRAGMENT DES POSIDONIUS BEI STRABO.

- A. Die charakteristischen Merkmale des Posidonius.
  - 1) Strabo III 2, 9 C 146/147:

Ποσειδώνιος δε τὸ πληθος τῶν μετάλλων ἐπαινῶν οὖχ ἀπέχεται τῆς συνήθους ἑητορείας ...

2) Strabo II 3, 8 C 104:

τοσαῦτα δὲ καὶ πρὸς Ποσειδώνιον πολλὰ γὰρ ἐν τοῖς καθ' ἕκαστα τυγχάνει τῆς προσηκούσης διαίτης, ὅσα γεω-γραφικά ὅσα δὲ φυσικώτερα ἐπισκεπτέον ἐν ἄλλοις ἢ οὐδὲ φροντιστέον πολὺ γάρ ἐστι τὸ αἰτιολογικὸν παρ' αὐτῷ καὶ τὸ Αριστοτελίζον, ὅπερ ἐκκλίνουσιν οἱ ἡμέτεροι διὰ τὴν ἐπίκρυψιν τῶν αἰτιῶν.

Diese Stellen sind in der Posidoniuslitteratur häufig genug citirt worden; man hat jedoch noch nicht den Versuch gemacht, aus ihrem Inhalt einen Fingerzeig für die Quellenforschung zu gewinnen.

Oft wird Strabos schlichte, zuweilen auch hölzerne Sprache durch Bruchstücke von Schilderungen unterbrochen, die gegen ihre Umgebung merkwürdig abstechen und mit ihrer pathetischrhetorischen Färbung fast an Kothurn und Maske erinnern. Natürlich werden wir hier die Möglichkeit einer Benutzung posidonischen Eigenthums zu erwägen haben. In der zweiten Stelle tadelt Strabo die Neigung des Posidonius, die Naturerscheinungen auf verborgene Ursachen zurückzuführen. Diese Worte haben eine ganz bestimmte Beziehung. Strabo theilt selbst im ersten Buche einen derartigen Erklärungsversuch des Posidonius mit, verschweigt aber an dieser Stelle den Urheber der betreffenden Hypothese.

Wir betrachten nun:

B. Strabo I 3 §§ 8 und 9 C 53.

Es handelt sich hier um die allmählichen Veränderungen, welche an den Mündungen der Ströme, am Strande überhaupt und auf dem Meeresboden vor sich gehen. Strabo hat mehrere Beispiele angeführt, wo Ströme an ihrer Mündung immer mehr Land ansetzen und knüpft daran in den §§ 8 und 9 eine Auseinandersetzung über die Ursache, warum die Ströme ihren Schlamm nicht weiter ins Meer hinausführen, sondern gleich an ihrer Mündung absetzen.

Diese beiden Paragraphen sind ein ziemlich gut erhaltenes Fragment des Posidonius, wie aus folgenden Umständen hervorgeht.

Strabo beginnt den Erklärungsversuch der bezeichneten Naturerscheinung in einer Weise, welche den Eindruck macht, als ob er entweder selbst diese Begründung aufgestellt habe oder sie doch vollkommen billigte, falls sie bereits vorhanden war: αἴτιον δὲ τοῦ μη φθάνειν την χοῦν . . τὸ την θάλατταν ἀνακόπτειν  $\alpha \dot{v} \tau \dot{\eta} v \dots$   $\ddot{\epsilon} o \iota \kappa \epsilon \ \gamma \dot{\alpha} \varrho \ \tau o \iota \varsigma \ \zeta \dot{\varphi} o \iota \varsigma.$  Diesen affirmativen Ton hält Strabo während der ganzen folgenden Darlegung fest, bis er plötzlich am Anfang des zehnten Paragraphen die ganze schöne, mit poetischen Vergleichen belebte Erörterung widerrust: την μέν οὖν τοιαύτην αἰτιολογίαν ἦττον ἄν τις ἀποδέξαιτο μᾶλλον δ' άπὸ τῶν φανερωτέρων καὶ τῶν καθ' ἡμέραν τρόπον τινὰ δρωμένων ἀναπτέον τὸν λόγον. Er hat also nur einer Ansicht, welche er nicht billigt, das Wort gestattet, um ihr dann den Vorwurf zu machen, dass die in ihr enthaltene Begründung (altioλογία) zu sehr auf solche Ursachen und Vorgänge Bezug nähme, deren Wesen dunkel und deren Vorhandensein sich unsern Augen und unserer Beobachtung überhaupt entziehe. Aus dem Inhalte dieses Tadels können wir nun glücklicher Weise erkennen, gegen wen er gerichtet ist. Vergegenwärtigen wir uns noch einmal die am Anfange dieses Aufsatzes angeführte Stelle II 3, 8 C 104, so liegt die Beziehung dieser Stelle klar vor Augen. Der dort allgemein ausgesprochene Tadel gegen Posidonius stimmt genau überein mit demjenigen, welchen Strabo im Anfange des zehnten Paragraphen gegen den vorausgehenden Begründungsversuch erhebt:

Η 3,8 C 104: δσα δὲ φυσικώτερα... τὸ αἰτιολογικὸν παρ' αὐτῷ .. ὅπερ ἐκκλίνουσιν οἱ ἡμέτεροι διὰ τὴν ἐπίκρυψιν τῶν αἰτιῶν. Ι 3, 10 C 53: την μέν οὖν τοιαύτην αἰτιολογίαν ήττον ἄν τις ἀποδέξαιτο μᾶλλον ἀπὸ τῶν φα-νερωτέρων . . . ἀναπτέον τὸν λόγον.

Strabo wird wohl besonders an die in den §§ 8 und 9 erhaltene Posidoniusstelle gedacht haben, als er den allgemeinen Tadel aussprach.

Betrachten wir nun die Sprache und Darstellung dieser Paragraphen im einzelnen, so tritt uns überall das charakteristische Merkmal des posidonischen Stiles entgegen (Strb. III 2, 9 C 146/147). Wir finden eine anschauliche, bilderreiche, zuweilen rhetorische Schilderung, welche dem Strabo ebenso fremd wie dem Posidonius eigenthümlich war, so den schönen Vergleich des Meeres mit einem athmenden lebenden Wesen, so den poetischen Gedanken, dass das Meer eine  $\varkappa \acute{a} \Im \alpha \varrho \sigma \iota \varsigma$  an sich vollzieht, indem es todte Körper und Schiffstrümmer ans Land wirft. Auch der sprachliche Ausdruck verräth den Ursprung.

Strabo war sehr kenntnissreich, aber eine prosaische Natur;  $\tau \delta \chi \varrho \dot{\eta} \sigma \iota \mu o \nu$  galt ihm für das Höchste, nicht nur in der Wissenschaft, sondern sogar in der Poesie.

Diesem Charakter entspricht auch seine gleichmässig nüchterne Sprache, welche vom Fehler der Schwülstigkeit und dem Vorzuge der Lebendigkeit und Fülle des Ausdrucks in gleicher Weise entfernt ist. Wenn wir nun dagegen diese Worte lesen: ἔοικε γὰρ τοῖς ζφοις καὶ καθάπερ ἐκεῖνα συνεχῶς ἀναπνεῖ τε καὶ ἐκπνεῖ, τὸν αὐτὸν τρόπον καὶ αὐτὴ ἐξ αὐτῆς τε καὶ εἰς ἑαυτὴν συνεχῶς παλινδρομικήν τινα κινουμένη κίνησιν, so strömt uns die rhythmisch belebte Sprache in einer Fülle entgegen, welche ganz die Ufer verlässt, in denen Strabos Rede zu sliessen gewohnt ist; sie erinnert uns vielmehr mit ihrem tautologisch gehäusten Ausdruck an die alte tragische Bühne. Diese Eigenthümlichkeiten nannte Strabo eine dem Posidonius zur Gewohnheit gewordene ἑητορεία.

Am Schlusse des Fragments wird nun Posidonius auch noch mit Namen genannt, allerdings nicht in einer Weise, aus der man schliessen könnte, dass die ganze vorhergehende Erörterung sein Eigenthum ist. Strabo sagt: 'So kann das Meer von den Flussmündungen aus allmählich zugeschüttet werden' und fährt fort: τοῦτο δ' αν συμβαίη, καν τοῦ Σαρδονίου πελάγους βαθύτερον ὑποθώμεθα τὸν πόντον, ὅπερ λέγεται τῶν ἀναμετρηθέντων

βαθύτατον χιλίων που ὀργυιῶν, ῶς φησι Ποσειδώνιος. Hiernach scheint sich Strabo nur bezüglich der Tiefe des mare Sardoum auf Posidonius zu berufen, und nach diesem äusseren Schein ist auch nur dieser Satz bei Müller FHG III p. 295 n. 99 als Fragment des Posidonius aufgenommen.

Ich werde im folgenden Abschnitte Gelegenheit haben, über Strabos Gewohnheiten in Bezug auf die namentliche Anführung eines Schriftstellers ausführlicher zu reden.

#### II.

# DIE ERDKARTE IN MENTEM STRABONIS IST EINE ERDKARTE NACH POSIDONIUS.

 Die Messung der οἰκουμένη vom Issischen Busen bis zum Heiligen Vorgebirge.

Eratosthenes, der Begründer der neueren Geographie im Sinne des Alterthums, hatte zuerst eine genauere Messung der den Alten bekannten Erde unternommen. Auf dem in Rhodos sich schneidenden Meridian- und Parallelkreis glaubte er die grösste Breite und Länge der οἰκουμένη messen zu können und bestimmte darnach die Länge der Erdinsel zu etwa 78000, die Breite zu 38000 Stadien. Seine Massangaben wurden natürlich von seinen Nach-.folgern vielfach bezweifelt und in verschiedener Weise zu verbessern gesucht. Nach Eratosthenes betrachtet man nun die Erdkarte in mentem Strabonis als den nächsten Epoche machenden Schritt in der Entwickelung, welche die Vorstellungen der Alten über die Gestalt der bewohnten Erde nahmen. Abgesehen von Thule hat nun Strabo die Massangaben des Eratosthenes in Bezug auf die Breite der οἰκουμένη gebilligt. 1) Auch die Ausdehnung der οἰκου- $\mu \acute{\epsilon} \nu \eta$  von Rhodos nach Osten ist im wesentlichen bei Strabo dieselbe wie bei Eratosthenes.2) Entschieden abweichend ist dagegen die Massbestimmung und Gestaltung des eigentlichen Schauplatzes der alten Welt, des Mittelmeeres und der es umgebenden Länder, d. h. in Bezug auf den Parallelkreis von Rhodos, die Messung vom Heiligen Vorgebirge (Cap Vincent) bis Issos. Strabo, welcher selbst keine Messung unternommen hat, giebt für seine von Eratosthenes

<sup>1)</sup> Strabo II 5, 7 C 114.

<sup>2)</sup> I 4, 5 C 64 und XI 11, 7 C 519.

abweichenden Bestimmungen keinen mit Namen genannten Gewährsmann an.

Betrachten wir zunächst folgende Strabostellen:

1 a.

Strabo II 3, 6 C 102: υπονοεί δε (Ποσειδώνιος) το της οἰκουμένης μηκος έπτά που μυριάδων σταδίων.

1 b.

Strabo II 4, 3 C 105/106: δμολογοῦσι γὰρ οἱ πλεῖστοι....
συμφωνεῖ δὲ τοῦτο καὶ τῆ ἀποφάσει τῆ περὶ τοῦ μήκους τῆς οἰκουμένης · μάλιστα γὰρ εἶναί φασι μυριάδων επτά. τούτου δὲ τὸ ἑσπέριον τμῆμα τὸ ἀπὸ τοῦ Ἰσσικοῦ κόλπου μέχρι..... ἐντεῦθεν δ' ἐπὶ Πάχυνον τῆς Σικελίας τετρακισχιλίους καὶ πεντακοσίους, καὶ ἀπὸ Παχύνου δὲ ἐπὶ πορθμὸν πλείους ἢ χιλίους ... ἀπὸ δὲ στηλῶν ἐπὶ τὰ τελευταῖα τοῦ Ἱεροῦ ἀκρωτηρίου .. περὶ τρισχιλίους.

1 c.

Strabo VI 2, 1 C 265/266: τῶν δὲ πλευρῶν (τῆς Σικελίας) ἃς ἀφορίζουσιν αἱ τρεῖς ἄκραι . . . ἡ ἀπὸ Λιλυβαίου καθήκουσα πρὸς τὴν Πελωριάδα, ἢπερ μεγίστη ἐστί, σταδίων χιλίων καὶ ἑπτακοσίων, ὡς Ποσειδώνιος εἴρηκε προσθεὶς καὶ εἴκοσι τῶν δ' ἄλλων ἡ ἐπὶ Πάχυνον ἀπὸ τοῦ Λιλυβαίου μείζων τῆς ἑτέρας ἐλαχίστη δὲ ἡ τῷ πορθμῷ καὶ τῆ Ἰταλία προσεχής, ἡ ἀπὸ τῆς Πελωριάδος ἐπὶ τὸν Πάχυνον, σταδίων ὅσον χιλίων καὶ ἑκατὸν καὶ τριάκοντα.

#### 1 d.

Strabo VI 2, 1 C 266: Ποσειδώνιος δὲ τοῖς κλίμασιν ἀφορίζων τὴν νῆσον (Σικελίαν) πρὸς ἄρκτον μὲν τὴν Πελωριάδα, πρὸς νότον δὲ Διλύβαιον, πρὸς ἕω δὲ τὸν Πάχυνον τίθησιν.

Die Betrachtung der Stellen 1a und 1b zeigt uns, dass die Angabe der ungenannten (οἱ πλεῖστοι ὁμολογοῦσι und φασι) sich vollkommen deckt mit der entsprechenden Angabe des Posidonius: ἐπτά που μυριάδων und μάλιστα μυριάδων ἐπτά. Einer der Gewährsmänner des Strabo bei seiner Längenbestimmung der οἰ-κουμένη ist demnach Posidonius. Es ist nun die Frage, ob er nicht vielleicht die einzige directe Quelle für die unter 1b angeführten Worte ist, indem dann bereits Posidonius seine Masszahlen mit den Worten 'ὁμολογοῦσι οἱ πλεῖστοι' oder 'φασι' begleitet hätte. Zur annähernden Gewissheit würde diese Vermuthung, wenn

die Uebereinstimmung des Posidonius und der unbekannten ( $\varphi \alpha \sigma i$ ) sich nicht blos in der Gesammtsumme zeigte, sondern auch in einem besonders auffallenden Gliede der Distanzenkette vom Heiligen Vorgebirge bis Issos. Die Berechnung der mit  $\varphi \alpha \sigma \ell$  bezeichneten Gewährsmänner beruht nun, wie man leicht sieht, auf der grundverkehrten Ansicht über die Lage von Sicilien. Die Linie vom πορθμός bis Pachynum (Messina — Cap Passaro) wird nämlich als eine westöstliche betrachtet, während sie in Wirklichkeit eine nordsüdliche ist. Im sechsten Buche erfahren wir nun (Stelle 1d), dass Strabo jene Ansicht auf Posidonius zurückführt und dass auch bei der Distanz ἀπὸ Παχύνου ἐπὶ πορθμὸν die Angabe der unbekannten  $(\varphi \alpha \sigma i)$ :  $\pi \lambda \epsilon i \sigma v \beta \gamma \lambda i \delta v v v (1b)$  sich deckt mit der Zahl des Posidonius: χιλίων καὶ ξκατὸν καὶ τριάκοντα (1 c). Unter diesen Umständen trage ich kein Bedenken, die Stelle 16 inhaltlich als Fragment des Posidonius zu bezeichnen. Wir sehen also Posidonius als die alleinige Quelle an, aus der Strabo bei der Messung der olxovµévη seine von Eratosthenes abweichenden Angaben geschöpft hat.

Im Anschluss an diese Untersuchung betrachten wir nun Strabos Angaben über die

## 2. Ausdehnung Spaniens.')

Wir lesen zunächst folgende Stellen:

2 a.

Strabo II 4, 4 C 106: ο ί γὰ ο νῦν δμολογοῦσιν, εἴ τις τὰς τῶν ὁδῶν ἀνωμαλίας ὑποτέμνοιτο, μὴ μείζω τῶν ἑξακισχιλίων σταδίων εἶναι τὸ μῆκος τὴν σύμπασαν Ἰβηρίαν ἀπὸ Πυρήνης εως τῆς ἐσπερίου πλευρᾶς.

26.

Strabo III 1, 3 C 137: ἔχει δὲ (ἡ Ἰβηρία) σταδίων έξακισχιλίων όμοῦ τὸ μῆκος, πλάτος δὲ πεντακισχιλίων τὸ μέγιστον, ἔστι δ' ὅπου πολὺ ἔλαττον τῶν τρισχιλίων καὶ μάλιστα πρὸς τῆ Πυρήνη .... οὖσης δὲ καὶ τῆς Κελτικῆς ἀνωμάλου τὸ πλάτος καὶ τῆς Ἰβηρίας, τὸ στενώτατον τοῦ πλάτους ἑκατέρας ἀπὸ τῆς ἡμετέρας θαλάττης ἐπὶ τὸν ώκεανόν ἐστι τὸ τῆ Πυρήνη πλησιάζον μάλιστα ....

<sup>1)</sup> Durch Veröffentlichung der hier folgenden Untersuchung komme ich zugleich dem Versprechen nach, welches ich am Schluss meiner Inauguraldissertation gegeben hatte.

#### 2 c.

Strabo IV 1, 14 C 188: Ίδουται δ' ή Τολώσσα κατὰ τὸ στενώτατον τοῦ ἰσθμοῦ τοῦ διείργοντος ἀπὸ τῆς κατὰ Νάρ-βωνα θαλάττης τὸν ὧκεανόν, ὅν φησι Ποσειδώνιος ἐλάττω τῶν τρισχιλίων σταδίων.

#### 2 d.

Strabo III 1, 8 C 140: Γάδειρα . . . διέχουσα τῆς Κάλπης . . . . οἱ δὲ ὀκτακοσίους (σταδίους) φασίν.

Strabo III 1,9 C 140: τιν èς δ' ἀπὸ μὲν τοῦ ἱεροῦ ἀκρωτηρίου ἐπὶ τὸ τοῦ Ἄνα στόμα ἑξήκοντα μίλιά φασιν, ἐντεῦθεν δ' ἐπὶ τὸ τοῦ Βαίτιος στόμα ἑκατόν, εἶτα εἰς Γάδειρα ἑβδομήκοντα.

#### 2 e.

Strabo III 4, 1 C 156: Λοιπη δ' ἐστὶ τῆς Ἰβηρίας η τε ἀπὸ τῶν στηλῶν μέχρι τῆς Πυρήνης .... τὸ δὲ μῆχος μικρῷ πλειόνων ἢ τετρακισχιλίων σταδίων τὸ δὲ τῆς παραλίας ἔτι πλεῖον καὶ δισχιλίοις σταδίοις εἴρηται φασὶ δὲ ἀπὸ μὲν Κάλπης ... ἐπὶ Καρχηδόνα νέαν δισχιλίους καὶ διακοσίους σταδίους ... ἐντεῦθεν δ' ἐπὶ τὸν Ἰβηρα ἄλλους τοσούτους σχεδόν τι ... ἐντὸς δὲ τοῦ Ἰβηρος μέχρι Πυρήνης καὶ τῶν Πομπηίου ἀναθημάτων χιλίους καὶ ἑξακοσίους.

Um die verschiedenen Angaben über spanische Distanzen übersichtlich erscheinen zu lassen, füge ich noch folgende Tabelle (S. 110—111) bei.

Die nachstehende Tabelle enthält alle Angaben der alten Geographen über die Distanzen vom Heiligen Vorgebirge bis zu den Pyrenaeen. Sie soll nur dazu dienen, uns zu überzeugen, dass Strabos Masszahlen ganz für sich allein dastehen und dass demnach die Worte οἱ νῦν ὁμολογοῦσιν (2a) uns in der Quellenkritik auf ganz verlorene Werke hinweisen. Wir sind daher allein auf Strabo angewiesen, wenn wir versuchen, seine ungenannten Gewährsmänner zu erforschen. Wir fragen zuerst: wie ist das Resultat τὴν σύμπασαν Ἰβηφίαν μὴ μείζω εἶναι τῶν ἑξακισχιλίων σταδίων gewonnen worden? Die Antwort liegt in den Worten (2a): εἴ τις τὰς τῶν ὁδῶν ἀνωμαλίας ὑποτέμνοιτο. Die Grundlage der Berechnung bilden also die Wegmasse, welche auf die Luftlinie reducirt worden sind. Nach welchem Princip führen nun die οἱ νῦν die Reduction aus? Die Gesammtlänge Spaniens setzt sich aus den beiden Theilen: Heiliges Vorge-

| \$200 AC                                                                                                                                                         |                                                                                  |                                                                                                                                   |                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                      | Erato-<br>sthenes.                                                               | Polybius<br>III 39: τοῦτο γὰς<br>βεβημάτισται ὑπὸ<br>'Ρωμαίων ἐπιμελῶς.                                                           | Artemido                                           |
| Vom Heil. Vorgeb. bis zum Anas  b Anas — Baetis  c Baedis — Gades  b + c Anas — Gades  a — c Heil. Vorgebirge — Gades  d Gades — Calpe  a — d Heil. Vorgebirge — Calpe  e Calpe — Carth. Nova  d — e | Strabo C 148:<br>5 Tage Fahrt<br>Strabo C 64:<br>nicht weniger<br>als 3000 Stad. | Strabo C 148: ungefähr 900 Stad.  III 39: 3000 Stad.  = 375 μίλια                                                                 | Strabo C 14<br>nicht mehr<br>1700 Stad             |
| Gades — Carth. Nova   Carth. Nov. — Ebromündung  Ebro — Pyrenaeen  e — g  Calpe — Pyrenaeen  a — g  Heil. Vorgebirge — Pyrenaeen                                                                     | C 108:<br>6000 Stad.                                                             | III 39: 2600 Stad.  = 325 μίλια  III 39 (berechnet): 2200 Stad. = 275 μίλια  III 39 u. Strabo C 106: ca. 8000 Stad.  = 1000 μίλια | Plin. ll 24 Von Illiber ad oceanu 832 µi = 6656 St |

| Varro<br>bei<br>Plinius.                                                                 | Agrippa<br>bei<br>Plinius.                                                               | Plinius<br>ohne<br>Gewährs-<br>mann.                                                                                                                      |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| IV 116: 126 Mp. = 1008 Stad.  IV 116: 102 Mp. = 816 Stad.  berechnet: 228 Mp. 1824 Stad. | III 16 als Länge von Baetica: 475 Mp.  3800 Stad.                                        | IV 119: 25 Mp. = 200 Stad.                                                                                                                                |
|                                                                                          | IV 116: 126 Mp. = 1008 Stad.  IV 116: 102 Mp. = 816 Stad.  berechnet: 228 Mp. 1824 Stad. | bei Plinius.  IV 116: 126 Mp. = 1008 Stad.  IV 116: 102 Mp. = 816 Stad. berechnet: 228 Mp. 1824 Stad.  III 16 als Länge von Baetica: 475 Mp. = 3800 Stad. |

birge — Calpe und Calpe — Pyrenaeen zusammen; der erste Theil beträgt ca. 3000, der zweite 6000 Stadien; die Summe 9000 wird auf 6000 herabgesetzt; der Reductionsfactor ist also  $\frac{2}{3}$ . Nach demselben Principe verfahren auch die ungenannten  $(\varphi\alpha\sigma i)$  C 156. Die Strecke von Calpe bis zu den Pyrenaeen setzt sich aus folgenden Distanzen zusammen:

Die directe Entfernung von Calpe bis zu den Pyrenaeen wird nun an derselben Stelle auf 4000 Stad. herabgesetzt, also ebenfalls mit dem Factor <sup>2</sup>/<sub>3</sub>. Interessant ist es, dass die Einzeldistanzen der ungenannten sich so ziemlich mit den wirklichen Entfernungen der Lustlinie decken:

| Tabelle        | Ungenannte (φασί) | Wirklichkeit |
|----------------|-------------------|--------------|
| e              | 2200              | ca. 2240     |
| f              | ca. 2200          | ca. 2080     |
| $oldsymbol{g}$ | 1600              | ca. 1520.    |

Hieraus folgt, dass bereits bei diesen Zahlen eine Reduction stattgefunden hat; nehmen wir nun an, dass auch hier mit <sup>2</sup>/<sub>3</sub> multiplicirt worden ist, so erhielten wir als ursprüngliche Wegmasse:

Diese Zahlen entsprechen ungefähr den Zahlen des Polybius:

Bei der Distanz f. Carthago N. — Ebro bedienen sich die ungenannten der unbestimmten Worte: ἐντεῦθεν δ' ἐπὶ τὸν Ἰβηρα ἄλλους τοσούτους σχεδόν τι. Hier ist auch ein entsprechendes Verhältniss zu Polybius nicht zu erkennen. Die runde Gesammtsumme: Calpe — Pyren. — 6000 Stad. scheint bei den ungenannten für die Feststellung der Einzeldistanzen nicht ohne Einfluss gewesen zu sein. Strabo fand also seit Eratosthenes folgende Angaben über die Grösse Spaniens vor:

- a) Eratosthenes' Schätzung:
  - 1) Heil. Vorgeb. Calpe 3000 Stad.
  - 2) Calpe Pyr. 6000 Stad.

- b) Polybius im Anschluss an die römischen Wegmasse, ohne dieselben gehörig zu reduciren:
  - 2) Calpe Pyren. 8000 Stad.
- c) 'ol vvv' reduciren die Wegmasse, kommen dabei auf Eratosthenes zurück, wenden aber bei Verbindung der Posten 1 und 2 wiederum ihr Reductionsprincip an und erhalten:

Heil. Vorgeb. — Pyren. 6000 Stad.

Als erstes Ergebniss gewinnen wir nun, dass die in  $\varphi\alpha\sigma i$  einbegriffenen in 2e (C 156) dieselben sind wie oi  $\nu\bar{\nu}\nu$  in 2a; denn jene sühren die Reduction aus, welche die oi  $\nu\bar{\nu}\nu$  verlangten. Die Angabe der Länge Spaniens in 2b ist ferner nur eine stillschweigende Benutzung der oi  $\nu\bar{\nu}\nu$ , sodass wir sür die Stellen 2a, 2b, 2e die gemeinsame Quelle oi  $\nu\bar{\nu}\nu$  erhalten. Wir haben bisher noch unbeachtet gelassen: 2d: die Einzeldistanzen von Calpe — Heil. Vorgebirge C 140.

Heil. Vorg. — Anas: Tab. a:  $60 \mu i \lambda i \alpha = 480 \text{ Stad.}$ Anas — Baetis: Tab. b:  $100 \mu i \lambda i \alpha = 800 \text{ Stad.}$ Baetis — Gades: Tab. c:  $70 \mu i \lambda i \alpha = 560 \text{ Stad.}$ Gades — Calpe: Tab. d:  $(100 \mu i \lambda i \alpha) = 800 \text{ Stad.}$ 

Die letzte Distanz d ist bei Strabo C 140 von den anderen, mit denen sie zusammengehört, getrennt und in Stadien angegeben. Ihre Zusammengehörigkeit mit a, b und c liegt jedoch auf der Hand. Das Verhältniss dieser  $\tau\iota\nu\dot{\epsilon}\varsigma$ , où  $\delta\dot{\epsilon}$  zur Wirklichkeit ist etwa folgendes:

| Tabelle          | t wés     | Wirklichkeit  |
|------------------|-----------|---------------|
| a                | 60 μίλια  | ca. 95 μίλια  |
| $\boldsymbol{b}$ | 100 μίλια | ca. 65 μίλια  |
| C                | 70 μίλια  | ca. 30 μίλια  |
| d                | 100 μίλια | ca. 65 μίλια. |

Auf den ersten Blick scheinen die Zahlen der  $\tau\iota\iota\iota\acute{\epsilon}\varsigma$  ganz falsch und werthlos zu sein. Bei den Distanzen a und b bin ich jedoch fest überzeugt, dass in unseren Texten eine irrthümliche Vertauschung eingetreten ist; das Auge des Abschreibers konnte leicht von der ersten zur zweiten Zahl abirren, da vor beiden das Wort  $\sigma\iota\acute{\epsilon}\mu\alpha$  steht. So verändert sind die Distanzen a und b sehr treffende Schätzungen:

| Tabelle          | τινές     | Wirklichkeit      |
|------------------|-----------|-------------------|
| $\boldsymbol{a}$ | 100 μίλια | 95 μίλια          |
| $\boldsymbol{b}$ | 60 μίλια  | 65 μίλι <b>α.</b> |

Hermes XXIII.

Bei c und d ist die Wirklichkeit gleichmässig überschätzt. Während bei a und b die Küstenlinie ziemlich gerade ist, macht sie bei c und d grosse Krümmungen. Die  $\tau \iota \nu \acute{\epsilon} \varsigma$  müssen demnach auch diese Strecke (Baetis bis Calpe) für gradlinig angesehen haben und so zur Ueberschätzung verleitet worden sein. Dieser Umstand wird uns mit zur Lösung des Räthsels  $\tau \iota \nu \acute{\epsilon} \varsigma$ ,  $\varphi \alpha \sigma \acute{\iota}$ , o $\acute{\iota}$   $\nu \~{\nu} \nu$  verhelfen.

Die erste Frage ist nun: sind die rurés, of dé vom Heil. Vorgebirge — Calpe (2d) zu identificiren mit den ungenannten (φασί) von Calpe bis zn den Pyrenaeen (2e) und demnach mit den oi  $v\bar{v}v$  in 2a? Sie sind identisch; denn beide bilden zusammen die fortlaufende Distanzenkette der Gesammtlänge Spaniens vom Heiligen Vorgebirge bis zu den Pyrenaeen; beide rechnen mit μίλια, die τινές offen, die anderen in 2e verdeckt: 1600 und 2200 Stadien = 200 und 275  $\mu i \lambda i \alpha$ . Auch die entsprechenden Zahlen des Polybius lassen sich durch 8 dividiren (Polyb. III 39 Tab. efg). Die  $\tau\iota\iota\iota\acute{\epsilon}g$  geben endlich ebenso wie die anderen  $(\varphi\alpha\sigma\iota)$ nicht die eigentlichen Wegmasse, sondern gehen nur von ihnen aus. Ein scheinbarer Widerspruch zwischen ihnen und den τινές in 2d besteht darin, dass bei Festsetzung der Gesammtdistanz Calpe bis Heiliges Vorgebirge von dem ὑποτέμνειν nicht die Rede ist. Auch dieser Umstand würde seine Erklärung finden, wenn die 'οί νῦν' oder 'τινές' die Küste Heiliges Vorgebirge — Calpe für gradlinig gehalten hätten.

Wir stehen also vor einem einzigen grossen Unbekannten, der in den verschiedenen Verhüllungen als oi  $\delta \dot{\epsilon}$ ,  $\tau \iota \nu \dot{\epsilon} \varsigma$ ,  $\varphi \alpha \sigma i$ , oi  $\nu \bar{\nu} \nu$  auftritt.

Wie erklären wir nun Strabos merkwürdiges Verhalten, sich bei so wichtigen Fragen, wie der Ausdehnung Spaniens, wo er den Eratosthenes') bemängelt, dem Polybius') Unkenntniss vorwirft, zu Artemidor im Widerspruche steht, sich hier auf so unbestimmte, namenlose Gewährsmänner zu berufen? Wahrscheinlich sind die οἱ νῦν u. s. w. schon in seiner Quelle citirt worden, sie selbst aber wird das Werk eines bedeutenden, namhaften Geographen gewesen sein. Dass dieser Posidonius gewesen ist, geht beinahe schon daraus hervor, dass sich Strabo gerade mit ihm nicht auseinandersetzt und dass Posidonius, ἀνῆρ τῶν καθ΄ ἡμᾶς φιλο-

<sup>1)</sup> II 4, 4 C 106.

σόφων πολυμαθέστατος (XVI 2, 10), jedenfalls mit eingeschlossen sein muss, wenn Strabo sagt: οἱ γὰρ νῦν ὁμολογοῦσιν. Dass für diese Annahme der Umstand kein Hinderniss sein kann, dass die einzelnen Distanzen in μίλια angegeben sind, erwähne ich nur aus dem Grunde, weil Schweder¹) hierin sofort die Spuren der Chorographie des Kaisers Augustus entdeckt hat. Warum soll denn nach hundertjährigem Bestehen der römischen Weltherrschaft ein griechischer Geograph beim Aufenthalt im lateinischen Westen nicht nach μίλια gerechnet haben, wo ihm die Grundlage für seine Messung die römischen Meilensteine darboten? Zuerst spricht also für Posidonius der negative Grund, dass Strabo in der Frage nach der Ausdehnung Spaniens sich gegen ihn schweigend verhält. Eine zweite positive Gewähr leistet uns die Stelle 2c. In der Hauptstelle nämlich über die Ausdehnung Spaniens (2 b), deren Zahlen auf die oi viv (2a) zurückgehen, spricht sich Strabo über die Landenge auf der spanisch-gallischen Grenze aus. Im vierten Buche (2c) wird nun eben diese Ansicht direct auf Posidonius zurückgeführt. Drittens haben wir im Laufe der Untersuchung bemerkt, dass der Urheber dieser Messung Spaniens die Strecke Heil. Vorgebirge — Calpe als eine gradlinige betrachtete. Nun besitzen wir ein Fragment des Posidonius, in welchem zwar diese Ansicht nicht direct ausgesprochen ist, aus dem sie aber mittelbar hervorgeht: A. Strabo II 5, 14 C 119: Ποσειδώνιος δ' ... φησίν ... είναι έπὶ τοῦ Το διακοῦ κλίματος τὴν Κνίδον, έφ' οὖ καὶ τὰ Γάδειρα καὶ ἡ ταύτη παραλία. Dieselbe Vorstellung, dass die Strecke: Heil. Vorgebirge - Calpe ziemlich gradlinig sei, ist noch deutlicher in folgenden Worten ausgesprochen: B ebenfalls Strabo II 5, 14 C 119: κεῖται δὲ (sc. τὸ ἱερὸν ἀκρωτήριον) κατά την γραμμήν πως την διά Γαδείρων τε καί στηλών . . xaì Podíac. Diese Worte führt Strabo nicht auf Posidonius zurück. Ein Vergleich von A und B zeigt jedoch, dass beide Stellen denselben Ursprung haben müssen. Auch diese Beobachtung führt uns also dahin, dass die Messung Spaniens bei Strabo aus Posidonius entlehnt ist.

Schliesslich ist noch auf folgende eigenthümlichen Umstände hinzuweisen. Berger<sup>2</sup>) sagt in Bezug auf Strabos Massangaben über

<sup>1)</sup> Beiträge zur Chorographie des Kaiser Augustus 1878, S. 72.

<sup>2)</sup> Die geogr. Fragmente des Eratosthenes S. 365.

Spanien, er scheine sie auf dem Wege der gewöhnlichen Reduction gewonnen zu haben. Strabo selbst hat sie nun jedenfalls nicht gewonnen. Was heisst jedoch 'die gewöhnliche Reduction'? Die Anwendung eines bestimmten Princips, Wegmasse auf Luftlinien zu reduciren, ist uns nur für Ptolemaeus bezeugt (Ptol. 1, 13). Dieser hat ausgesprochener Massen das Princip, ein Drittel der Weglänge abzuziehen, um die Luftlinie zu erhalten. Es zeigte sich nun, dass bereits die oł vũv dasselbe Verfahren beobachteten. Ptolemaeus befolgt also bei seinen Messungen das von unseren oł vũv angewandte Princip. Wem folgte er aber überhaupt in der Messung der Erde? Niemandem anders als dem Posidonius. Er und sein Vorgänger Marinus gingen in der Bestimmung des Erdumfanges beide auf die Annahme des Posidonius zurück, welcher ganz abweichend von Eratosthenes und Hipparch den Umfang der Erde auf 180000 Stadien festsetzte. Und Posidonius?

Strabo II 2, 2 C 95: κᾶν τῶν νεωτέρων δὲ ἀναμετρήσεων είσάγηται ή έλαχίστην ποιούσα την γην, οίαν ο Ποσειδώνιος ἐγκρίνει.... Wir sehen, Posidonius ist nicht selbst der eigentliche Urheber der Messung, sondern er billigt nur 'eine der neueren Messungen'. In diesen Worten liegt die Erklärung für Strabos unbestimmte Ausdrücke 'ol vv' u. a. Als den Vertreter der Behauptung, der Erdumfang betrage nur 180000 Stadien, wissen Strabo, Marinus, Ptolemaeus, Kleomedes nur den Posidonius zu nennen, und dennoch führt Straho diese Messung gar nicht auf Posidonius zurück, sondern nennt sie nur eine von Posidonius gebilligte 'neuere Messung'. Wir finden hier genau dasselbe Verhältniss wieder wie bei der Messung der οἰχουμένη. Auch dort bezeichnete Strabo seine Quelle durch pluralische Wendungen δμολογοῦσι, φασί (Strb. II 4, 3 C 105/106), konnte aber keinen anderen Namen nennen als den des Posidonius (II 3, 6 C 103). Ebenso verhält es sich bei der Messung Spaniens. Die in der Stelle 2b ohne jeden Gewährsmann angegebene Messung Spaniens wird in 2a auf oi  $v\tilde{v}v$ , in 2c auf Posidonius zurückgeführt. Der Schluss aus allen diesen Stellen kann wohl als gesichert hingestellt werden: A. Posidonius ist Strabos einzige Quelle 1) bei Angabe des Erdumfanges auf 180000 Stadien, 2) bei Messung der olnov- $\mu \dot{\epsilon} \nu \eta$  vom Heil. Vorgebirge — Issos, 3) bei der Messung Spaniens. B. Posidonius führte seine Angaben auf unbestimmte Gewährsmänner zurück, die er wahrscheinlich mit oi vvv bezeichnete.

Wer nun die oi viv eigentlich sind, diese Frage gehört nicht in die Untersuchung von Strabos Quellen, sondern von denen des Posidonius.

Wir müssen nun eine grössere Anzahl Strabostellen einheitlich behandeln und betrachten zunächst diejenigen, welche sich auf die

## 3. Zone des Silphion

beziehen (Strabo II 2 §§ 2 und 3). Parmenides war der erste, welcher die Erdobersläche in gewisse Zonen zerlegte. Er jedoch wie seine Nachfolger machten bei ihrer Eintheilung den Fehler, dass sie zweierlei Gesichtspunkte mit einander verbinden wollten, nämlich den astronomischen, welcher von den Polar- und Wendekreisen ausgeht, und den irdischen, welcher auf Wärmeverhältnisse, Bewohnbarkeit und Bodenbeschaffenheit Bezug nimmt. Posidonius liess darum ausdrücklich bei der Zoneneintheilung die Frage nach der Bewohnbarkeit fallen und stellte nun die klare und mit Beifall aufgenommene Theilung der Erde in fünf Zonen auf nach dem Schattenfall des Zeigers an der Sonnenuhr. Dem anderen Gesichtspunkte gab er dagegen eine ganz selbständige Bedeutung:

3 a

Strabo II 2, 3 C 95/96: (Ποσειδώνιός φησι) πρὸς δὲ τὰ ἀνθρώπεια ταύτας τε καὶ δύο ἄλλας στενὰς (ζώνας) τὰς ὑπὸ τοῖς τροπικοῖς.. δίχα διαιρουμένας ὑπὸ τῷν τροπικῶν. ἔχειν γάρ τι ἴδιον τὰς ζώνας ταύτας, αὐχμηράς τε ἰδίως καὶ ἀμμά-δεις ὑπαρχούσας καὶ ἀφόρους πλὴν σιλφίου καὶ πυρωδῶν τινων καρπῶν συγκεκαυμένων... διόπερ οὐλότριχας καὶ οὐλόκερως καὶ προχείλους καὶ πλατύρρινας γεννᾶσθαι· τὰ γὰρ ἄκρα αὐτῶν συστρέφεσθαι· καὶ τοὺς Ἰχθυοφάγους δὲ κατὰ ταύτας τὰς ζώνας οἰκεῖν. ὅτι δὲ ταῦτ ἴδια τῶν ζωνῶν τούτων, δηλοῦν φησὶ τὸ τοὺς νοτιωτέρους αὐτῶν ἔχειν τὸ περιέχον εὐκρατότερον καὶ τὴν γῆν καρπιμωτέραν καὶ εὐυδροτέραν.

Auf einem schmalen Erdstrich zwischen Wendekreis und Aequator zog nach Posidonius sich die Zone des Silphion hin. Posidonius spricht übrigens von zwei derartigen Zonen, indem er auf der ganz unbekannten südlichen Halbkugel eine gleiche  $olxov-\mu\acute{e}\nu\eta$  annahm. Inhaltlich vermissen wir in dem vorstehenden Fragment eine nähere Angabe der Völkerschaften, welche entweder

in dieser Zone wohnen oder an sie grenzen, und besonders derjenigen, welche südlich von ihr im Genusse eines fruchtbaren, wasserreichen Landes sind: καρπιμωτέραν καὶ εὐυδροτέραν. Diese Fragen hat Posidonius nicht unbeantwortet gelassen; Strabo theilt an anderen Stellen das Betreffende mit, ohne jedoch dort seinen Gewährsmann zu nennen.

3 b.

Strabo XVII 3, 23 C 838/839 (Inner-Africa, sudlich von den Syrten): μέχρι μὲν σταδίων έκατὸν καὶ δενδροφόρος ἐστὶν ἡ γῆ, μέχρι δ' ἄλλων έκατὸν σπείρεται μόνον, οὐκ ὀρυζοτροφεῖ δ' ἡ γῆ διὰ τὸν αὐχμόν. ὑπὲρ δὲ τούτων ἡ τὸ σίλφιον φέρουσά ἐστιν εἶθ' ἡ ἀοίκητος καὶ ἡ τῶν Γάραμάντων ἔστι δ' ἡ τὸ σίλφιον φέρουσα στενὴ καὶ παραμήκης καὶ παράξηρος, μῆκος μὲν ὡς ἐπὶ τὰς ἀνατολὰς ἰόντι ὅσον σταδίων χιλίων, πλάτος δὲ τριακοσίων ἢ μικρῷ πλειόνων τό γε γνώριμον. εἰκάζειν μὲν γὰρ ἅπασαν πάρεστι διηνεκῶς τὴν ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ παραλλήλου κειμένην τοιαύτην εἶναι κατά τε τοὺς ἀέρας καὶ τὴν φυτοῦ φοράν ἐπεὶ δ' ἐμπίπτουσιν ἐρημίαι πλείους, οὐ τοὺς πάντας τόπους ἴσμεν.

Noch deutlicher wird des Posidonius Ansicht von der Silphionzone durch folgende Stelle, wo er ebenfalls nicht citirt ist, aber ebenso unzweifelhaft zu Grunde liegt:

3 c.

Strabo II 5, 33 C 131 (Africa): οἰχεῖται . . . . τ΄ δὲ μέση φαύλως ἡ τὸ σίλφιον φέρουσα, ἔρημος ἡ πλείστη καὶ τραχεία καὶ ἀμμώδης. τὸ δ' αὐτὸ πέπονθε καὶ ἡ ἐπ' εὐθείας ταύτη διά τε τῆς Αἰθιοπίας διήκουσα τῆς τε Τρωγλοδυτικῆς καὶ τῆς ᾿Αραβίας καὶ τῆς Γεδρωσίας τῆς τῶν Ἰχθυοφάγων.

Dass die Stellen 3b und 3c denselben Ursprung haben müssen als die Stelle 3a ergiebt sich aus Folgendem:

1) Gestalt der Silphionzone.

3 α: στενάς.

3b: ἔστι δ'  $\eta$  τὸ σίλφιον φέρουσα στεν $\eta$  καὶ παραμήκης.

2) Bodenbeschaffenheit.

3 a: αὐχμηράς τε ἰδίως καὶ ἀμμώδεις καὶ ἀφόρους πλὴν σιλφίου.

3 c: ή τὸ σίλφιον φέρουσα, ἔρημος καὶ τραχεῖα καὶ ἀμμώδης.

- 3) Bewohner und Ausdehnung.
- 3 α: διόπες οὐλότριχας . . . καὶ τοὺς Ἰχθυοφάγους κατὰ ταύτας τὰς ζώνας οἰκεῖν.
- 3 b: εἰχάζειν μὲν γὰς πάςεστι καὶ ἄπασαν τὴν ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ πας αλλήλου κειμένην τοι αύτην εἶναι.
- 3c: τὸ δ' αὐτὸ πέπονθε καὶ ἡ ἐπ' εὐθείας ταύτη διά τε τῆς Αἰθιοπίας διήκουσα τῆς τε Τρωγλοδυτικῆς καὶ τῆς 'Αραβίας . . . . καὶ Ἰχθυοφάγων.

Vogel') hat nun die Stelle 3b auf Artemidor zurückgeführt auf Grund folgender Pliniusstelle N. H. V 5, 33: Cyrenaicus ager XV M passuum latitudine a litore et arboribus fertilis habetur, intus eodem spatio frugibus tantum, mox XXX Mp latitudine et CCL Mp longitudine lasari modo. Eine Aehnlichkeit dieser Stelle mit Strabos Worten in 3b ist nicht zu verkennen; die Zahlen weichen freilich sehr von einander ab. Nehmen wir nun trotzdem eine gemeinsame Quelle für die Strabo- und Pliniusstelle an, dann ist gerade Artemidor ausgeschlossen. Vogel hat die Uebereinstimmung der Stelle 3b mit 3a unberücksichtigt gelassen, welche ausschlaggebend ist. Da nun 3a ein namentlich angeführtes Fragment des Posidonius ist, so müsste folglich auch die Pliniusstelle auf Posidonius zurückgeführt werden, eine Annahme, die in Hinsicht auf das Autorenverzeichniss des fünsten Buches ebensogut möglich ist als die Annahme Vogels.

- 4. Land und Leute südlich von dieser Zone. (Die westlichen Aethiopen.)
- 3 a: ὅτι δὲ ταῦτ' ἴδια τῶν ζωνῶν τούτων, δηλοῦν φησὶ τὸ τοὺς νοτιωτέρους αὐτῶν ἔχειν τὸ περιέχον εὐκρατότερον καὶ τὴν γῆν καρπιμωτέραν καὶ εὐυδροτέραν.

Wo ist nun im Süden des verbrannten Erdgürtels das glückliche Land, welches in Posidonius' Worten bei Strabo angedeutet wird? Die Stellen 3b und 3c geben hierauf keine Antwort. Denn die Worte in 3b  $\epsilon \bar{t} \mathcal{F}$   $\dot{\eta}$   $\dot{\alpha}oix\eta \tau o c$  xai  $\dot{\eta}$   $\tau \bar{\omega} \nu$   $\Gamma \alpha \varrho \alpha \mu \dot{\alpha} \nu \tau \omega \nu$  nehmen keinen Bezug darauf. Im Gegentheil, die  $\dot{\alpha}oix\eta \tau o c$  xai  $\dot{\imath}$   $\tau \bar{\omega} \nu$   $\Gamma \alpha \varrho \alpha \mu \dot{\alpha} \nu \tau \omega \nu$  wird zur Silphionzone im weiteren Sinne mit hinzugerechnet: 3c  $\dot{\eta}$   $\tau \dot{o}$   $\sigma i \lambda \varphi i o \nu$   $\varphi \dot{\epsilon} \varrho o \nu \sigma \alpha$   $\dot{\epsilon} \varrho \eta \mu o c$   $\dot{\tau}$   $\pi \lambda \dot{\epsilon} i \sigma \tau \eta$ . Dies lässt sich auch daraus erkennen, dass in der Stelle 3b die allge-

<sup>1)</sup> Philologus 1884, Strabons Quellen im 17. Buche.

meine Schilderung dieses Erdstriches erst nach der Erwähnung der αοίκητος καλ ή τῶν Γαραμάντων folgt.

Was von Posidonius in 3a angedeutet ist, bringen die folgenden Stellen zum Ausdruck.

#### 4 a.

Strabo XVII 3, 19 C 835: ὑπέρχειται δὲ τῆς ἀπὸ Καρχηδό-νος παραλίας .. ἡ τῶν Λιβυφοινίχων γῆ μέχρι τῆς τῶν Γαιτούλων .. ἡ δ' ὑπὲρ τῶν Γαιτούλων ἐστὶν ἡ τῶν Γαραμάντων γῆ παράλληλος ἐχείνη .... τοὺς δὲ Γαράμαντας ἀπὸ τῶν Αἰθιό-πων τῶν παρωχεανιτιχῶν ἀφεστάναι φασὶν ἡμερῶν ἐννέα χαὶ δέχα ὁδόν ... τὰ δὲ πρόβατα γάλαχτι χαὶ χρέασιν ἐχτρέφεται, χαὶ μάλιστα πρὸς τοῖς Αἰθίοψι.

#### 4 b.

Strabo II 5, 15 C 120: (Αἰθίοπες ἐσπέριοι) οὖτοι δ' ὑπόκεινται τῶν περὶ Καρχηδόνα τόπων ὕστατοι, συνάπτοντες τῆ διὰ τῆς κινναμωμοφόρου γραμμῆ.

Auch diese beiden Stellen haben denselben Ursprung und ergänzen sich gegenseitig. Die Bestimmung der geographischen Lage der westlichen Aethiopen in 4b ist ein Schluss aus 4a; dass dieses Volk gleiche geographische Breite mit der Zimmetküste hat, ist nur in 4b, dass es eine eigenthümliche Schafzucht treibt, ist nur in 4a zu finden. Wir betrachten ausserdem noch folgende Stelle: Strabo XVII 5, 8 C 829: ᾿Αρτεμίδωρος δ΄ Ἐρατοσθένει μὲν ἀντιλέγει διότι .. φησὶ .... ἐν δὲ τοῖς ἑσπερίοις Αλθίοψι ταῖς τε ὀρθριναῖς ώραις καὶ ταῖς δειλιναῖς παχεῖς καὶ ἀχλυώδεις εἶναι τοὺς ἀέρας πῶς γὰρ ἐν αὐχμώδεσι καὶ καυματηροῖς τόποις ταῦτ ἐἶναι;

Eratosthenes hatte die Behauptung aufgestellt, bei den westlichen Aethiopen sei früh und abends die Lust dick und trübe.
Artemidor wollte darin einen neuen Beweis für die Unkenntniss
des Eratosthenes sinden. Denn seiner Meinung nach lebte dies
Volk in einer ausgedorrten glühendheissen Gegend. Sein Nachfolger Posidonius nähert sich offenbar wieder der eratosthenischen
Ansicht. Er nimmt ganz im Süden ein fruchtbares wasserreiches
Land an. Die Stellen 4a und 4b sollen uns nun den Beweis
liesern, dass er damit nur das Land der westlichen Aethiopen
meinen konnte. In der Stelle 3b, welche wir als Fragment des
Posidonius erwiesen haben, ist die Wüste der Garamanten, welche

zur Silphionzone mitgerechnet wird, der südlichste Theil Africas, bis zu dem des Posidonius Beschreibung vorschreitet. Südlich von den Garamanten suchen wir also die  $\gamma\bar{\eta}$  καρπιμωτέρα καὶ εὐνδροτέρα. In der Stelle 4a wird nun das einzige Volk genannt, welches noch südlich von den Garamanten bekannt ist: es sind die westlichen Aethiopen. Bei ihnen ist wieder Schafzucht vorhanden (4a) und auf gleicher geographischer Breite mit ihrem Lande wächst das Zimmetrohr (4b). Da nur durch diese Stelle die Schlussworte des Posidonius in 3a erklärt werden, glaube ich, auch sie ihrem Inhalte nach für Eigenthum des Posidonius erklären zu dürfen, zumal in 4a und 3b die Lage der Gaetuli und Garamantes übereinstimmend angegeben ist, 3b aber sicher auf Posidonius beruht.

#### 5. Die Kassiteriden.

Von dem äussersten Süden begeben wir uns nun in die entsprechenden Gegenden des Nordens; aus dem Zimmetlande gehen wir in das Zinnland.

5 a.

Strabo III 2, 9 C 147: τὸν δὲ καττίτερον οὐκ ἐπιπολῆς εὐρίσκεσθαί φησιν (Ποσειδώνιος), ὡς τοὺς ἱστορικοὺς θρυλεῖν, ἀλλ' ὀρύττεσθαι γεννᾶσθαι δ' ἔν τε τοῖς ὑπὲρ τοὺς Λυσιτανοὺς βαρβάροις καὶ ἐν ταῖς Καττιτερίσι νήσοις, καὶ ἐκ τῶν Βρετιανικῶν δὲ εἰς τὴν Μασσαλίαν κομίζεσθαι. ἐν δὲ τοῖς ᾿Αρτάβροις... ἐξανθεῖν φησί τὴν γῆν ἀργύρω, καττιτέρω...

5 b.

Strabo III 5, 11 C 175/176: Αἱ δὲ Καττιτερίδες δέχα μέν εἰσι, κεῖνται δ' ἐγγὺς ἀλλήλων πρὸς ἄρκτον ἀπὸ τοῦ τῶν Α ᾿Αρτάβρων λιμένος πελάγιαι . . . τὰς δ' ἄλλας οἰκοῦσιν ἄν- θρωποι μελάγχλαινοι, ποδήρεις ἐνδεδυκότες τοὺς χιτῶνας, ἐζωσμένοι περὶ τὰ στέρνα, μετὰ ράβδων περιπατοῦντες, ὅμοιοι ταῖς τραγικαῖς Ποιναῖς . . . πρότερον μὲν οὖν Φοίνικες μόνοι τὴν ἐμπορίαν ἔστελλον ταύτην ἐκ τῶν Γαδείρων κρύπτοντες ἄπασι τὸν πλοῦν τῶν δὲ Ῥωμαίων ἐπακολουθούντων ναυκλήρω τινί, ὅπως καὶ αὐτοὶ γνοῖεν τὰ ἐμπόρια, φθόνω δ ναύκληρος ἑκὼν εἰς τέναγος ἐξέβαλε τὴν ναῦν, ἐπαγαγὼν δ' εἰς τὸν αὐτὸν ὅλεθρον καὶ τοὺς ἑπομένους αὐτὸς ἐσώθη διὰ ναυαγίου, καὶ ἀπέλαβε δημοσία τὴν τιμὴν ὧν ἀπέβαλε φορτίων

.. ἐπειδη δὲ καὶ Πόπλιος Κράσσος διαβας ἐπ' αὐτοὺς ἔγνω τὰ μέταλλα ἐκ μικροῦ βάθους ὀρυττόμενα καὶ τοὺς ἄνδρας εἰρηναίους, ἐκ περιουσίας ἤδε τὴν θάλατταν ἐργάφεσθαι ταύτην τοῖς ἐθέλονσιν ἐπέδειξε καίπερ οὖσαν πλείω τῆς διειρ-Β γούσης τὴν Βρεττανικήν.

5 c.

Strabo II 5, 15 C 120: δμοίως δὲ καὶ τοῖς Αρτάβροις ἀντί- $A^1$  κεινται πρὸς ἄρκτον αἱ Καττιτερίδες καλούμεναι νῆσοι πελάγιαι  $B^1$  κατὰ τὸ Βρεττανικόν πως κλίμα ἱδρυμέναι.

Die Angaben der Stelle 5c sind vollkommen in der ausführlicheren Stelle 5b enthalten, wie ich durch die beigeschriebenen Buchstaben deutlich gemacht habe; 5b selbst ist eine der interessantesten Stellen für die Entdeckung verborgener Posidoniusfragmente. Posidonius tadelt in 5a diejenigen Geschichtsschreiber, welche berichteten, dass auf den Kassiteriden das Zinn offen zu Tage läge, und behauptet seinerseits, dass das Metall auch dort ausgegraben werde. Bei diesem schroffen Widerspruche des Posidonius gegen die Aussagen der übrigen Schriftsteller bleibt uns unverständlich, wie jene irrthümliche Behauptung hatte entstehen können. Den wahren Sachverhalt, welcher zugleich die übertriebenen Aussagen der Geschichtsschreiber begreiflich macht, erfahren wir in 5 b: τὰ μέταλλα ἐχ μιχροῦ βάθους ὀρυττόμενα. Das ist die wirkliche Berichtigung, welche Posidonius den bisherigen Angaben über die Kassiteriden gegeben hatte, und nur durch diese Worte wird die Stelle 5 a verständlich. Hierin liegt der erste Grund, die Stelle 5b für ein Fragment des Posidonius anzusehen. Der zweite viel bedeutsamere ist die Sprache, in welche die Schilderung der Inselbewohner gekleidet ist: μελάγχλαινοι, ποδήφεις ενδεδυκότες τους χιτώνας, εζωσμένοι περί τὰ στέρνα, μετά φάβδων περιπατούντες, δμοιοι ταίς τραγικαίς Ποιναίς. Jedes einzelne Beiwort, meist der Dichtersprache entlehnt, der ganze Tonfall und besonders der Vergleich am Schluss mit dem gewählten Worte *Ποιναί* verräth aufs zweifelloseste die Feder des Posidonius, über dessen Darstellungsweise wir in dem ersten Abschnitte gesprochen haben. Das dritte Kennzeichen für Posidonius ist die besondere Hervorhebung der δεινότης der Phoenizier. Auch hierin sehen wir ein allgemeines Merkmal dieses Schriftstellers auf Grund der wenig beachteten Stelle Strb. III 5, 8: οὐκ οἶδα δὲ πῶς κατ'

άλλα δεινούς ἀποφαίνων ὁ Ποσειδώνιος τούς Φοίνικας... So ist der ganze letzte Paragraph von Strabos drittem Buche ein Fragment des Posidonius, nicht nur seinem Inhalte nach, sondern zum Theil auch in der sprachlichen Form.

Ehe wir nun diese einzelnen Resultate zu einem gemeinsamen Ganzen verbinden können, müssen wir noch ein Glied hinzufügen. Es ist die Bestimmung der

## 6. Parallele Gades-Rhodos.

6a.

Strabo II 5, 14 C 119: δμοίως δὲ καὶ περὶ τῆς ἔξω στηλῶν λέγεται δυσμικώτατον μὲν γὰρ σημεῖον τῆς οἰκουμένης τὸ τῶν Ἰβήρων ἀκρωτήριον ὃ καλοῦσιν ἱερόν. κεῖται δὲ κατὰ τὴν γραμμήν πως τὴν διὰ Γαδείρων τε καὶ στηλῶν καὶ τοῦ Σικελικοῦ πορθμοῦ καὶ τῆς Poδίας. συμφωνεῖν γὰρ καὶ τὰ ώροσκοπεῖα καὶ τοὺς ἀνέμους φασὶ τοὺς ἑκατέρωσε φοροὺς καὶ τὰ μήκη τῶν μεγίστων ἡμερῶν καὶ νυκτῶν. ἔστι γὰρ τεσσαρεσκαίδεκα ὡρῶν ἰσημερινῶν καὶ ἡμίσους ἡ μεγίστη τῶν ἡμερῶν τε καὶ νυκτῶν . . . Ποσειδώνιος δ' . . . φησὶν . . . εἶναι δ' ἐπὶ τοῦ Ροδιακοῦ κλίματος τὴν Κνίδον, ἐφ' οὖ καὶ τὰ Γάδειρα καὶ ἡ ταύτη παραλία.

6 b.

Strabo III 1, 5 C 138: τὸ δὲ ψεῦδος ἐλέγξαι φησὶ (Ποσειδώνιος) τριάχονθ' ἡμέρας διατρίψας ἐν Γαδείροις καὶ τηρήσας τὰς δύσεις.

6 c.

Strabo III 5, 9 C 174: αὐτὸς δὲ (Ποσειδώνιος) κατὰ τὰς Φερινὰς τροπὰς περὶ τὴν πανσέληνόν φησιν ἐν τῷ Ἡρακλείῳ γενόμενος τῷ ἐν Γαδείροις πλείους ἡμέρας...

6 d.

Strabo XVII 3, 4 C 827: περὶ ὧν καὶ Ποσειδώνιος εἴρηκεν ὅτι πλέων ἐκ Γαδείρων εἰς τὴν Ἰταλίαν . . .

6 e.

Strabo III 2, 5 C 144: ἴδιον δέ τί φησι Ποσειδώνιος τηρῆσαι κατὰ τὸν ἀνάπλουν τὸν ἐκ τῆς Ἰβηρίας, ὅτι οἱ εὖροι κατ΄ ἐκεῖνο τὸ πέλαγος ἕως τοῦ Σαρδώου κόλπου πνέοιεν ἔτησίαι.

In 6 a ist die Ansicht ausgesprochen, dass das Heil. Vorgebirge, Gades, Calpe und Rhodos auf demselben Breitengrade liegen. Eratosthenes bereits war bei der Zeichnung seiner Erdkarte von der Annahme ausgegangen, dass Calpe und Rhodos gleichweit nördlich vom Gleicher entfernt seien (Strabo II 1, 1 C 67). Ueber die geographische Lage von Gades und dem Heil. Vorgebirge scheint er dagegen anderer Meinung gewesen zu sein. Er nimmt (vgl. Strabo III 2, 11 C 148) von Gades bis zum Heil. Vorgebirge fünf Tage Fahrt an, was ungefähr einer Entfernung von 5000 Stadien gleichzusetzen ist (Forbig. I S. 551); trotzdem berechnet er die ganze westliche Ausdehnung Europas über den Meridian von Calpe hinaus nur zu 3000 Stadien. Die Linie Calpe-Gades-Heil. Vorgebirge kann demnach nicht als eine rein westliche aufgefasst sein, sondern muss eine bedeutende nordwestliche Abweichung von der Parallele Calpe-Rhodos nehmen. Ferner betrachtet er auch nicht, wie es in 6a geschieht, das Heil. Vorgebirge als den westlichsten Punkt, sondern andere Vorgebirge, welche weiter nördlich gelegen sind (Strabo I 4, 5 C 64). Die Ansichten des Hipparch und Polybius über diesen Punkt sind uns nicht überliefert. Artemidor, welcher sich von der mathematischen Geographie im Allgemeinen fernhielt, war mit Eratosthenes jedenfalls darin einer Meinung, dass er bei der Berechnung der Länge Europas das Heil. Vorgebirge nicht als Endpunkt annahm (vgl. Martian. Cap. VI 611 ed. Eyssenh.). Posidonius dagegen theilte sicherlich die Ansicht, welche wir in 6a ausgesprochen finden:

Strabo: κεῖται δὲ (τὸ ἱερὸν ἀκρωτήριον) κατὰ τὴν γραμμήν πως τὴν διὰ Γαδείρων τε καὶ στηλῶν . . καὶ Ῥοδίας. Posidonius (6 a Schluss): Ποσειδώνιος δ' . . φησὶν . . εἶναι δ' ἐπὶ τοῦ Ῥοδιακοῦ κλίματος τὴν Κνίδον, ἐφ' οὖ καὶ τὰ Γάδειρα καὶ ἡ ταύτη παραλία.

Dass nun aber Posidonius überhaupt die einzige directe Quelle ist, aus welcher Strabos Angaben in 6a geschöpft sind, das ersehen wir aus der Begründung, welche jener Behauptung beigefügt ist. Als erster Grund wird die gleiche Dauer der längsten Tage und Nächte zu Gades und Rhodos hingestellt. Diese Beobachtung hat Posidonius gemacht. Dass er in Rhodos die Dauer der längsten Tage und Nächte beobachtete, ist selbstverständlich; für Gades bezeugen es die Stellen 6b und 6c. Als zweiter Beweis für die Parallele Gades-Rhodos werden die an beiden Orten bemerkbaren

Windströmungen angeführt. Damit können doch wohl nur regelmässig wehende Winde gemeint sein, und auch hier ist Posidonius wieder derjenige, welcher die betreffenden Beobachtungen angestellt und veröffentlicht hatte (6d, 6e). Ich glaube also die Worte in 6a, so weit sie nicht bereits unter Posidonius' Namen citirt sind, als neues Fragment desselben bezeichnen zu können. Dabei muss ich einem Einwurfe begegnen, welcher mir in einer Kritik meiner Dissertation (Philol. Rundschau 1884) gemacht worden ist.

Ich hatte in derselben einen ganzen Paragraphen Strabos von Anfang bis Ende auf Artemidor zurückführen wollen, obgleich in der Mitte desselben Artemidor mit der Wendung Αρτεμίδωρος δέ Léyes citirt war. Ebenso sind nun hier mitten in 6 a die Worte zu finden: Ποσειδώνιος δὲ λέγει. Trotzdem habe ich das Ganze als Eigenthum des Posidonius erklärt. Diesbezüglich wurde ich nun in jener Kritik auf den allgemeinen Grundsatz in der Methode der Quellenforschung hingewiesen, dass an der Stelle, wo ein Schriftsteller mit Namen und mit  $\delta \epsilon$  eingeführt wird, ein Quellenwechsel stattfindet, dass derselbe Schriftsteller unmittelbar vorher also nicht benutzt sein kann. Denn wozu würde er denn, sagt jener Kritiker, an der betreffenden Stelle citirt, wenn er bereits vorher zu Grunde gelegen hätte? Diese Erwägung scheint zwar sehr einleuchtend, gründet aber sich nicht auf wirkliche Beobachtung der Gewohnheiten Strabos in der Benutzung seiner Quellen. Folgende Stellen mögen meine Ansicht rechtfertigen:

I 2, 21 C 29.

Im Anfange dieses Paragraphen theilt Strabo die Ansicht gewisser Schriftsteller über die Winde mit (εἰσὶ δέ τινες, οἴ φασιν) und fährt dann fort: φησὶ δὲ Ποσειδώνιος μηδένα οὕτως παραδε-δωκέναι τοὺς ἀνέμους u. s. w. Hat nun Strabo erst die Schriften der τινές vor Augen gehabt und dann den Posidonius zur Hand genommen? Keineswegs; er hat von Anfang an das Werk des Posidonius benutzt und aus ihm erst die Meinung der τινές erfahren: μηδένα οὕτως.

1 2, 9 C 20.

Strabo') spricht über den Werth der historisch-geographischen Angaben bei Homer und sagt: οὕτω δη τόν τε Ίλιακὸν πόλεμον

<sup>1)</sup> Vgl. Joh. Neumann, Strabons Gesammturtheil über die homerische Geographie, in dieser Zeitschrift 1886 S. 134 ff.

γεγονότα παραλαβών ἐχόσμησε ταῖς μυθοποιίαις καὶ τὴν Οδυσσέως πλάνην ώσαύτως · ἐκ μηδενὸς δὲ ἀληθοῦς ἀνάπτειν κενὴν τερατολογίαν οὐχ Όμηρικόν. προσπίπτει γάρ, ώς εἰκός, ώς πιθανώτερον ἂν οὕτω τις ψεύδοιτο, εἰ καταμίσγοι τι καὶ αὐτῶν τῶν ἀληθινῶν · ὅπερ καὶ Πολύβιός φησι . . .

Diese Worte erwecken doch die Vorstellung, als hatte Strabo erst seine eigene Meinung zum Ausdruck gebracht und dann hinzugefügt, dass auch Polybius in diesem Sinne sich geäussert habe. Jedenfalls bezieht sich die Wendung ὅπερ καὶ Πολύβιός φησι nur auf die unmittelbar vorhergehenden Worte, und niemand wird vermuthen, dass bereits von den Worten: οὕτω δὴ τόν τε Ἰλιακόν u. s. w. alles bis ins Einzelnste aus Polybius entnommen ist. Und doch ist dies der Fall, wie man aus §§ 15 und 17 ersieht: § 15 C 24: ταῦτα δὲ προοικονομησάμενος (Πολύβιος) οὖκ ἐᾳ τὸν Αἰόλον ἐν μύθου σχήματι ἀκούεσθαι οὖδ' ὅλην τὴν Ὀδυσσέως πλάνην, ἀλλὰ μικρὰ προσμεμυθεῦσθαι καθάπερ καὶ τῷ Ἰλιακῷ πολέμῳ. § 17 C 25 (Πολύβιός φησι) τὸ δὲ πάντα πλάττειν οὖ πιθανόν, οὖδ' Ὁμηρικόν.

## III 5, 5 C 169/170.

Es handelt sich hier um die Gründungssage der Stadt Gades. Strabo berichtet, was die Einwohner von Gades hierüber aussagen. Ein Orakelspruch hatte den Tyriern geboten, nach den Säulen des Herakles eine Colonie auszusenden. Nach mehrfach misslungenen Fahrten gewannen die Auswanderer die Ueberzeugung, dass die Insel Gades der vom Gotte bezeichnete Ort sei, und gründeten hier die Stadt. Auf diesen Vorgängen beruhte auch die Annahme, dass die Säulen des Herakles sich im Tempel zu Gades befänden. Das Alles sührt Strabo als Aussagen der Gaditaner an: περὶ δὲ τῆς κτίσεως των Γαδείρων λέγοντες μέμνηνται Γαδιτανοί.., dann fährt er fort: τοῦτον δ' εἶναι πιθανάτατον καὶ Ποσειδώνιος ήγεῖται τὸν λόγον, τὸν δὲ χρησμὸν καὶ τοὺς πολλοὺς ἀποστόλους ψεῦσμα Φοινικικόν. Hieraus sieht man, dass die Erzählung vom Orakelspruch und von den mehrfachen Gründungsversuchen, kurz, alles, was Strabo als Aussagen der Gaditaner berichtet hatte, bereits im Werke des Posidonius zu lesen war. Strabo war nun niemals in Gades gewesen (II 5, 11 C 117) und hatte, so viel wir wissen, auch keine Beziehungen zu den Einwohnern dieser Stadt. Posidonius dagegen hielt sich dreissig Tage an diesem Orte auf (III 1, 5 C 138) und trat mit den Gaditanern in mehrfache Verbindungen, um seine Kenntnisse zu bereichern (III 5, 8 C 174). Es steht somit ausser Frage, dass Strabo die in Gades fortlebende Ueberlieferung erst aus Posidonius kennen lernte und demnach schon lange seine Aufzeichnungen benutzt hatte, als er scheinbar erst anfing, sich zu ihm zu wenden.

Vielleicht ist es schon zu viel, wenn ich noch ein Beispiel anführe:

### IV 4, 5 C 197/198

(Schilderung der Sitten der Gallier). πρόσεστι δὲ τῆ ἀνοία . . τὸ ἔκφυλον . . . . τὸ ἀπὸ τῆς μάχης ἀπιόντας τὰς κεφαλὰς τῶν πολεμίων ἐξάπτειν ἐκ τῶν αὐχένων τῶν ἵππων , κομίσαντας δὲ προσπατταλεύειν τοῖς προπυλαίοις. φησὶ γοῦν Ποσειδώνιος αὐτὸς ἰδεῖν τα ύτην τὴν θέαν πολλαχοῦ.

Es ist eben eine Gewohnheit Strabos, seine Quelle nicht gleich zu Anfang ihrer Benutzung zu citiren, wodurch er sich übrigens von andern Schriftstellern des Alterthums nicht unterscheidet. Dieses Verfahren ist bei ihm auch ganz gerechtfertigt. Strabos Werk ist eine beschreibende Darstellung und ihr Gegenstand etwas Gegebenes, Unpersönliches. Es würde nun mit diesem Inhalte wenig im Einklange stehen, wenn Strabo im Einzelnen alles nur in Form von Citaten seiner Gewährsmänner anführen wollte, obschon er allerdings fast nur aus Büchern schöpfte. Ganz mit Recht führt er dasjenige, was er als feststehend und gesichert betrachten konnte, nicht als persönliche Ansicht seines Gewährsmannes an, sondern als gemeingültige Wahrheit. Was ihm dagegen unter den Angaben seiner Quelle weniger diesen objectiven Charakter zu haben schien, das bezeichnete er durch namentliche Anführung als persönliche Ansicht des betreffenden Schriftstellers. Dabei ist es ganz natürlich, dass er oft erst nach geraumer Benutzung seiner Quelle sich veranlasst sah, sie zu nennen. Wir kehren nun zur Stelle 6a zurück und finden auch hier eine Bestätigung der soeben ausgesprochenen Ansicht. Gades und Rhodos liegen auf demselben Breitengrade. Das hielt Strabo für allgemein anerkannt. Den Beweis liefern die Gleichheit der längsten Tage und Nächte und die Passatwinde. Das hatte Posidonius festgestellt, welcher selbst derartige Beobachtungen anstellte, aber auch auf die Aussagen der Gaditaner angewiesen war (III 5, 8 C 174). Darum leitet Strabo diese Gründe mit  $\varphi \alpha \sigma \ell$  ein. Die darausfolgende Beobachtung über

das Kanobusgestirn (II 5, 14 C 119) hat dagegen nur den Werth einer ansprechenden Vermuthung und ist ein Zeichen von des Posidonius eigenem Scharfsinn. An dieser Stelle wird er daher genannt, obwohl er bereits vorher Strabos Quelle ist.

Wir wenden uns nun zu der Frage, welche alle vorhergehenden in sich einschliesst.

## 7. Die Gestalt der olnov μένη und Strabos Erdkarte.

Wir haben schon im ersten Theile dieser Untersuchung erwähnt, dass Strabos Abweichungen von Eratosthenes sich hauptsächlich auf die westliche Hälfte der οἰχουμένη beziehen. Er selbst sagt II 1, 41 C 93: καὶ νῦν εἰρήσθω, ὅτι καὶ Τιμοσθένης καὶ Έψατοσθένης καὶ οἱ ἔτι τούτων πρότεροι τελέως ἡγνόουν τὰ τε Ἰβηρικὰ καὶ τὰ Κελτικά, μυρίω δὲ μᾶλλον τὰ Γερμανικὰ καὶ τὰ Βρεττανικά.

Die festen Punkte, welche nun im Allgemeinen das geographische Bild der westlichen Hälfte bestimmen, sind einerseits durch die Distanzangaben auf der Parallele vom Heil. Vorgebirge bis Issos gegeben, andererseits liegen sie in der Linie, welche die gesammte westliche Okeanosküste bildet. Der wichtigste Punkt dieser Linie, sowie ihr Verlauf nach Nord und Süd ist bei Strabo II 5, 14 C 119 von den Worten an: δυσμικώτατον μὲν γὰρ σημεῖον bis zum Ende des folgenden Paragraphen II 5, 15 C 120 . . εἰς στενόν bezeichnet. Wir haben alle diese einzelnen Theile, aus denen sich das Bild zusammensetzt, bereits behandelt.

Die Distanzenreihe vom Heil. Vorgebirge bis Issos, die geographische Bestimmung von Gades und dem Heil. Vorgebirge, die Lage der westlichen Aethiopen und der Kassiteriden, alle diese Angaben hatte Strabo aus Posidonius entlehnt. Am Ende von II 5, 15 schliesst nun Strabo aus der Lage der westlichen Aethiopen und der Kassiteriden, dass die bewohnte Erde vom Heil. Vorgebirge aus stark nach Nordosten und Südosten zurückweiche; im Zusammenhange damit stellt er die Behauptung auf, dass der östlichste und westlichste Theil der olkovuken gegen die Mitte sehr an Breite verliere. Diesen Gedanken spricht er mehrmals aus:

7 a.

Strabo II 5, 15 C 120: ὧστε δῆλον ἐφ' ὅσον συνάγεται τὰ ἄχρα τῆς οἰχουμένης χατὰ μῆχος ὑπὸ τοῦ περιχεχυμένου πελάγους εἰς στενόν.

#### 7 b.

Strabo II 5, 6 C 113: ή δ' οἰχουμένη χλαμυδοειδής ἐν τούτφ νῆσυς.. φανερὸν δὲ τοῦτο ἔχ τε γεωμετρίας χαὶ τοῦ πλήθους τῆς περιχεχυμένης θαλάττης, χαλυπτούσης τὰ ἄχρα τῶν ἡπείρων ἑχατέρωθεν χαὶ συναγούσης εἰς μύουρον σχῆμα.

### 7 c.

Strabo II 5, 9 C 116: λέγεται δὲ καὶ χλαμυδοειδές πως τὸ σχῆμα πολλὴ γὰρ συναγωγὴ τοῦ πλάτους πρὸς τοῖς ἄκροις ευρίσκεται καὶ μάλιστα τοῖς ἑσπερίοις.

Auch diese Schlussfolgerung, welche auf posidonischen Voraussetzungen beruht, hat Strabo fast wörtlich aus Posidonius entlehnt:

#### 7 d.

Agathem. in Müller geogr. gr. min. II p. 471, 18: Ποσειδώνιος δ' ὁ Στωικὸς σφενδονοειδη καὶ μεσόπλατον ἀπὸ νότου εἰς βορρᾶν, στενὴν δὲ πρὸς ἕω καὶ δύσιν, τὰ δὲ πρὸς εὖρον ὅμως πλατύτερα τὰ πρὸς τὴν Ἰνδικήν.

7a und 7b sind weiter nichts als unbedeutende Veränderungen von 7c; 7c dagegen eine genaue Wiedergabe der Ansicht des Posidonius, welche uns bei Agathemerus erhalten ist.

Selbst die kleine genauere Aussührung des in grossen Zügen gegebenen Gesammtbildes (7 c: καὶ μάλιστα πρὸς τοῖς ἑσπερίοις) fand Strabo bei Posidonius (Agath.: τὰ δὲ πρὸς ευρον ὅμως πλατύτερα). Trotz dieser vollständigen Uebereinstimmung der beiderseitigen Vorstellungen nennt nun Posidonius die bewohnte Erde schleuderförmig, Strabo dagegen mantelförmig. Der Unterschied liegt freilich nur in der Art des Bildes. Die Formen der σφενδόνη und der entfalteten makedonischen Chlamys sind sich so ähnlich, dass der Vergleich mit dem einen oder anderen Gegenstande auf derselben Anschauung beruht. Zudem ist bei dem spärlichen Umfang der geographischen Fragmente des Posidonius die Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass er beide Vergleiche gebraucht hat. Jedenfalls entsprechen sie beide der Vorstellung, welche Posidonius von der Gestalt der bewohnten Erde hatte.

Von besonderer Wichtigkeit für die Grössenbestimmung der westlichen οἰκουμένη war ausserdem noch die Frage nach der Existenz der Insel Thule (Island). Pytheas hatte sie entdeckt, Eratosthenes und Hipparch (II 1, 12 C 71) schenkten seinen Mittheilungen Glauben; Polybius (II 4, 2 C 104) dagegen und Artemidor

(III 2, 11 C 148) hielten den kühnen Massilienser für einen Schwindler und verwiesen Thule ins Reich der Fabel: Strabo leugnete ebenfalls mit aller Entschiedenheit das Vorhandensein dieser Insel im hohen Norden und berief sich auf das Zeugniss aller neueren Reisenden.

## I 4, 3 C 63.

ο τε γὰρ ἱστορῶν τὴν Θούλην Πυθέας ἀνὴρ ψευδίστατος ἐξήτασται καὶ οἱ τὴν Βρεττανικὴν καὶ Ἰέρνην ἰδόντες οὐδὲν περὶ τῆς Θούλης λέγουσιν, ἄλλας νήσους λέγοντες μικρὰς περὶ τὴν Βρεττανικήν.

## II 5, 8 C 115.

οί γὰς νῦν ἱστοςοῦντες πεςαιτέςω τῆς Ἰέςνης οὐδὲν ἔχουσι λέγειν, ἣ πρὸς ἄςκτον πρόκειται τῆς Βρεττανικῆς πλησίον.

Wie Posidonius sich zu dieser Frage stellte, darüber ist kein directes Zeugniss erhalten. Es ist jedoch kein Zweisel, dass auch er den Nachrichten des Pytheas misstraute; sonst hätte sich Strabo nicht auf die oi võv iotogoõvtes berusen können, denn unter allen Geschichtsschreibern der Gegenwart und jüngsten Vergangenheit nahm Posidonius in den Augen Strabos den ersten Rang ein.

Ueberschauen wir nun insgesammt die Resultate der bisherigen Untersuchung, so kann die Behauptung nicht ungerechtsertigt erscheinen, dass Gestalt und Grössenverhältnisse der sogenannten Erdkarte in mentem Strabonis, soweit eine Abweichung von Eratosthenes stattfindet, auf Angaben des Posidonius beruhen. Wenn wir daher in der Entwickelung der Vorstellungen über die Gestalt der bewohnten Erde zwischen Eratosthenes und Ptolemaeus eine Mittelstufe annehmen wollen, so haben wir den Namen des Posidonius da einzusetzen, wo wir Strabo zu nennen gewohnt waren.

Lübeck.

RICHARD ZIMMERMANN.

# ZU DEN AITIEN DES KALLIMACHOS.

In meinen 'Callimachea' 1) ist S. 12 f. der Versuch gemacht worden einen Cyclus von Heraklessagen in den Aitien des Kallimachos nachzuweisen. Die auffallende Aehnlichkeit zweier Stellen in der apollodoreischen Bibliothek (II 7 7, 1 und II 5 11, 8), von denen die erste durch Confrontirung mit anderen Berichten sich auf Kallimachos zurückführen lässt, hat mich zu einem verkehrten Schluss auf die zweite verführt; in Wahrheit liegt die Sache ganz anders.

I.

Ueber das Abenteuer des Herakles im Dryoperlande berichtet der Scholiast zu Apollonios (Argon. I 1212), dessen Erzählung ich die des Nonnos zu Gregor. invect. I 41 (Mythogr. graec. ed. Westermann p. 370 sq.) zur Seite stelle:

Nonnos.

Schol. Apoll.

Την Οἰνέως θυγατέρα καὶ διάγων ἐν Καλυδῶνι ἐν συμποσίω Κύαθον ἤτοι τὸν Οἰνέως 
οἰνοχόον, Αρχιτέλους δὲ παῖδα, 
πλήξας κονδύλω ἀνεῖλεν, ὅτι 
αὐτῷ τὰ ποδάνιπτρα ὕδατα 
ἀγνοῶν ἐπὶ τῶν χειρῶν ἐπέχεεν. 
φεύγων οὖν τὸν φόνον καὶ σὺν 
τῆ γαμετῆ στελλόμενος ἀνεῖλεν 
ἐν Εὐήνω ποταμῷ Νέσσον 
Κένταυρον || ὡς καὶ Αρχίλοχος ἱστορεῖ ||.

'Ο Ἡραχλῆς ἐστιν ὁ καλού- ἐν Εὐήνω ποταμῷ Νέσσον μενος Βου θοίνας ἐκλήθη δὲ Κένταυρον ‖ως καὶ Αρχίλο-διὰ τοιαύτην αἰτίαν. Τὴν Δρυο- χος ἱστορεῖ ‖.

<sup>1)</sup> Berlin, Weidmann 1887 (Progr. des k. Marienstiftsgymn. zu Stettin). Ich benutze die Gelegenheit, um eine Anzahl Drucksehler zu berichtigen. S. 5 Z. 11 v. u. concedet; Z. 13 v. u. Schneiderus; S. 9 Z. 15 v. o. Euripidea; S. 10 Anm. 2 nach concinunt Gedankenstrich, die Klammer erst hinter Plut.

την αλτίαν ταύτην Βου- ξνα βούν θύσας εὐωχεῖτο. θοίνας, ἐπειδη ὅλον ἐθοινήθη τον βουν. ἔνθεν τῷ Ήρακλει γέγονεν ὁ πρὸς τοὺς τὸν πόλιν ἐστράτευσε καθ' 'πολέμιος ηλθεν είς την χώραν ήμῶν' ἐξῆλθον κατ' πάντας αὐτοὺς ὁ Ἡρακλης καὶ λαμβάνει αίχμάλωτον τὸν Ύλαν τὸν υίὸν τοῦ Θειοδάμαντος.

πίδα γην παρήει βαστάζων καί έπειτα προιών έφερεν καί τὸν υίὸν αὐτοῦ Ύλλον. εἶτα Ύλλον τὸν υίὸν καὶ έλθών εἰς πεπεινακότος του Ύλλου καὶ τὴν Δουοπίαν (ληστοικόν δὲ αίτοῦντος τροφήν άροτριῶν- τὸ ἔθνος όμοροῦν τοῖς Μηλιεῦτά τινα Θειοδάμαντα ούτω σιν, ώς Φερεκύδης έν τῆ λεγόμενον εύρων ήτησεν ό Ήρα- τρίτη φησίν) τοῦ παιδός  $\mathsf{x} \lambda \tilde{\eta} \varsigma \ \tilde{\alpha} \ \mathsf{o} \ \mathsf{to} \ \mathsf{v} \cdot \ \tilde{\delta} \ \tilde{\mathsf{o}} \ \tilde{\mathsf{e}} \ \tilde{\mathsf{o}} \ \tilde{\mathsf{o}} \ \tilde{\mathsf{e}} \ \tilde{\mathsf{e}} \ \tilde{\mathsf{o}} \ \tilde{\mathsf{e}} \$ άλλα καὶ ΰβρισεν. ὁ δὲ γοῦ Λίχα ἀπολιμπανομένου Ήρακλης ένα τῶν ἀροτριώντων συντυχών τῷ Θειοδάμαντι ήβοῶν λαβων ἔσφαξε καὶ έθοι- τεῖτο ὀλίγην τροφήν δο δὲ οὐκ νήθη και αὐτὸς και ὁ υίὸς αὐ- ἐδίδου. ὀργισθείς δὲ ὁ Ἡρατοῦ Ύλλος. καὶ ἐκλή θη διὰ κλης καὶ ἀποσπάσας αὐτοῦ τὸν

δ δε Θειοδάμας ελθών είς Δούοπας πόλεμος τοῦ γὰο Ἡρακλέους καὶ εἰς τοσαύτην Θειοδάμαντος ἀνελθόντος εἰς ἀνάγκην κατέστη ὁ Ἡρακλῆς ὡς την πόλιν καὶ εἰπόντος ώς καὶ την γυναϊκα Δηιάνειραν καθοπλίσαι καὶ λέγεται καὶ κατά μαζόν τότε τετρώσθαι. αὐτοῦ οἱ Δούοπες καὶ νενίκηκε περιγενόμενος δὲ αὐτῶν καὶ άνελων τον Θειοδάμαντα έδέξατο τὸν τούτου υίὸν Ύλαν ζείς "Αργος: (ψκησε δε 1) περὶ Τραχίνα την Θεσσαλικήν πόλιν καὶ τὴν Οἴτην τὸ ὄρος πρὸς τοῖς ὅροις τῆς Φωχίδος), ἵνα τη πολλη των ανθρώπων έπιμιξία τοῦ ληστρικοῦ ήθους ἀπόσχωνται. || τούτων καὶ ὁ Καλλίμαχος μέμνηται. || καὶ τὸ πᾶν δὲ ἔθνος διὰ Ιτην ληστείαν μετώχισεν.

amat. 16 zu setzen; S. 10 Z. 5 v. u. Alexandrinos; S. 12 Z. 15 v. o. scriptorum; S. 12 Z. 8 v. u. ist hinter mentionem fecit ausgesallen Callimachus; S. 15 ist im zweiten Verse des Nikainetos Toayaoin zu lesen; S. 16 Z. 4 v. u. sed.

<sup>1)</sup> So ergänzt O. Schneider (Callim. II 59), zwar nicht sicher, aber sehr wahrscheinlich.

Trotz der unverkennbaren Uebereinstimmungen zwischen Nonnos und dem Scholiasten, die bei slüchtigem Lesen auf den Gedanken bringen könnten, dass letzterer in etwas anderer Redaction die Quelle für den Erklärer Gregors gewesen, ist die verschiedene Tendenz klar. Nonnos will nur die Erklärung des Beinamens Bov Joivas geben, welchen er in einer sogleich zu besprechenden Stelle Gregors fand, der Scholiast des Apollonios erzählt Thaten des Herakles nach einem mythologischen Handbuch, dessen Verfasser im wesentlichen einem Gewährsmann gefolgt ist; die mit xaì ziemlich lose angefügten, oben im Druck äusserlich getrennten Citate lassen sich leicht ausscheiden. 1) Somit gehen die Uebereinstimmungen allerdings in letzter Instanz auf eine gemeinsame Quelle zurück, die aber nicht Kallimachos gewesen sein kann, weil sein Zeugniss beim Scholiasten des Apollonios nur als accessorisch gelten darf. Die Stelle im Gregor, welche Nonnos erklärt, steht Orat. IV 123 (gegen Iulian) ὁ Βουθοίνας τὸν γεωργὸν τυραννήσας καὶ τὸν ἀρότην βοῦν λαφύξας καὶ τὴν κλῆσιν λαβών  $\tilde{\epsilon} \times \tau \tilde{\eta} \varsigma \pi \varrho \, \dot{\alpha} \xi \varepsilon \omega \varsigma^2$ ), Benutzung des Kallimachos ist dem Theologen nach den Untersuchungen Naekes (opusc. I 236 sqq.) ohne Bedenken zuzutrauen, und dass ihm der Kampf des Herakles mit Theiodamas nicht unbekannt war, ergiebt sich aus einer Vergleichung von Carm. XXVI 5:

άλλην μέν τ' άλλος τις άνης βιότοιο κέλευθον τέμνει γειομόςος, αὐτὰς ὁ ποντοπόςος

mit Kall. fr. 491<sup>b</sup> τέμνοντα σπορίμην αὔλακα γειομόρον, dessen Bedeutung<sup>3</sup>) und Zusammengehörigkeit mit den verlorenen

<sup>1)</sup> Für die Kritik ist das nicht ohne Belang: Bergk (PLG. II 4284) durste das Archilochoscitat (vgl. Dio Chrys. Or. LX t. II p. 308 R.) nicht mit den Worten Ἡρακλῆς γήμας Δηιάνειραν κτέ. anfangen lassen; dasselbe beginnt erst bei φεύγων οὖν τὸν φόνον κτέ. und bezeugt nur den Tod des Nessos. Das Kallimachoscitat am Schlusse der Erzählung ist, wenn meine Vermuthung, dass ein Excerpt aus einem Handbuch vorliegt, richtig ist, für die Frage nach der Absassungszeit des letzteren nicht unwichtig, vgl. Bethe quaestiones Diodoreae mythographae (Gött. Diss. 1887) p. 97.

<sup>2)</sup> Or. III p. 46 lehnt Gregor weiteres Eingehen ab: ἀλλ' ἀπολαυέτωσαν τῆς ἐαυτῶν εὐηθείας καὶ τοῖς αἰσχίστοις ἐγκαλλωπιζέσθωσαν. εἰ βούλοιντο δέ, καὶ τὸν Βουθοίναν παρήσομεν αὐτοῖς καὶ τὸν Τριέσπερον κτέ.

<sup>3)</sup> Am Schlusse des verloren gegangenen Hexameters wird man leicht Etetµev ergänzen.

Versen der Schüler des Kallimachos, Apollonios, erkennen lässt I 1211—20 (von Hylas ist die Rede):

δη γάρ μιν τοίοισιν ἐν ήθεσιν αὐτὸς ἔφερβεν, νηπίαχον τὰ πρῶτα δόμων ἐκ πατρὸς ἀπούρας, δίου Θειοδάμαντος, δν ἐν Δρυόπεσσιν ἔπεφνεν νηλειῶς βοὸς ἀμφὶ γεωμόρου ἀντιόωντα. ἤτοι ὁ μὲν νειοῖο γύας τέμνεσκεν ἀρότρω Θειοδάμας ἀνίη βεβολημένος. αὐτὰρ ὁ τόνγε βοῦν ἀρότην ἤνωγε παρασχέμεν οὐκ ἐθέλοντα. ἵετο γὰρ πρόφασιν πολέμου Δρυόπεσσι βαλέσθαι λευγαλέην, ἐπεὶ οὔτι δίκης ἀλέγοντες ἔναιον. ἀλλὰ τὰ μὲν τηλοῦ κεν ἀποπλάγξειεν ἀοιδῆς.

Den letzten Vers verstehe ich so, dass Apollonios auf die aussührliche Darstellung in den Aitien verweist. Danach wird es erlaubt sein die Bemerkung Gregors auf Kallimachos zurückzusühren, dessen Erzählung, wenn nicht alles täuscht, im allgemeinen sich aus Nonnos reconstruiren lässt, da gerade einige specielle Züge bei diesem belegt werden können. Theiodamas verweigert nicht allein das verlangte Brot, sondern ergeht sich auch in Schmähreden: aus einer solchen stammt Kall. fr. 435 (wie soll ich alle satt machen) οί κεν βρωσείοντες ἐμὸν παρίωσιν ἄροτρον, serner stimmen die Worte ἔνθεν τῷ Ἡρακλεῖ γέγονεν ὁ πρὸς τοὺς Δρύοπας πόλεμος τοῦν γὰρ Θειοδάμαντος ἀνελθόντος εἰς τὴν πόλιν καὶ εἰπόντος ὡς 'πολέμιος ἦλθεν εἰς τὴν χώραν ἡμῶν' ἐξῆλθον κατ' αὐτοῦ οἱ Δρύοπες aussällig genug mit Ovid. Ib. 487:

tamque cadas domitus quam quisquis ad arma vocantem iuvit inhumanum Thiodamanta Dryops')

und vielleicht mit Recht hat Rauch (die fragm. der Aitia des Kall. p. 38)²) hierhergezogen frg. 526 νόμον δ' ἤεισεν Αρηος, welches von Schneider in die Hekale eingereiht ist. Dürsen wir aber in dem Bericht des Nonnos einen im wesentlichen ungetrübten Niederschlag aus der betreffenden Elegie des Kallimachos vermuthen, so ist auch der Ausgangspunkt derselben, das Aition gefunden,

<sup>1)</sup> Diese Verse stehen in einer Umgebung, in welcher Kallimachos viel benutzt ist. 477 = frg. 6 (cf. schol. Lycophr. 570. 580); 479 = lav. Pall. 78; 480 = frg. 315 (vgl. meine *Anal. Alex. Rom.* p. 17 sq.); 494 = ep. 23.

<sup>2)</sup> Rauch hat auf die Erzählung des Nonnos mit Recht hingewiesen. Dagegen glaube ich nicht, dass frg. 309 γέντα βοὸς μέλδοντες zu dieser Elegie zu ziehen ist; der Pluralis stört.

nämlich die Erklärung des Beinamens  $Bov 9oiv \alpha \varsigma^1$ ); auf diesen spielt der Dichter auch in der hübschen Schilderung im Artemishymnus v. 160 an:

έτι οἱ πάρα νηδύς ἐκείνη,

τῆ ποτ' ἀροτριόωντι συνήντετο Θειοδάμαντι.

Der weitere Verlauf der kallimacheischen Erzählung, der sich aus der summarischen Schlussbemerkung des Nonnos: νενίκηκε πάντας αὐτοὺς ὁ Ἡρακλῆς καὶ λαμβάνει αἰχμάλωτον τὸν Ὑλαν τὸν υἱὸν τοῦ Θειοδάμαντος nicht entnehmen lässt, erhellt aus der Notiz im Etym. M. 154, 8 ᾿Ασινεῖς· οἱ Δρύοπες οἱ τὴν ᾿Ασίνην κατοικοῦντες. Καλλίμαχος (frg. 151)

δειλαιοῖς ᾿Ασινεῦσιν ἐπὶ τριπτῆρας ἀράξας (?). εἴρηται ὅτι Ἡρακλῆς τοὺς Αρύοπας ληστεύοντας ἀπὸ τῶν περὶ Πυθῶ χωρίων ἐν τῆ Πελοποννήσω μετώκισεν, ἵνα διὰ τὴν πολυπληθίαν τῶν ἐνοικούντων εἴργοιντο τοῦ κακουργεῖν²), welche aus einer vollständigeren Fassung des angezogenen Apolloniosscholions stammt; den Vers des Kallimachos, der in dieser Redaction statt der allgemeinen Bemerkung τούτων καὶ Καλλίμαχος μέμνηται angeführt wird³), vermag ich nicht zu emendiren. Wir dürfen aber auch wohl das von Naeke und Schneider in die Hekale gesetzte frgm. 186 mit Rauch hierherziehen:

είς 'Ασίνην 'Αλυκόν τε καὶ ᾶμ πόλιν Έρμιονήων.

Naturlich 'singt' der gelehrte Alexandriner 'nichts Unbezeugtes': Δουόπων δὲ οἰκητήριόν φασι καὶ τὴν 'Ασίνην, εἴτ' ἐκ τῶν περὶ Σπερχειὸν τόπων ὄντας αὐτοὺς Δρύοπος τοῦ 'Αρκάδος κατοικίσαντος ἐνταῦθα, ὡς 'Αριστοτέλης φησίν (fr. 482 [Rose] wahrscheinlich in der πολιτεία 'Αργείων, der die epichorische Sage giebt), εἴθ' Ἡρακλέους ἐκ τῆς περὶ τὸν Παρνασσον Δωρίδος ἐξελάσαντος αὐτούς (Strab. VIII 373, vgl.

<sup>1)</sup> Derselbe scheint nicht häufig vorzukommen: der unbekannte Verfasser des Epigrammes Anth. Plan. 123, 1 kennt Βουθοίναν Ἡρακλέα, ausserdem Georgios Pachymeres bei Walz Rhet. Graec. I p. 565 in einem ἐγκώμιον Αΐαντος τοῦ Τελαμωνίου. Letztere Stelle hat mir Hr. stud. Thiele in Greifswald nachgewiesen.

<sup>2)</sup> Die darauf folgenden Worte καὶ διὰ τοῦτο Ασινεῖς αὐτοὺς ὧνομά-σθαι ὡς μηκέτι κατὰ τὸ πρότερον σινομένους sind Grammatikererfindung und nicht auf Kallimachos zurückzuführen.

<sup>3)</sup> Vgl. Bethe bei Hiller v. Gärtringen Wochenschr. f. class. Philol. 1887 Sp. 1321-22.

Schol. Apoll. Rh. I 1218 = Etym. M. 288, 32). Damit sind die Umrisse des kallimacheischen Gedichtes gegeben, die Ausmalung des Details mag der Phantasie eines jeden überlassen bleiben. Ich kann aber von der Elegie nicht scheiden, ohne die Hylassage, welche nach Rauch und Schneider von dem Dichter ausführlich behandelt sein soll, wenigstens zu streifen. In Wahrheit giebt es nur ein einziges verlässliches Zeugniss, das des Scholiasten zu Apollon. I 1207 ἀπρεπές δὲ νεανίαν ὑδρίαν (vielmehr κάλπιν, daher Ο. Schneider κάλπιν εἰς ὑδρείαν vermuthet) βαστάζειν, μηρος δὲ ⟨η 20⟩ πρεπόντως παρθένον. πιθανώτερον δὲ ἢν ἀμφορέα (so hat Hecker das überlieferte ἀμφότερα trefflich verbessert) εἰπεῖν ὡς Καλλίμαχος (fr. 546).

In welcher Weise Kallimachos die von hellenistischen Dichtern vielfach behandelte Sage gestaltet hat, ist nicht mehr zu erkennen; ich halte es für eine müssige Spielerei auf Grund zweier nichtssagender Bruchstücke, von denen das eine (507) möglicher-weise auf Herakles bezogen werden kann, in der bekannten Elegie des Properz (I 20) eine Nachahmung der kallimacheischen Erzählung zu finden. Wohl aber glaube ich, dass der Einsluss des

Κούρη τις μεγάροισιν ένέτρεφετ' Αίήταο, την Έχατη περίαλλα θεὰ δάε τεχνήσασθαι φάρμαχ' δσ' ηπειρός τε φύει καὶ νήχυτον ΰδωρ.

Die letzten Worte führt das Etym. M. 602, 40 aus Philetas an; derselbe hat nach schol. Apollon. IV 1141 im Τήλεφος von der Hochzeit des Iason und der

<sup>1)</sup> Man hat noch nicht beachtet, dass die Verfolgung des Hylas durch die Boreaden (Prop. I 20, 25 ff.) deswegen erfunden ist, um die spätere Bestrafung derselben durch Herakles (Apoll. I 1300 ff. mit Schol.) zu motiviren: das war also in der Vorlage des Properz erzählt und die Verse sind nur im Zusammenhange mit anderen Heraklesthaten verständlich, während sie bei dem römischen Nachdichter ohne Störung des Zusammenhanges ausgeschieden werden können. Ganz abzuweisen ist die neuerdings von A. Otto (de fab. Propert. p. 49) aufgebrachte Vermuthung, Philetas sei die Quelle des Properz gewesen, was aus der Uebereinstimmung zwischen Properz, Theokrit, Apollonios und Nikander (bei Anton. Lib. 26) erschlossen wird. Aber diese angeblichen Uebereinstimmungen beweisen nichts neben erheblichen Abweichungen, auch ist es mir wenigstens mehr als fraglich, ob Philetas noch von einem römischen Dichter gelesen worden ist; die ihm von Properz gespendeten Lobsprüche gehen auf litterarische Epigramme seiner Zeitgenossen (Kallimachos' Γραφείον) zurück. — Es ist wohl möglich, dass bei Apollonios Benützung der Philetas vorliegt, doch können wir mit dem vorhandenen Material nicht nachkommen. Auf eine formelle Nachahmung sei hingewiesen, da dieselbe vielleicht weiter führen kann. Apollon. III 528 sqq.:

Battiaden im theokriteischen Hylas (XIII) zu verspüren ist. Dass Theokrit in diesem Epyll Correcturen der masslos ungeschickten Erzählung des Apollonios (I 1207-73) bietet, ist von Wilamowitz, wenn nicht öffentlich, so doch in seinen Vorlesungen über Theokrit ausgesprochen worden; wer genauer nachprüft, wird diese Vermuthung bestätigt finden. Statt der vom Scholiasten als unpassend getadelten κάλπις trägt Hylas bei Theokrit einen κρωσσός; während Apollonios eine Berg-, Wald- und Quellnymphe bemüht und doch nur die letzte von Liebe zu dem holden Knaben ergriffen denselben in die Tiefe hinabziehen lässt, so sind es bei Theokrit drei Quellnymphen mit anmuthig klingenden (doch wohl frei erfundenen) Namen, die zusammen den schöpfenden Knaben rauben; Apollonios lässt zuerst Polyphemos, dann Herakles dem Entschwundenen nachsetzen und zerstört durch diese Doppelgeschichte¹) die Poesie; bei Theokrit fällt Polyphemos fort, mit Recht, aber an sein μελέη δέ οἱ ἔπλετο φωνή (1249) erinnert deutlich das theokriteische ἀραιὰ δ' ἵκετο φωνά (59; von Hylas gesagt). Fügen wir noch hinzu, dass von Hylas alles Individuelle, Vaterland, Abstammung u. s. w. abgestreift ist, so ist wohl die Bezugnahme auf die Episode bei Apollonios nicht zu verkennen. Eine solche Kritik eines Zeitgenossen scheint mir aber nicht wohl denkbar, wenn die aussührliche Darstellung des Meisters, in dessen Spuren Theokrit wandelt2), schon vorlag: in diesem Falle genügte doch ein einfacher Hinweis auf das Vorbild; ein besonderes Gedicht, in welchem die Fehler und Versehen verbessert werden mussten, war überslüssig. Wenn diese Erwägung richtig ist, so gelangen wir zu demselben Resultate, welches uns die oben angestellte Quellenanalyse an die

Medeia (allerdings von Apollonios abweichend) gehandelt, gehört also dies Fragment auch in den Telephos? —  $\nu \dot{\eta} \chi v \tau o \nu \ \ddot{\alpha} \lambda \mu \eta \nu$  steht übrigens als Versschluss Apollon. IV 1367. In der wirkungsvollen Apostrophe an Eros IV 445 ff. scheint 447:

άλγεα τ' άλλ' έπὶ τοῖσιν ἀπείρονα τετρήχασιν nicht ohne Absicht an das achte Fragment des Philetas (aus dem Hermes) anzuklingen:

αμφι δέ τοι νέαι αίεν ανίαι τετρήχασιν,

vgl. Bach z. d. St. Buttmann Lexilog. I 210 f.

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschr. XVIII 29 f.

<sup>2)</sup> Μαιωτιστὶ λαβών εὐχαμπέα τόξα (56) scheint mit Bezug auf Kallimachos frg. 365 (vom Scholiasten angeführt) gesagt zu sein; doch ist möglich, dass beide aus Herodoros geschöpft haben, dem auch Lykophro 56 folgt (vgl. Wilamowitz de Lycophr. Alex. p. 15).

Hand gegeben hat: die Hylassage war von Kallimachos nur berührt, nicht ausführlich erzählt worden.

Es erübrigt noch die Frage nach dem Gewährsmann des Scholiasten zum Apollonios aufzuwerfen. Um dieselbe zu beantworten, muss ich den Schlusssatz des Scholions hersetzen: Φερεκύδης δ' ἐν τῷ δευτέρ ψ [fr. 23 M.] φησὶν ὅτι Πολυδώρα τῆ Δαναοῦ μίσγεται † Πηνειὸς ὁ ποταμός, τῶν δὲ γίνεται Δούοψ, άφ' οὖ Δούοπες καλοῦνται οἰκοῦσι δὲ ἐπὶ τῷ Σπερχειῷ ποταμῷ. Damit stimmt Nikander (im ersten Buche der ἐτεροιούμενα) bei Anton. Liber. 32: Δούοψ ἐγένετο Σπερχειοῦ παῖς τοῦ ποταμοῦ καὶ Πολυδώρης μιᾶς τῶν Δαναοῦ θυγατέρων so, dass schon Berkel für Πηνειός mit Recht Σπερχειός geschrieben hat. Diese Uebereinstimmung zwischen Pherekydes und Nikander ist aber auch für den Anfang des Scholion wichtig, wie folgende Zusammenstellung lehrt:

Schol. Apoll.

συμποσίω Κύαθον ήτοι τὸν λητος μὲν υίόν, ἀδελφὸν δὲ δύλφ άνεϊλεν, ὅτι αὐτῷ τὰ πο- Νίκανδρος ἱστορεῖ ἐν δευδάνιπτρα ΰδατα άγνοῶν ἐπὶ τέρφ Οἰταϊκῶν... τῶν χειρῶν ἐπέχεεν.

Ath. IX 411.

... διάγων εν Καλυδωνι εν και Κύαθον δε τον Πύ-Οίνέως οίνοχόον, 'Αρχιτέ- 'Αντιμάχου απέκτεινεν άκων

Die Abweichung in dem Namen des Vaters darf nicht irre machen, da der Bericht des Scholiasten erst aus einer Mittelquelle geslossen ist; auch variiren die sonstigen Angaben ungemein.1)

<sup>1)</sup> Die Hauptstelle bei Ath. IX 410 f. in einem Citatehnest; anderes bei Apollod. II 7 6, 2, Diod. IV 36 (vgl. Bethe quaestt. Diodor. myth. p. 74 A. 91). Interessant ist, dass Polybios (bei Ath. 424cd) von einem Flusse Namens Kύαθος zu berichten weiss. Ganz eigen ist wieder die Erzählung des Pausanias II 13, 8, die ich ohne Commentar ausschreibe; wie ich über dieselbe denke, will ich durch einige Interpunctionen anzudeuten versuchen. Aéyeras dè καὶ οσε ὑπὸ Φλιασίων λόγος. Ἡρακλέα οτ' ἐκ Λιβύης ἀνεσώθη κομίζων τὰ μηλα τὰ Εσπερίδων καλούμενα ές Φλιουντα έλθειν κατὰ δή τι ίδιον (!), διαιτωμένου δὲ ἐνταῦθα Οἰνέα ἐξ Αἰτωλίας ἀφικέσθαι παρ' αὐτόν (?). έγεγόνει δε τῷ Ἡρακλεῖ πρότερον ετι κηδεστής. τότε δε ἀφιγμένος είστία τὸν Ἡρακλέα ἢ αὐτὸς είστιᾶτο ὑπ' ἐκείνου (!). Κύαθον δ' οὖν παῖδα οἰνοχόον Οἰνέως οὐκ ἀρεσθεὶς τῷ δοθέντι πώματι παίει τῶν δακτύλων ένὶ ἐς (πρὸς?) τὴν κεφαλήν· ἀποθανόντος δὲ αὐτίκα ὑπὸ τῆς πληγῆς . . . (hier ist eine Lücke) Φλιασίοις έστιν οικημα ές μνήμην. τοῦτο ψχοδόμηται

Endlich wird Pherekydes — allerdings zunächst für die Wohnsitze der Dryoper — so ziemlich in der Mitte des Scholion citirt; sollte da der Schluss zu kühn sein, dass die ganze Geschichte aus ihm stammt? Bei dieser Annahme würde die vorhin constatirte Uebereinstimmung mit Kallimachos vortrefflich passen, hat doch dieser im Bade der Pallas die Teiresiassage, welche er mit den Worten  $\mu \tilde{v} \Im \sigma \sigma \delta$   $\sigma \tilde{v} \times \tilde{\epsilon} \mu \dot{\sigma} \sigma$ ,  $\tilde{\alpha} \lambda \lambda$   $\tilde{\epsilon} \tau \dot{\epsilon} \rho \omega \nu$  einleitet, aus jenem entlehnt, wie vor Wilamowitz (Hom. Unters. 146) bereits von Sturz (Pherecyd. fragm. p. 189) bemerkt ist; einen anderen Fall habe ich Callimach. p. 9 angeführt.

II.

Die Einwohner der Stadt Lindos auf Rhodos hatten den seltsamen Brauch dem Herakles unter Schmähungen einen Pflugstier zu opfern. So erzählen in allen wesentlichen Punkten übereinstimmend Konon 11, Apollod. II 5 11, 8, Lactant. instit. div. I 21 und Philostrat. imag. II 24. Die Berichte der drei erstgenannten stelle ich wieder übersichtlich nebeneinander:

Konon.

Τὰ περὶ τῆς Ἡρακλέους θυσίας ην Λίνδιοι μετ' ἀρᾶς θύουσιν αὐτῷ καὶ ώς την άρχην ἔσχεν άπό τινος άροτήρος Λινδίου, δς έπεὶ τροφάς ήτει 'Ηραχλης ὑπὲρ Ύλλου τοῦ παιδός, δν χομιδή νέον κατά την όδον συνεπήγετο αντί τοῦ παρασχείν χαὶ προσύβρισεν. Ἡρακλῆς δὲ χαλεπήνας ένα τῶν βοῶν χατασφάξας αὐτός τε θοινᾶται καὶ τῷ παιδί δίδωσιν ήρατο δέ πόρρωθεν ὁ ἀροτήρ· γέλωτι (δέ) διδούς τὰς ἀρὰς ¹) ο ὖ δέποτε ἀπεφθέγξατο θοίνης ήδίονος ἀπολαῦσαι η της μετά των άρων.

Apollod.

διεξιών δε 'Ασίαν λιμένι προσίσχει. χαὶ βοηλάτου τινός λύσας τὸν ἔτερον τῶν ταύρων ἀπὸ τῆς ἁμάξης ευωχείτο θύσας. ό δὲ βοηλάτης βοηδρους κατηράτο, διὸ καὶ νῦν, ἐπειδὰν θύωσιν Ήρακλεῖ, μετά χαταρών τοῦτο πράττουσιν.

Lactant.

Apud Lindum, quod Θερμυδραίς Λινδίων est oppidum Rhodi, Herculis sacra sunt, quorum a ceteris longe diversus est ritus, siquidem non εὐφημία (ut Graeci adpellant) sed maledictis et exsecraθείν ξαυτῷ μη δυνά- tione celebrantur . . . μενος στας έπί τινος Cuius rei haec ratio redditur ... Hercules cum eo delatus esset, famemque pateretur, aratorem quendam conspexit operantem eoque petere coepit, ut sibi unum bovem venderet. enimvero ille negavit fieri posse, quia

spes sua omnis colendae terrae duobus illis iuvencis niteretur. Hercules

μέν παρά το ίερον του Απόλλωνος, αγάλματα δε λίθου πεποιημένα έχει χύλιχα ὀρέγοντα Ἡραχλεῖ τὸν Κύαθον. Zu Proschion in Aitolien befand sich ein Temenos Oivoxóov (Nikand. a. a. O.).

<sup>1)</sup> Subject zu didoùs ist Herakles, wie Lactanz bestätigt, auch scheint die Construction γέλωτι διδούς τὰς άράς zulässig.

solita violentia usus, quia unum accipere non potuit, utrumque sustulit. at ille infelix cum boves suos mactari videret, iniuriam suam maledictis ultus est, quod homini eleganti et urbano gratissimum fuit. nam dum comitibus suis epulas adparat dumque alienos boves devorat, illum sibi amarissime conviciantem cum risu et cachinnis audiebat. sed postquam Herculi divinos honores ob admirationem virtutis deferri placuit, a civibus ei ara posita est, quam de facto βούζυγον(?)... nominavit, ad quam duo iuncti boves immolarentur, sicut illi quos abstulerat aratori, eum que ipsum sibi constituit sacerdotem ac praecepit, ut iisdem maledictis semper in celebrandis sacrificiis uteretur, quod negaret se unquam epulatum esse iucundius.

Die Abweichungen wollen nicht viel besagen: dass bei Apollodor aus dem Ackersmann ein βοηλάτης geworden ist, kann Flüchtigkeit des Excerptors sein, und wenn Lactanz gleich zwei Stiere schlachten lässt, so liegt wohl die Uebertreibung auf der Hand, wie die Vertauschung von βουφάγος oder βουθοίνης mit  $\beta ov \zeta \dot{v} \gamma \eta \varsigma$  (so ist zu schreiben); diese ist umsomehr erklärlich, als ja auch der Priester am Buzygienfeste Verwünschungen gegen die Nichttheilnehmer ausstiess.¹) Dagegen ist der Zug, dass Herakles gerade den Mann, der sich nur mit ohnmächtigen Schimpsreden an dem gewaltigen Heros zu rächen vermag, zu seinem Priester ernennt, hübsch erfunden und sicher auf die gemeinsame Vorlage zurückzuführen. Allen drei Brechungen derselben gemeinsam ist die Namenlosigkeit des lindischen Bauern; erst Philostratos (imag. II 24) wagt ihn Θειοδάμαντα τὸν Λίνδιον zu nennen, indem er den Namen fälschlich aus der trachinischen Sage überträgt, wie Callimach. p. 12 bemerkt worden ist. Folglich las er beide Sagen vereint, aber nicht bei Kallimachos, wie ich a. a. O. vorschnell und verkehrt geschlossen habe 2), sondern in einem mythologischen Handbuche. Das ergiebt sich zur Evidenz aus der beiläufigen Bemerkung: Hoanlet γάρ που παρά Πινδάρ φ ενέτυχες, δπότε ες την τοῦ Κορωνοῦ στέγην ἀφικόμενος σιτεῖται βοῦν ὅλον. Das Abenteuer bei Koronos steht bei Apollodor II 7 7, 2, die Theiodamassage II 7 7, 1, die von dem rhodischen Bauer II 5 11, 8; wie eine Verwirrung der einander so ähnlichen Sagen entstehen konnte, ist nunmehr

<sup>1)</sup> Es ist wunderbar, dass Creuzer Annali dell' instituto 1835 p. 108 dies verkennen konnte.

<sup>2)</sup> In den Worten  $\tau \rho \alpha \chi \epsilon i \alpha \tau \tilde{\eta} \gamma \tilde{\eta}$  liegt keine Anspielung auf Trachis, wie ich a. a. O. angenommen habe.

leicht einzusehen. Ziehen wir noch das folgende Capitel (25) Aβδήρου ταφαί hinzu, dessen Inhalt wiederum bei Apollod. II 5 8, 1—4 steht, so gewinnen wir einen nicht zu verachtenden Einblick in die Arbeitsweise des Sophisten: er muss ein umfängliches Werk vor sich gehabt haben, in welchem die Sagen im wesentlichen nach hellenistischen Bearbeitungen erzählt waren¹); auch fehlte es nicht an Citaten. Die Existenz eines ganz adaequaten Werkes hat Erich Bethe in seinen schönen quaestiones Diodoreae mythographae (vgl. bes. p. 97) bewiesen; ich wage noch nicht beide zu identificiren, will aber wenigstens auf die überraschende Aehnlichkeit hingewiesen haben.

Die grosse Uebereinstimmung zwischen dem kurzen Auszug der Theiodamassage bei Apollod. II 7 7, 1 und der rhodischen Sage II 5 11,8 hat mich bewogen für beide Kallimachos als Gewährsmann anzusetzen. Da aber die Stelle des Philostratos soeben eine andere Erklärung gefunden hat und Kallimachos nur als Bearbeiter der trachinischen Sage nachgewiesen werden kann, so ist derselbe für die oben erschlossene rhodische auszuscheiden. Aber die Aehnlichkeit beider Bearbeitungen ist nicht wegzuleugnen und auch nicht gut auf die ursprüngliche Form der Sagen, bevor sie dichterisch gestaltet waren, zurückzuführen. Und nun bedenke man, dass wir eine rhodische Localsage vor uns haben. Wenn ich es auch nicht beweisen kann, so will ich doch als Vermuthung aussprechen, worauf gewiss mancher im Verlauf dieser Untersuchung schon gekommen ist: in der 'Póδου κτίσις des Apollonios hat die Geschichte gestanden.')

Stettin, 10. October 1887.

GEORG KNAACK.

<sup>1)</sup> Die Abderossage hat schon Kalkmann Rh. Mus. XXXVII 402 auf eine solche zurückgeführt; was derselbe über das Pindarcitat bemerkt, reicht nicht aus.

<sup>2)</sup> Konon konnte dieselbe sehr wohl benutzen; dass er das zweite Capitel seiner διηγήματα aus der Καύνου κτίσις des Apollonios entnahm, habe ich p. 14—16 zu beweisen versucht.

# ZU DEN HOMERSCHOLIEN.

Als ich im letzten Hefte dieser Zeitschrift (XXII 635) auf die Reste von Homerparaphrasen hinwies, welche U. Wilcken in den Sitz.-Ber. der Berlin. Ak. 1887, 817 veröffentlicht hat, war es mir nur darum zu thun einige mit denselben zusammenhängende Verse als einen Rest des Scholion E 64 zu erweisen; die Bedeutung des Fundes hatte ich noch nicht erkannt. Jetzt bringe ich die Stücke in Umschrift zum Abdruck. Denn wir haben in Wahrheit zwei Handschriften der sog. Didymusscholien aus dem 3. oder 4. und dem 5. Jahrhundert vor uns. Für die Verse A 1-16 entnehme ich die Angaben über die Didymusscholien, die selbst bekanntlich fast unzugänglich sind, den Zusammenstellungen von A. Ludwich in seinem Aristarch II. 513. Ludwich führt dort den Nachweis, dass die byzantinischen Homerparaphrasen aus diesen Didymusscholien stammen; die ihm selbst unwahrscheinliche Annahme, dass vielmehr beide auf dieselbe Quelle zurückzusühren wären, kann angesichts des nunmehr festgestellten Alters jener Scholien als erledigt gelten. Das Scholion zu 18 gibt Bekker ähnlich; die paar weiteren Glossen die von ihm gedruckte Paraphrase.

Das erste und ältere der beiden Papyrusblätter beginnt mit einer Hypothesis, die ich aus meiner allerdings geringen Kenntniss des Materials nicht nachweisen kann. Sie mag hier auch stehen, damit ein anderer sie nachweise. Was dann folgt steht ebenso in den Didymusscholien oder wenigstens einer ihrer Brechungen, wenn nichts anderes bemerkt ist; das ganz abweichende ist gesperrt. Die selbstverständlichen Ergänzungen weniger Buchstaben, die Wilcken gegeben hat, sind nicht bezeichnet.

Papyrus I.

A.

Μηνιν ἄειδε θεὰ Πηληιάδεω Αχιλίος.

'Αγαμέμνων αἰχμάλωτον ἔχων παλλακίδα, ἱερέως 'Απόλλωνος Χρύσου θυγατέρα, Χρυσηίδα, οὐκ ἀπέδωκεν δεομένψ λυ(5)-

τρώσασθαι τῷ πατρί. διόπερ λοιμὸς κατέσχεν τοὺς Ελληνας 5 ἐπ' ἐννέα ἡμέρας μηνίσαντος τοῦ θεοῦ, ἕως Αχιλλεὺς ἐπέγνω την αίτίαν Κάλχαντος μαντευσαμένου, καὶ Αγαμέμνων [μέν] πρότερον έπὶ τῆ μαντεία λοιδο(10)ρησάμενος Κάλχαντι τὴν μεν Χουσηίδα ἀπέδωκε τῷ πατρί, τὴν δὲ θυσίαν τῷ θεῷ, την δὲ Αχιλλέως ἀφείλατο Βρισηίδα . καὶ Αχιλλεύς μὲν της 10 μητρός έδεήθη Θέτιδος ὅπως αὐτῷ βοηθήση, ἡ δὲ παρεκάλεσε τὸν Δία ἐξ Αἰθιο(15)πίας ἥκοντα[ς] ἐλαττῶσαι τοὺς Έλληνας εν τη μάχη, Ήρα δε επ[ε]ὶ τούτω διηνέχθη πρὸς αὐτὸν καὶ νὺξ ἐγένετο, γέλωτα παρὰ την τῶν θεῶν εὐωχ[ε]ίαν παρασχόντος Ήφαίστου. περιέχει δὲ ή δαψωδία ήμέρας κα΄. 15 (20)  $\mu \tilde{\eta} \nu \iota \nu$ :  $\partial \varrho \gamma \dot{\eta} \nu$ .  $\vartheta \varepsilon \dot{\alpha}$ :  $Mo \tilde{\upsilon} \sigma \alpha$ .  $o \dot{\upsilon} \lambda o \mu \dot{\varepsilon} \nu \eta \nu$ :  $\partial \lambda \varepsilon \vartheta \varrho \dot{\iota} \alpha \nu$ .  $\ddot{\eta}$ μυρί : ήτις πολλά. Εθηκεν: εποίησεν. Ιφθίμους: Ισχυροψύχους. αὐτοὺς δὲ: τὰ δὲ σώματα αὐτῶν. ἑλώρια: ἑλκύσματα, σπαράγματα. οἰωνοῖσι: τοῖς σαρχοφάγοις ὀρνέοις. ἐρίσαντε : φιλονική (25) σαντες. ξυνέηκε : ξυνέβαλε. χολωθείς : δργι-20 σθείς. νοῦσον: νόσον. ὧρσε: ἐφώρμησε. ὀλέχοντο: ἀπώλλυντο. ούνεκα : διότι. ητίμησεν : άτιμον....σεν. άρητηρα: ίερέα. λυσόμενος : λυτρωσόμενος. ἀπερείσια : ἄπειρα, πολλά. άποινα: λύτρα. (30) στέμματα: τὰ ἱχετήρια. ἑχηβόλου: μαχροβόλου. σχήπτρωι: βασιλιχῆ δάβδω. ἐλίσσετο: <math>παρε-25 κάλει. κοσμήτοςε: ήγεμόνες (lies ήγεμόνας). δλύμπια δώματ' έχοντες. τὸν Ὀλυμπον κατοικοῦντες θεοί. Ὀλυμπος δέ ἐστιν θεων έν Μακεδονία οἰκητήριον. ἐκπέρσαι: ἐκπορ(35)θησαι. άζόμενοι: σεβόμενοι. έχήβολον —

### B.

Hier sind die Textworte in eine Columne, die Erklärungen in die andere gestellt. Deshalb sehlen durch Verstümmelung der Seite die Erklärungen zu V. 8, 9.

... Μοῦσα: Πηληιάδεω: τῷ παιδὶ τοῦ Πηλέως (sollte Genetiv sein) Αχιλλῆος: τοῦ Αχιλλέος. οὐλομένην: ὀλεθρίαν. ἢ: ἥτις. μυρία: πολλά. Αχαιοῖς: τοῖς Έλλησι. ἄλχεα: χαχά. ἔθηχεν: ἐποίησεν. πολλὰς δὲ: πλείστας δέ. ἰφθίμους: ἰσχυρούς. ψυχὰς: τὰς ψυχὰς. ἡρώων: τῶν ἡμιθέων ἀνδρῶν. αὐ-

<sup>16</sup> ἐσχυράς die andern Zeugen; es ist aus ἐφθίμους ψυχάς ἐσχυράς entstanden. 20 διήγειρεν, ἐνέβαλεν 21 ἐπειδή. Wilcken hat ἐποίησεν ergänzt; die andern Zeugen haben ἀτίμως ΰβρισεν, ἀπέπεμψεν unsicher.

τοὺς δὲ: τὰ δὲ σώματα αὐτῶν. ἑλώρια: ἑλκύσματα, σπαράγματα. τεῦχε: ἐποίει. κύνεσ(σ)ι: τοῖς κυσὶ. οἰωνοῖσι δὲ πᾶσι: καὶ πᾶσι τοῖς σαρκοφάγοις ώρνέοις λεγ(ομένοις unsicher von Wilcken ergänzt). Διὸς δὲ: ἡ δὲ τοῦ Διός. ἐτελείετο: ἐτελειοῦτο. βουλή: ἡ γνώμη. ἐξ οὖ δή: ἀφ' οὖ δὴ χρόνου. τὰ πρῶτα: τὴν ἀρχήν. διαστήτην: διέστησαν. ... θεῶν ... ἔριδι .... ξυνέηκε .... μάχεσθαι ... Αητοῦς καὶ Διός ..... ὅ γὰρ: οὖτως γὰρ. βασιλῆι: τῷ βασιλεῖ. χωλωθείς ὀργισθείς. νοῦσον: λ(ο)ιμικὴν νόσον. ἀνὰ στρατὸν: ἀνὰ τὸ στράτευμα. ὧρσεν: ἐνέβαλεν. κακὴν: κακωτικήν. ὀλέκοντο δὲ: ἀπόλοντο δέ. λαοὶ: οἱ ὅχλοι. οῦνεκα: τιότι. τὸν χρύσιν: τὸν ἱερέα. ᾿Ατρείδες: ὁ τοῦ ᾿Ατρέως παῖς. θοὰς: ταχείας. ἐπὶ νῆας: ἐπὶ τὰς ναῦς. ᾿Αχαιῶν: τῶν Ἑλλήνων.

So weit die Aegyptismen des Schreibers nicht berichtigt sind, wird sie jeder leicht durchschauen. Dies jüngere Stück ist noch näher mit den Didymusscholien verwandt als das andere; ein paar Erklärungen stehen an anderer Stelle, wo dasselbe Wort wieder vorkommt. Auch die vier Verse des Schol. E 64 stehen übrigens in den Didymusscholien, und zwar übereinstimmend mit der Fassung des Venetus A.¹)

Also zur Zeit des Porphyrius bestand der Commentar zur Ilias, den wir bisher fast ganz verachtet haben. Uns liegt er vollständig in mehreren Handschriften vor, die noch dem zehnten Jahrhundert oder auch dem elften angehören<sup>2</sup>), also gleichalt oder gar älter als die drei vornehmen Handschriften Venetus A, B und Townleyanus, die uns die drei freilich ungleich gelehrteren und werthvolleren Homererklärungen erhalten haben, die es giebt. Denn so steht es doch. Wir haben von Porphyrius die homerischen Fragen, vollständig (d. h. nicht epitomirt, wenn auch nur stückweise) ausser im Vat. 305 in den äusseren Scholien B<sup>2</sup> erhalten, stark verkürzt in BT, wo sie jedoch dem ursprünglichen Commentar nicht angehören; auf diesen Wegen gelangten sie auch zu Eustathius. Aber dieser besass auch noch besondere Excerpte aus Porphyrius Schrift

<sup>1)</sup> Ich entnehme das dem noch nicht ausgegebenem ersten Bande der scholia Townleyana von Maass p. XXV.

<sup>2)</sup> Ludwich II 512 führt cod. Vatic. 33 aus dem elften Jahrhundert an. Aus dem zehnten ist der codex Mureti, über den Maass in dieser Zeitschrift XIX 559 handelt; mehr vor seiner Scholienausgabe.

περὶ τῶν παραλελειμμένων, von welcher in den Scholien, namentlich T, nur wenig erhalten ist. Der Commentar BT, in seiner Eigenart sehr kenntlich, ist das zweite; seine Abfassungszeit datirt sich dadurch, dass er weder porphyrisches noch herodianisches Gut ursprünglich enthalten hat; er wird aber kaum älter als Herodians Lebenszeit sein. 1) Das dritte ist die kritische Ausgabe, welche der gemacht hat (Herodoros?), der die Schriften der vier Männer zusammenstellte; er hat nach Herodian, aber schwerlich lange nach ihm gelebt.2) Sein Werk liegt im Ven. A vor, erstens in verhältnissmässig unverkürztem Zustand, zweitens in den Textscholien stark epitomirt. Diese Fassung ist aber auch in einen der Vorfahren von BT übergegangen, während A ausser manchem, was sich mit dem echten Commentar BT berührt oder zu berühren scheint, sehr viel aus den Didymusscholien aufgenommen hat, namentlich die toroρίαι; welche zu diesen gehören, wie zum Uebersluss die Verse aus Schol. E 64 auf dem Papyrus erhärten. Auch die Handschriften BT haben manches mit D gemeinsam: und wie sollte man angesichts des Alters von D bezweifeln, dass es aus dieser Tradition stamme? Das Altersverhältniss der zufällig erhaltenen Handschriften entspricht also dem wirklichen Altersverhältniss, und es liegt auf der Hand, wie stark die relative Bedeutung von D dadurch wächst, zunächst für jeden Versuch einer Analyse der gelehrteren Scholien.

In der That führt uns diese Art der Homererklärung durch kurze Uebersetzung in das geläufige Griechisch, Erläuterung der Wortbedeutungen, wo sie noth thut, und eine πρόχειρος ἱστορίας ἀπόδοσις besser als irgend etwas in das lebendige Getriebe der

<sup>1)</sup> Wie es ganz deutlich ist, dass die Auszüge aus dem Viermännerbuche fremdartige Zusätze in BT sind, so halte ich das für sicher auch von denen aus Porphyrius; über Herodian kann man zweifeln. Als Original betrachte ich die erklärenden Scholien, die aesthetischen Bemerkungen, und was damit zusammenhängt. Wollte jemand aber lieber annehmen, dass BT in später Zeit contaminirt wäre aus A, D, Porphyr. und einem exegetischen Commentar, so würde das praktisch nichts ändern: denn dieser bleibt ein Individuum für sich. Er verdient auch nach Roemers guter Vorarbeit eine Untersuchung.

<sup>2)</sup> So Lehrs. Bedenklich macht freilich, dass Orion noch Aristonikos direct benutzt hat. Aber sein Lexicon zeigt am besten, wie sehr die Kenntnisse der späten Grammatiker von den zufällig ihnen zugänglichen Büchern abhingen. In das Etymologicum Magnum ist Aristonikos theils durch Orion, theils durch das Viermännerbuch gekommen. Die Ansichten von Maass (in dieser Zeitschr. XIX 334 dünken mir nicht wahrscheinlich.

Grammatik oder besser des Unterrichts ein. Es ist eine Schulausgabe in unserem Sinne, berechnet nicht auf die Kreise der Zunft. sondern auf die des Lebens. Was darin steht war für den Gelehrten trivial, ist es zum grössten Theile noch; aber es ist wirkliche Gelehrsamkeit, was hier trivialisirt wird. Man beachte wohl, dass die aristarchische Tagzählung auf dem älteren Papyrus notirt wird, dass Olumnos in der richtigen, von Aristarch nach anderer Vorgang durch denlai eingeschärsten Bedeutung von dem Gebrauche der νεώτεραι gesondert wird, dass οἰωνοζσί τε πάσι nicht blos erscheint, sondern auch die Schwierigkeit berührt wird, welche durch die Aufnahme dieser verkehrten Lesart entsteht. Ja selbst anderes, was trivial scheint, weil es einleuchtend richtig ist, entbehrt nicht der Spitze: die anderen Scholien zeigen, dass nicht jeder so verständig war, µveía im Wortsinne zu nehmen. nicht blos in Einzelnheiten sind die Spuren des Meisters wahrnehmbar: es gilt das in hüherem Grade von der ganzen Art der Behandlung. Namentlich durch das Lexicon des Apollonios und was damit zusammenhängt ist ja deutlich geworden, dass Aristarch den Theil des grammatischen Geschäfts, in welchem sein Ruhm ein unbestrittener ist, die Worterklärung aus der exacten Beohachtung des Sprachgebrauches, eben durch eine knappe Paraphrase, hie und da mit Begründung, in seinen Vorlesungen geleistet hat, und dass sich diese Gelehrsamkeit wesentlich auf diesem Wege von Mund zu Mund, von Hest zu Hest fortpslanzte. Bei dem Meister kam noch vieles dazu; die Merkzeichen für seine gelehrten specifisch philologischen Erörterungen standen ja am Rande seines Textes. Dieses gelehrte Material fiel im Laufe der Zeiten fort, oder es blieb nur so viel davon, als sich für den Schulunterricht verwendbar zeigte. Aber die Vorlesungen im Museion waren von denen, welche in jeder Stadtschule die Grammatiker hielten, welche jeder Junge und wohl auch viele Mädchen durchmachten, nur graduell verschieden, und die im Alterthum so überaus bedeutende Zähigkeit der zunstmässigen Tradition spann den aristarchischen Faden weiter.

Ein Niederschlag dieser Tradition, wie sich nun zeigt, spätestens aus der Zeit des Porphyrius, sind die sog. Didymusscholien. Es ist möglich, dass sich ein Name wird finden lassen für den, der einmal einen solchen maassgebenden Schulcommentar gemacht hat. Aber auch wenn das geschehen sollte, wird nicht dieser Mann der wichtigste sein, sondern die nicht an bestimmte Namen ge-

knüpfte Tradition. Möchte sich doch jemand finden, der sich nicht durch die schwere und undankbare Einzelarbeit abschrecken lasse, und uns die Didymusscholien und was damit zusammenhängt durch einen Abdruck erschliesse. Freilich dürfte nicht etwa eine Handschrift abgedruckt werden und dann eine andere und so weiter: das Material müsste aufgearbeitet sein, denn diese Scholien brauchen nicht öfter als einmal gedruckt zu werden: aber den einen Abdruck fordert die Wissenschaft.

Göttingen, 6. Dec. 1887.

U. v. WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF.

# MISCELLEN.

## ZU EUSEBIUS.

Die Handschrift, aus welcher Angelo Mai das sogenannte χουνογραφείον σύντομον herausgegeben hat (Script. vet. tom. I 2 p. 1-40 = Euseb. ed. Schoene vol. I app. p. 68-102) galt, nachdem B. Niese u. A. sie vergeblich gesucht hatten, als verschollen, wiewohl sie Mai selbst in seiner Vorrede (p. XVII) genauer, als er sonst pflegte, bezeichnet hat: 'codex Columnensis olim, nunc Vaticanus membraneus saec. XI'. Die Nachforschungen nach der ebenfalls verschollenen Handschrift des Commentars des Proclus zu Platos Republik veranlassten mich, die seit 1878 zugängliche, bisher wenig beachtete Bibliothek der Fürsten Colonna, welche 1821 durch Kauf in den Besitz der Päpste überging und dreiundneunzig zum Theil sehr alte griechische Handschristen (bezeichnet als Vat. graec. 2162-2254) enthält, genauer durchzusehen. Bei dieser Gelegenheit fand sich auch die Handschrift des χρονογραφεῖον σύντομον, Vat. graec. 2210. Sie gehört vielleicht noch dem zehnten Jahrbundert an und stammt, wie etwa die Hälfte der columnensischen Handschriften, aus der Bibliothek der Salviati zu Florenz. Auf dem ersten Blatt steht von einer Hand des vierzehnten Jahrhunderts τὸ παρὸν βιβλίον τυγχάνει ἐμοῦ δημητρίου τοῦ γραμματιχοῦ.

Die Handschrift enthält, wie schon Mai angab, zunächst Bl. 1—138 Theodorets Werk περὶ αἰρέσεων, sodann Bl. 138—143 Γεωργίου μοναχοῦ καὶ πρεσβυτέρου ἐκ τῶν κεφαλαίων τῶν πρὸς Ἐπιφάνιον περὶ αἰρέσεων κεφάλαιον Τ΄ περὶ τῶν ώριγενιαιτῶν, hierauf Bl. 143—145 Μαξίμου περὶ τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς, danach eine Zusammenstellung von Aussprüchen der Kirchenväter κατὰ ἀνοήτων, endlich das χρονογραφεῖον σύντομον, welches Mai übrigens, soweit ich nach kurzen Proben, welche ich damals nahm, urtheilen kann, ziemlich getreu abgeschrieben hat.

Breslau, 8. October 1887.

R. REITZENSTEIN.

## DER EPIGRAMMENDICHTER IGNATIUS.

Die Lebenszeit des Dichters Ignatius, von welchem uns einige Epigramme in der Anthologia Palatina erhalten sind, setzt P. Wolters im Rhein. Mus. XXXVIII p. 117 frühestens auf das Jahr 911 p. Chr. fest. Er erschliesst diesen Ansatz aus dem Epigramm Anth. I 109, welches unter der Ueberschrift: Ἰγνατίου τοῦ μαγίστοφος τῶν γραμματικῶν. εἰς τὸν ναὸν τῆς Θεοτόκου εἰς τὴν Πηγήν, lautet:

Πτωθέντα χοσμεί τὸν ναὸν τῆς παρθένου Βασίλειός τε\* σὺν Κωνσταντινωλέων.

Unter dem genannten Constantin versteht W. den bekannten Kaiser Constantin Porphyrogennetus, welcher a. 911 als Mitregent seines Vaters Leo VI, a. 913 selbständig zur Regierung kam. W. zieht sodann eine litterarhistorische Notiz des Suidas (v. Ἰγνάτιος) herbei, in welcher ein Ignatius, Diacon in Constantinopel und später Metropolit von Nicaea, als Dichter und zugleich als Verfasser von Lebensbeschreibungen der Patriarchen von Constantinopel Tarasius († 806) und Nicephorus († 829) genannt wird. Dieser werde gewöhnlich als Zeitgenosse der Patriarchen angesehen; sei dies richtig, so müsse es zwei Dichter des Namens Ignatius gegeben haben. Sed nullam video causam, schliesst W., cur non unum fuisse statuamus tempore Constantini VII, qui et carmina et vitas patriarcharum scripserit.

Die letztere Bemerkung zeigt, dass W. nicht einen Blick in die Biographien geworfen hat, da aus diesen selbst auf das klarste hervorgeht, dass Ignatius zu den beiden Patriarchen in personlichen Beziehungen gestanden hat; er konnte also unmöglich ein Jahrhundert später jenes Epigramm schreiben. Zu vergleichen ist darüber jetzt das Kieler Gymnasial-Programm für 1886: Ignatii Diaconi tetrasticha etc. recens. Car. Frid. Müller p. 13 ff. Es würde somit nur der Ausweg bleiben, den Fr. Hanssen in der Recension der Müllerschen Arbeit im Philol. Anzeiger XVII p. 141 eingeschlagen hat, den Epigrammatiker von dem dichtenden Diakon zu unterscheiden. Diese Annahme scheint um so plausibler, als Müller p. 16 andere Gedichte, welche unter dem Namen eines Ignatius überliefert sind, aus metrischen Gründen dem Diacon abspricht und dieselben einer späteren Zeit zuweist, während er sich auffallender Weise über die Epigramme und den W.'schen Ansatz derselben gar nicht ausspricht.

Auch ich bin der Ansicht, dass wir zwei Dichter des Namens Ignatius zu unterscheiden haben, halte aber den W.'schen Ansatz für die Lebenszeit des Epigrammatikers für versehlt. Die Beziehung des im Epigramm genannten Constantin auf den Kaiser Constantin VII ist nicht nur völlig willkürlich, sondern, bei Erwägung der historischen Ueberlieferung über die Baugeschichte der Marienkirche in der Vorstadt Pege, sehr unwahrscheinlich. Der Porphyrogennet selbst in der Biographie seines Grossvaters Basilius (Theophanes contin. Lib. V cp. 80 p. 323, 5 ed. Bonn) schreibt in ähnlichen Ausdrücken wie das Epigramm: (Βασίλειος) τὸν ἐν τῆ Πηγή της θεομίτορος θείον ναὸν διαπτωθέντα καὶ τὸ ἀρχαίον άποβαλόντα κάλλος άνενεώσατο τε καὶ ὑπερλάμποντα μᾶλλον ἤπεο τὸ πρότερον ἔδειξεν. Waren im Epigramm die Nachfolger des Basilius Leo VI und Constantin VII gemeint, so wurde damit eine weitere Bauzeit von mindestens 25 Jahren angedeutet sein, die nach der obigen Stelle über die Thätigkeit des Basilius für die Kirche sehr unwahrscheinlich ist. Allerdings wurde die Kirche dann vermuthlich zur Zeit der Regierung des Porphyrogenneten von neuem verwüstet, als die Bulgaren a. 922 den Palast in Pege niederbrannten (Georg. Mon. in den Scriptores post Theophanem p. 894, 7 ed. Bonn), allein dies geschah bald nachdem sich Romanus Lacapenus zum Kaiser gemacht und dem Kaiser Constantin VII zwar den Titel gelassen, aber einen geringeren Rang angewiesen hatte (Georg. Mon. p. 893, 2). Wurde die Kirche damals bald hergestellt, so würde sicher im Epigramm der Name des Romanus, nicht der Constantins genannt sein. Aber auch wenn wir annehmen wollten, die Kirche habe damals während der 25 jährigen Vorherrschaft des Romanus in Trümmern gelegen, und erst nach Beseitigung dieses Kaisers a. 944 sei der Neubau von Constantin unternommen worden, so würde doch die Form des Epigramms die Annahme verbieten, dass es damals gedichtet worden sei. Denn unbedingt würde damals das Epigramm so gewendet worden sein, dass Constantin als der Bauherr genannt, die Thätigkeit seiner Vorfahren, wenn überhaupt, nebenbei erwähnt wäre. In Wirklichkeit erscheint aber Basilius als Erbauer der Kirche (Βασίλειος κοσμεί) und die Namen Leo und Constantin werden beiläufig genannt. So konnte, zumal in Byzanz, nur zu der Zeit geschrieben werden, als der Kaiser Basilius seine Restaurationsarbeiten an der Kirche ausführte. Dazu passen nun vortrefflich die historischen

Verhältnisse, wenn wir unter dem genannten Constantin nicht den Porphyrogenneten, sondern den in jugendlichem Alter vor seinem Vater gestorbenen Sohn des Basilius verstehen, und uns erinnern, dass Basilius seine Söhne Constantin und Leo bereits zu seinen Lebzeiten zu Kaisern krönen liess. Das Epigramm, etwa als Inschrift über dem Hauptportal der Kirche gedacht, datirt somit ganz genau den Neubau auf die Regierung der Kaiser Basilius, Constantin und Leo, wie damals alle officiellen Documente datirt worden sind, findet aber gleichzeitig in der Verwendung des Singular Basilius — nosuei den richtigen Ausdruck dafür, dass Leo und Constantin nur ihre Namen bei dieser Gelegenheit hergeben, Basilius der wirkliche Erbauer der Kirche ist. Da Leo 6. Jan. 870 gekrönt wurde, Constantin etwa a. 880 starb, so fallen der Neubau und das Epigramm in dies Jahrzehnt.

Unmöglich ist es somit nicht, dass der wahrscheinlich zwischen a. 780 und 790 geborene Diacon und Metropolit Ignatius in hohem Greisenalter jene zwei Zeilen geschrieben habe, aber doch aus anderen Gründen höchst unwahrscheinlich. Sicher ist, dass es zwischen a. 870—880 einen Metropoliten von Nicaea dieses Namens nicht gegeben hat, denn (ich entnehme diese Angaben aus Le Quien Oriens christ. I 646) a. 869 auf dem achten oecumenischen Concil unterschreibt als solcher Nicephorus, dieser wurde a. 878 nach dem Tode des Patriarchen Ignatius abgesetzt und durch Amphilochius ersetzt, a. 880 nalım Gregorius Asbestas am Concil des Photius Theil. Möglich wäre es allerdings, dass Ignatius sein Bisthum vor 869, sei es bei der Absetzung des Patriarchen Ignatius a. 857, sei es bei der des Photius a. 867 verloren, und noch nach 870 als Privatmann gelebt hätte. Allein gegen die Identität des Epigrammatikers mit dem Metropoliten spricht ferner noch die Art, wie ersterer in einem anderen Epigramm (Anth. Pal. XV 29) von sich rühmt: Ίγνάτιος τάδε τεῦξεν, ὃς ἐς φάος ἤγαγε τέχνην γραμματικήν λήθης κευθομένην πελάγει. So konnte unmöglich der Diacon Ignatius schreiben, welcher Tarasius und Nicephorus mit hoher Verehrung als seine Lehrer in der Wissenschaft nennt, und deren Verdienste um die Studien ihrer Zeit so anerkennend hervorhebt. Wir haben also zwei Dichter des Namens Ignatius zu unterscheiden, deren Lebenszeit etwa um ein Menschenalter verschieden ist, den Diacon und Metropoliten, und den magister Grammaticorum, dem ausser den Epigrammen die von Müller p. 16 gekennzeichneten schlechten Verse angehören mögen. Bei seinem bombastischen Selbstlob, dass er die grammatischen Studien der Vergessenheit entrissen, könnte man daran denken, dass er dem Caesar Bardas bei der Wiederaufrichtung der Hochschule in Constantinopel behülflich gewesen sei, und sein Titel als μαγίστως τῶν γραμματικῶν könnte der officielle Titel eines Professors an dieser Hochschule gewesen sein.

Bonn. C. de BOOR.

# ZU DEN RÖMISCHEN ZAHL- UND BRUCHZEICHEN.

(Nachtrag zu Bd. XXII S. 596 f.)

Gleichzeitig mit meiner in das letzte Heft dieser Zeitschrift aufgenommenen Erörterung über die römischen Zahl- und Bruchzeichen hat mein Freund und Arbeitsgenosse Karl Zangemeister in dem Sitzungsbericht der Berl. Akad. vom 1. Dec. 1887 (S. 1011 f.) die 'Entstehung der römischen Zahlzeichen' behandelt. Die Ergebnisse beider Untersuchungen gehen weit auseinander. Da ich die Zangemeistersche bei der meinigen nicht habe benutzen können und sie mich in keinem Punkte überzeugt hat, will ich hier nachträglich hinzufügen, warum sie mir versehlt erscheint.

Nach Zangemeister sind die Ziffern bis 1000 gleichzeitig und nach einem einheitlichen Bildungsprincip entstanden und zwar durch 'Decussation'. Aus I wurde durch Kreuzung X = 10, aus diesem durch Halbirung V = 5. Aus dem Zehnzeichen gingen durch 'Decussation' zwei Zeichen für 100 hervor, theils X, theils X. Das Zeichen für 50 \$\psi\$ ist entweder durch 'Decussation' aus dem Fünfzeichen oder durch Halbirung aus dem ersten Zeichen für 100 hervorgegangen. Das zweite Zeichen für 100 ist durch Vereinfachung unter Mitwirkung der Initiale aus X zu C geworden. Aus demselben Zeichen für 100 ging durch abermalige 'Decussation' die Form CXO = 1000 hervor, aus dieser durch Halbirung D = 500. Das Zeichen für 500 gab dann, wieder durch 'Decussation', die für 5000 IOO und 50000 IOOO, und diese durch Verdoppelung die Zeichen für 10000 CCIOO und 100000 CCCIOOO.

Gegen diese Theorie sprechen die folgenden Bedenken.

- 1. Die Behauptung, dass die Italiker in der Epoche vor der 'gewiss spät erfolgten' Einführung des griechischen Alphabets mit den Ziffern für 1, 5, 10 nicht hätten auskommen können, sondern auch ein Zeichen für 100 hätten haben müssen, ist nicht blos insofern bedenklich, als jene Einführung gewiss früh erfolgt ist, wenn überhaupt bei solchen Fragen von spät und früh geredet werden darf. Es ist mehr als verwegen über das Stadium der Cultur, auf welchem das hellenische Alphabet die Italiker vorfand, sich Muthmassungen zu gestatten und die Frage aufzuwerfen, wie die noch nicht schreibenden, aber der Ziffern sich bedienenden Italiker das Hundert ausgedrückt haben mögen. So gut wie die Hunderttausende in langen Reihen auf der duilischen Inschrift figuriren, so gut kann in ältester Zeit die Zehn vielfach wiederholt Man kann damit vergleichen, dass das einzige vorworden sein. griechische Bruchzeichen des römischen Systems das der kleinen Einheit (uncia) ist und das Hälftenzeichen erst mit dem Alphabet eintritt, also in ältester Zeit die kleine Einheit bis neunmal (oder gar, wenn für diese Zeit ein Duodecimalsystem bestand, bis elfmal) hat neben einander gestellt werden können.
- 2. Dass von den drei Aspiraten, die das griechische Alphabet in der Folge ⊗ Φ Ψ darbot, das erste Zeichen für 100, das zweite für 1000, das dritte für 50 verwendet worden ist, erklärt sich daraus, dass die beiden ersten Zeichen für die Ergänzung des vorhandenen Ziffernsystems wesentlich waren, das dritte entbehrlich und eigentlich erst brauchbar wurde in Verbindung mit der Aufstellung des Zeichens 500 durch Halbirung der zweiten Aspirata. Mit Unrecht also fordert Zangemeister die Verwendung der drei Zeichen in der durch den Zahlenwerth gegebenen Folge.
- 3. Dass das jetzt im lateinischen für das Hundert dienende Zeichen in dieser Form jung und ein älteres verschollen ist, ist evident und räumt auch Zangemeister ein. Jede methodische Untersuchung wird weiter anerkennen müssen, dass bei der wesentlichen Analogie der lateinischen und der etruskischen Zahlzeichen in diese Lücke das etruskische Zeichen  $\otimes$  eintritt, dessen Form derselbe Gelehrte bestätigt und dessen Deutung als Zeichen für 100 auch er als wahrscheinlich anerkennt.
- 4. Dass die Etrusker, welche in ihrem Alphabet die Aspiraten festhalten, sich derselben Zahlzeichen bedienen, indem sie dieselben

von den entsprechenden Buchstabenformen differenziren, kann den Ursprung der lateinisch-etruskischen Zissern aus den Aspiraten nicht in Frage stellen, da es sehr wohl möglich, ja wahrscheinlich ist, dass die Etrusker diese Zissern entweder von ihren südlichen Nachbarn übernommen oder doch im Wechselverkehr mit diesen sestellt haben.

- 5. Die Fehlerhaftigkeit und Willkürlichkeit der von Zangemeister aufgestellten einheitlichen Reihe ist augenfällig. Die Entwickelung der Zeichen für 5 und 10 aus der Einheitslinie, wie er sie annimmt, führt nicht auf X und V, sondern auf + und 1; meine Erklärung, dass diese Figuren die Hand und die Doppelhand andeutend wiedergeben, giebt den Schräglinien ihr unabweisbares Recht.
- 6. Was Zangemeister decussare nennt und wie er dies decussare verwendet, verstehe ich nicht. Decussis sind decem asses1), wie centussis hundert und quadrussis vier Asse; decussare heisst das Zehnzeichen setzen, also zwei Linien in das schräge Kreuz stellen. Niemals heisst das Wort 'verzehnfachen' und es hat überhaupt mit dem Zahlensystem nichts zu schaffen. Die in der lateinischen Cursivschrift häufige Form  $\chi$  u. s. w. für 20 und die analogen für 30 und 40 führen in keiner Weise auf ein sonst unbekanntes Verzehnfachungszeichen, sondern sind einfache Contignation mehrerer Zehnzeichen. Alle Contignation beruht bekanntlich auf der Zusammenziehung mehrerer Zeichen in eines mittelst der Doppelfunction einzelner Linien, mögen diese nun unverändert bleiben, wie in W und A, oder denaturirt werden, wie in W, wo der zweite Schrägstrich des V zugleich als Perpendicularstrich des R functionirt. Bei dem Zeichen für XX wird durch Veränderung der Stellung (Tieferstellung des zweiten X) und Verbindung zweier der vier Querlinien  $\frac{X}{X}$  zu  $\frac{X}{X}$ , und in analoger Weise können drei und vier Zehnzeichen verbunden werden. Auf welchem graphischen Wege aus X die Zeichen \* oder 🔀 im Werthe von 100 hervorgehen können und wie dies Decussation genannt werden kann, ist mir ein unlösbares Räthsel.

<sup>1)</sup> Schon das analoge Wort centussis zeigt, dass nicht eine Münze gemeint sein kann; auch hat in dem Kupfergeld das Zehnasstück eine untergeordnete Rolle gespielt und heisst das silberne Zehnasstück nicht decussis, sondern (nummus) denarius. Es ist also der Werth oder das Gewicht von zehn Assen darunter verstanden.

- 7. Der Werth des auf zwei etruskischen Denkmälern vorkommenden Zeichens \* == 100 ist sehr problematisch, die Annahme eines doppelten Zeichens für 100 ein übler Nothbehelf.
- 8. Die 'Erschliessung' der nirgends überlieferten Form 🗲 == 100 und deren Vereinsachung in C kritisiren sich selber ohne weiteren Commentar.
- 9. Dass die Grundform des Tausendzeichens O, nicht aber CXD ist, zeigt zur Evidenz das Halftenzeichen D, wahrend dies aus der von Zangemeister angenommenen Grundform sich nicht entwickeln lässt. Uebrigens sind beide nur graphische Varietäten; die jüngere ist entstanden durch stärkere Angabe des oberen und unteren Einschnittes der Hasta, wodurch die beiden Hälften ID sich der Kreisform näherten, O in o und CXO überging.
- 10. Die Annahme, dass die Zeichen für 5000 und 50000 die primären und die für 10000 und 100000 erst daraus abgeleitet sind, ist aller Wahrscheinlichkeit zuwider. Zu welchen unhaltbaren Consequenzen die durch nichts gestützte Behauptung, dass der einzelne Seitenstrich oder seitlich gestellte Halbkreis verzehnfacht, nothwendig hinführt, ist hier mit Händen zu greifen. Wäre sie richtig, so müsste sie vor allem auch für die Zeichen 10000 und 100000 gelten, und es kann dem nicht durch 'Verdoppelung' der Zeichen für die Hälften ausgewichen werden. Ueberhaupt ist die Entwickelung der Zeichen für 10000 und 100000 aus dem Zeichen für 1000 durch Umkreisung und die der Zeichen für 500, 5000, 50000 aus den entsprechenden Doppelten durch Halbirung so in sich selbst evident, dass an diesem Bildungsprozess bisher noch niemand gezweifelt hat und auch in Zukunst schwerlich ein Zweiter zweiseln wird.
- 11. Das Zeichen für quingenta milia ist aus der Initiale durch eine kleine an das Hunderttausendzeichen anlehnende Differenzirung hervorgegangen. Der neben dieser naheliegenden Aussassung von Zangemeister zur Auswahl hingestellte Vorschlag, dasselbe auf ein verzogenes cursives D zurückzuführen, verdient keine Billigung. Das cursive D ist offenbar denaturirt aus dem der Lapidarschrift, indem der Perpendicularstrich mit dem Halbkreis in einem Zug gebildet und dadurch selber zum Halbkreis ward. Dergleichen denaturirte Formen sind nicht zeugungsfähig; auch ist nicht D quingenta milia, sondern D, und bei Zangemeisters Aufstellung fehlt dem Zeichen jede Spur des unentbehrlichen Ueberstrichs, selbst wenn man so

nachsichtig sein will die Aehnlichkeit des Zahlzeichens selbst mit dem Cursivbuchstaben anzuerkennen.

12. Nach Zangemeisters Ansetzungen sind die italischen Ziffern von 1 bis 1000 in vorgriechischer Zeit auf einmal ins Leben getreten, gleich wie Athene aus dem Haupte des Zeus, und es wird dies bezeichnet als ein in die Urzeit Italiens fallender Lichtstrahl. Die natürliche Geburtsform geht andere Wege und der Lichtstrahl scheint mir ein Irrlicht. Es ist höchst unglaublich, dass irgend ein und nun gar ein nicht schreibendes Volk das Problem der Ziffernerfindung in dieser Vollkommenheit mit einem Schlage gelöst hat. Es ist noch weniger glaublich, dass dieses selbe Volk gleichzeitig nicht ein einziges Bruchzeichen erfunden haben soll, zwar 500 und 1000, aber keine Hälfte schreiben konnte. Denn Zangemeister selbst, wie sehr er auch die Zifferbezeichnung durch die Initialen perhorrescirt und selbst den Zeichen für centum und für quingenta milia ihren recht evidenten Ursprung halbwegs bestreitet, wird nicht leugnen, dass die Zeichen für semis und semuncia nichts anderes sein können als die Initialen und dass also selbst das einfache Hälftenzeichen junger ist als die Bildung des lateinischen Alphabets.

Mit schlagender Deutlichkeit führt das römische Ziffersystem uns die drei grossen Etappen der italischen Civilisationsanfänge vor: die Epoche vor der Kunde des griechischen Alphabets lediglich mit den Ziffern für 1, 5 und 10 nebst dem Zeichen der uncia; die Entnahme der Zeichen für 100, 1000 und 50 aus dem griechischen Alphabet; endlich die auf italischem Boden hinzugetretene Entwickelung weiterer Zeichen aus dem des Tausend. Auf keinem anderen Gebiet begegnen dem vergleichbare Repräsentanten der vorgriechischen Cultur, der einfachen Entlehnung griechischer Erfindungen, der diesen Erfindungen sich anschliessenden und vielleicht der Zeit nach mit ihrer Uebernahme zusammenfallenden Weitergestaltung; da wir hier sie haben, werden wir sie auch zu behaupten wissen.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

# POMPEIANISCHE GESCHÄFTSURKUNDEN.

In einem vor kurzem in Pompeii aufgegrabenen Gelass fanden sich, offenbar früher eingeschlagen in ein starkes Tuch, eine Anzahl von Silbersachen, worunter ein vollständiges Service von vier gehenkelten Schalen nebst Untersetzern, vier grossen und vier kleinen silbernen Tassen und vier Eierbechern am bemerkenswerthesten ist, nebst einer silbernen Jupiterstatuette, drei Paar goldener Ohrringe und ähnlichen Gegenständen, endlich den Ueberresten verschiedener Geschäftsurkunden, welche von Herrn Giulio de Petra in den Notizie degli scavi des Jahres 1887 S. 415 f. veröffentlicht worden sind. Sie werden danach hier wiederholt, da sie in ihrer Eigenart die Aufmerksamkeit der Romanisten und der juristische Documente beachtenden Philologen verdienen. Die Erläuterung, deren sie allerdings bedürfen, wird wohl einer von jenen in einer juristischen Zeitschrift geben; hieher würde sie nicht passen. Die Gegenstände waren offenbar Eigenthum der Dicidia Margaris, die in der ersten Urkunde als Käuferin, in der zweiten als Gläubigerin auftritt und in deren Händen also sowohl der Kaufcontract wie die Schuldverschreibung sich befinden mussten.

1. Wahrscheinlich erste Tasel eines Diptychon, welches vollständig nach ungesährer Schätzung 20 Cent. breit und 13 hoch war; der untere Theil sehlt. Dieselbe ist, so weit überhaupt, wohl erhalten und in den Notizie sacsimilirt. Der Inhalt ist ein Kauscontract, geschlossen zwischen der Verkäuserin Poppaea Note, welche als Freigelassene ihren Vormund hinzunimmt, und der Käuserin Dicidia Margaris, über zwei Sclaven Simplex und Petrinus. Da der Verkaus nummo uno geschieht und daneben Z. 6 die Formel ob seste[rtios]... austritt, sollte wohl das Eigenthum sosort übergehen, das Kausgeld aber creditirt werden.

Poppaea Prisci liberta Note iuravit pueros Simplicem et Petrinum, sive ea mancipias alis nominib[us sunt, sua esse seque possidere, neque ea mancipia | | | nu ulli obligata esse neque sibi cum ulo com[munia esse, eaque mancipia singula sestertis nu[mmis sin-

<sup>1</sup> In den Buchstaben ae von Poppaea ist corrigirt, auch ri in Prisci undeutlich oder verschrieben. — 3.4 vielleicht [vel u]nu(m).

|    | $\boldsymbol{g}$    | ulis | $D_1$ | icid | ia           | Mai                | rga         | ris | en               | it          | ob | ses     | ite[1 | tio | s /    | 1 | 11 | et   |  |  |
|----|---------------------|------|-------|------|--------------|--------------------|-------------|-----|------------------|-------------|----|---------|-------|-----|--------|---|----|------|--|--|
|    | mancipio accepit de |      |       |      |              |                    |             |     | e Poppea         |             |    | Prisc[i |       | i   | hberta |   |    | Note |  |  |
|    | tı                  | utor | e a   | uct  | ore          | $\boldsymbol{A}$ , | Co          | арт | ·as[1            | <b>i</b> ]0 | A  | 1       | 1     | 1   | 1      | 1 | 1  | 1    |  |  |
|    | libr                | ipen | ide   | in   | 8 <b>i</b> 1 | ngul               | a.          | P.  | $\boldsymbol{C}$ | 1           | 1  | 1       | 1     | 1   | 1      | 1 | [a | n-   |  |  |
| 10 | tes                 | tata | es.   | t ii | n s          | in[g               | <b>u</b> ]l | a   | 1                | 1           | 1  | /       | 1     | 1   | 1      | 1 | 1  | 1    |  |  |
|    | Pop                 | peo  | P     | risc | ri l         | ib[e               | rta         | N   | ote              | 1           | 1  | 1       | 1     | 1   | 1      | 1 | 1  | 1    |  |  |
|    | uti                 | ea   | ma    | inc[ | ipie         | 7                  | 1           | 1   | 1                | 1           | 1  | 1       | 1     | 1   | 1      | 1 | 1  | 1    |  |  |
|    | 1                   | 1    | 1     | 1    | 1            |                    | 1           | 1   | 1                | 1           | 1  | 1       | 1     | 1   | 1      | 1 | 1  | 1    |  |  |

2. Vermuthlich die zweite Tasel desselben Diptychon. Die Grösse stimmt; die Personen und das Kausobject ebenfalls. Diese Tasel giebt das Jahr 61 n. Chr. und bestätigt, dass das Kausgeld creditirt ward. Dieselbe, von Mau gleich nach der Aussindung mit gewohnter Sorgsalt und Kunde abgeschrieben, ist jetzt so zerstört, dass eine Revision nicht möglich sein wird.

|      |                                          | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|------|------------------------------------------|---|---|---|----|-----|----|
|      | didu                                     | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | mit ea   pro duobu[s                     | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | mnis m[i]hi ere[dive meo / / / /         |   | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | atusve//nt. Si ea pecun[ia / / /         | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
| 5 k. | Novem . primis solu[ta non erit, / /     | Ï | Ì | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | ea mancip[ia i]dibus D[ecembribus / /    | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | Pompeis in foro luce pagan / / /         | / | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | tibi egi, neve heres mi[hi / / / /       |   |   |   |    | 1   | 1  |
|      | asimi /   de dolo malo ea ve / / /       | 1 | 1 | 1 | 1  | İ   | 1  |
| 10   | tatur.                                   |   |   |   |    |     |    |
| Si   | quo minoris e[a] mancipia did venie[rint | / | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | cem d[e]bebun[t]u[r] mih[i h]erediv[e /  |   |   | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | ea mancipia ada veni[erint               | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
| 1    | / / / / / h]ered[ive meo                 | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
| 15   | ea pecunia                               |   | • | · |    |     |    |
| ul   | ique ea mancipia sumtu inpu / / /        | 1 | 1 | 1 | 1  | 1   | 1  |
|      | id mihi tecum convenit u / / /           | 1 | 1 | 1 | Di | cid | i- |

<sup>8</sup> CAPRASOAI die Tafel.

<sup>3 ||</sup>R|| \ - 4 \|I| \|NT - 11 D||DV|| N|| - 12 D||B||B||V||VT|| ||I|| ||I

| a Margaris, Poppea [P]risci lib. Note.   | . Tuto [?] | /// <b>ns</b> a | persc |      |
|------------------------------------------|------------|-----------------|-------|------|
| Supra hec inter[e]as conveneru / / /     | 111        | 1 1             | 11    |      |
| 20 inter se sunt. Ac[t.] Pompeis IX k. / | 111        | 1 1             | 11    |      |
| L. Iunio Caesennio P. Calvi[s]io R       | usone cos  | i. (            | 61 n. | Chr. |
| 18 TVTO/////NSA PERSC. Vielleicht hei    |            |                 | •     | •    |

18 TVTO/////NSA PERSC. Vielleicht heisst der Vormund (vgl. Z. 8)

A. Caprasius Aper und ist NS verlesen für IVS. — 21 Dass der bekannte

L. Caesennius Paetus auch Iunius hiess, ist neu.

- 3. Caution über Zahlung von 1450¹) Sesterzen an die eben als Käuserin genannte Dicidia Margaris von der eben als Verkäuserin genannten Poppaea Note von demselben Jahr und wahrscheinlich von demselben Tage. Ein Zusammenhang der beiden Geschäfte kann nicht gesehlt haben, erhellt aber aus den Urkunden, so viel ich sehe, nicht blos nicht, sondern nach dem Kausvertrag müsste man erwarten, dass in der Caution die Margaris sich als Schuldnerin der Note bekennte. Erhalten sind die oberen Theile der drei Taseln des Triptychon; die untere Hälfte sehlt.
  - A. HS.n. ∞ LD argentum

    probum recte dari

    stipulata est Dicid[ia

    Margaris, spopond[it Poppea

    Prisci liberta N[ote

C. | | | | | | |

re

Actum Pompeis

Berlin.

TH. MOMMSEN.

<sup>1)</sup> Die subtractive Verwendung von L in einer Urkunde aus guter Kaiserzeit ist auffallend. Vgl. in dieser Zeitschrift 22, 604.

### SALLUSTIANUM.

Bell. Catil. 12, 2: 'Igitur ex divitiis iuventutem luxuria atque avaritia cum superbia invasere: rapere consumere, sua parvi pendere aliena cupere: pudorem pudicitiam, divina atque humana promiscua, nihil pensi neque moderati habere.'

Inter pudorem et pudicitiam in hoc verborum contextu haud ita multum interesse nemo negabit. Sicut inter se opponuntur rapere et consumere, divina et humana, ita haec quoque duo verba oppositionem contineant necesse esse videtur. Scribere velim pudorem impudicitiam, ut sic construatur: pudorem atque impudicitiam, divina atque humana promiscua (sc. habere). PudorEM cum praecederet, librarii socordia IM facile omitti potuit.

Assen (Nederland).

J. S. VAN VEEN.

(December 1887)

# ZU QUINTILIANUS X 1.

§ 37 Credo exacturos plerosque, cum tantum esse utilitatis in legendo iudicemus, ut id quoque adiungamus operi, qui sint le gendi, quaeque in auctore quoque praecipua uirtus.

legendi steht in keiner Handschrift, es findet sich zuerst in der Cölner Ausgabe. Spalding und seine Nachfolger hielten das Wort für entbehrlich, aber ihre Erklärungsversuche können nicht befriedigen. Halm und Meister haben legendi wieder in den Text Leichter erklärt sich der Ausfall, wenn wir annehmen, dass Quint. geschrieben hat: qui sint, qui prosint ('welches diejenigen sind, die Nutzen bringen'; vgl. 2, 14 tum in ipsis, quos elegerimus, quid sit, ad quod nos efficiendum comparemus; XI 2, 4 quid sit, quod memoriam faciat).') Dem Zusammenhange würde die vorgeschlagene Ausfüllung wohl entsprechen; denn es geht voran: cum tantum esse utilitatis in legendo iudicemus, und es folgt nach (§ 40): paucos enim uel potius uix ullum . . . existimo posse reperiri, quin iudicium adhibentibus adlaturus sit utilitatis aliquid. Vgl. II 5, 20 nec prodesse tantum, sed etiam amari potest (sc. Cicero). — Die Beseitigung des Asyndetons (Halm schreibt quaeque, Meister et quae) halte ich nicht für nothwendig.

§ 42 sed non quidquid ad aliquam partem scientiae pertinet, protinus ad phrasin, de qua loquimur, accommodaium.

G giebt ad farisin, L ad faciendam affarisin, S ad faciendam etiam affaresim, g ad faciendam etiam farisin. Die Vulgatlesung war: ad faciendam etiam phrasin, Halm schrieb blos: ad phrasin, Meister blieb bei der vulgata, wogegen Becher (Phil. Rundschau III Nr. 14) Widerspruch erhob. Mir scheint § 87 nam Macer et Lucretius legendi quidem, sed non ut phrasin, id est corpus eloquentiae

11

Hermes XXIII.

<sup>1)</sup> Da S sunt giebt, so lässt sich auch denken an: qui sint, qui prosunt; die beiden citirten Stellen aber sprechen doch für den Conjunctiv.

faciant sehr deutlich für faciendam') zu sprechen. Eine Spur von diesem Worte lässt sich ja auch in dem durch G überlieferten farisin noch erkennen; § 87 hat diese Handschrift die auf faciendam hinweisende Silbe fa nicht, sondern sie giebt dort pars in statt phrasin. Die sonderbaren Entstellungen, welche das aus dem Griechischen entlehnte Wort an beiden Stellen erfahren hat, machen es mir übrigens wahrscheinlich, dass das Wort ursprünglich mit griechischen Buchstaben geschrieben war, wie in den Par. 1 und 2 (vgl. VIII 1, 1 Igitur quam Graeci φράσιν uocant, latine dicimus elocutionem). φράσιν ist es ebenso ergangen wie έξις (§ 1) und έξιν (§ 59 und 5, 1), woraus die Abschreiber ex his, lexis — haec, exitum - hec in und anderes gemacht haben. Anders, als über faciendam, urteile ich über etiam. Das Wort ist ungenügend beglaubigt und recht wohl zu entbehren (vgl. § 3). Ich glaube also, dass zu schreiben ist: ad faciendam φράσιν. Auch § 11 hat Quint. ein griechisches Wort ( $\tau \rho o \pi \iota \varkappa \tilde{\omega} \varsigma$ ) in die Construction des Satzes eingefügt, ebenso § 59 (ad Eziv) und 5, 1 (Eziv parantibus).

§ 44—45 interim summatim, a qua²) lectione petere possint, qui confirmare facultatem dicendi uolent, attingam: paucos enim (sunt autem³) eminentissimi) excerpere in animo est. facile est autem studiosis, qui sint his simillimi¹), iudicare, ne quisquam queratur, omissos forte aliquos, quos ipse ualde probet: fateor enim pluris legendos esse quam qui a me nominabuntur.

Da G plurimis (in L S ist bereits plurimos daraus geworden) giebt, so kommen wir der handschriftlichen Ueberlieferung näher, wenn wir statt plures oder pluris schreiben: pluris i is. Ueber-flüssig ist das Pronomen nicht. Denn Quint. unterscheidet zwischen

<sup>1)</sup> Vgl. ausserdem § 65 ad oratores faciendos aptior; XII 8, 5 cur non sit orator, quando..oratorem facit? X 3, 10 qui robur aliquod in stilo fecerint; auch I 10, 6; II 8, 7; X 3, 3; XII 7, 1.

<sup>2)</sup> Mit Recht ist Meister bei der Vulgata (quid et a qua) geblieben; petere kann ein Object nicht wohl entbehren.

<sup>3)</sup> Meister schreibt: paucos (sunt enim eminentissimi). Da G paucos enim sunt em. giebt, so wird man am besten zu der vulgata (paucos enim, qui sunt em.) zurückkehren; vgl. § 101 qui sunt dulciores und IX 4, 37 quae sunt asperiores.

<sup>4)</sup> Meister schreibt similes, weil in G ursprünglich similibus stand. Da aber die nämliche Hand hieraus simillimis gemacht hat, so wird man doch besser bei dem durch die übrigen Handschriften gestützten Superlativ bleiben.

solchen, qui confirmare facultatem dicendi uolent (d. h. solchen, welche ihre theoretischen Studien bereits hinter sich haben und nur noch ihre Beredsamkeit kräftigen wollen) und den studiosi (darunter sind Jünglinge zu verstehen, welche mit ihrer theoretischen Ausbildung beschäftigt sind). Die Letzteren müssen mehr Schriftsteller lesen, das giebt Quint. zu, als diejenigen, welche er in diesem Buche namhaft machen wird, welches dazu bestimmt ist, den angehenden Redner, welcher seine theoretische Ausbildung bereits vollendet hat, darüber zu unterrichten, bei welcher Vorbereitung er das Erlernte am besten und leichtesten zur Ausführung bringen kann (vgl. § 4). studiosus ist in der nämlichen Bedeutung gebraucht I Pr. 23 ratio, quae non eorum modo scientia... studiosos instruat; II 10, 15 ne quid studiosi requirant; XII 10, 62 nota sunt iam studiosis haec lumina.

§ 65 Antiqua comoedia cum sinceram illam sermonis Attici gratiam prope sola retinet, tum facundissimae libertatis est et in insectandis uitiis praecipua, plurimum tamen uirium etiam in ceteris partibus habet. nam et grandis et elegans et uenusta, et nescio an ulla, post Homerum tamen, quem ut Achillem semper excipi par est, aut similior sit oratoribus aut ad oratores faciendos aptior.

Im Vorhergehenden lässt sich kein Wort auffinden, welches zu ulla hinzugedacht werden könnte. Daher bemerkte Wolff: 'ἀπὸ τοῦ κοινοῦ intelligatur poesis', und Krüger: 'Bei ulla schwebte dem Vf. wohl ein Begriff wie poesis vor'. Da ein anderes weibliches Substantivum als poesis (pars wäre zu allgemein und zu unbestimmt) nicht wohl aufzusinden sein wird, so kommen die beiden Erklärungen auf dasselbe hinaus. Nun kommt poesis in dem ganzen Werke nur ein einziges Mal vor (XII 11, 26) und dort nicht in der Bedeutung 'Dichtungsgattung', in welcher es hier genommen werden müsste, sondern in der Bedeutung 'Dichtkunst'. Da dort die Sylbe sis in A von zweiter Hand auf eine Rasur geschrieben ist und G poetas giebt, so hat Halm poetica vermuthet, Fr. Schöll hat dies gebilligt und Meister hat es in den Text aufgenommen (vgl. jedoch N. Ph. Rundschau 1887, Nr. 9). Es lässt sich nun doch nicht wohl annehmen, dass Quint. seinen Lesern zugemuthet hat ein Wort hinzuzudenken, welches in dem ganzen Werke nur ein einziges Mal und da in anderer Bedeutung oder vielleicht überhaupt gar nicht vorkommt. In der 5. Auflage der Weidmannschen Ausgabe ist zu unserer Stelle bemerkt: 'Zu

ulla ist ein allgemeiner Ausdruck hinzuzudenken wie § 29, der ganz angemessen vielleicht Quint. selbst nicht zu Gebote stand'. Der Hinweis auf § 29 wird in der 6. Auflage wohl wegfallen, da Meister in seiner neuen Ausgabe § 28 die Conjectur von Fr. Schöll (poeticam ostentationi comparatam) in den Text aufgenommen hat.1) Dass Quint. einen angemessenen Ausdruck nicht finden konnte, ist schwer zu glauben. Eine solche Unbeholfenheit dürfen wir ihm doch nicht zutrauen, ullum genus wäre ihm gewiss eingefallen; genus und opus gebraucht er häufig, besonders in diesem Buche, zur Bezeichnung der Litteraturgattung. Ich glaube daher, dass die Stelle nicht richtig überliesert ist. Beachtet man, dass Quint. post Homerum gesagt hat, nicht praeter H., so wird man überhaupt eine etwas andere Ausdrucksweise erwarten, als die in unserem Texte vorliegende. Wir erwarten nicht: 'und vielleicht ist keine Dichtungsgattung, nach Homer jedoch, den Rednern ähnlicher', sondern vielmehr: 'und vielleicht ist jene (nämlich die alte Komödie), nach Homer jedoch, den Rednern am ähnlichsten'. Nun geben die alten Handschriften (GFT) nicht ulla, sondern illa. Vielleicht ist dieses illa beizubehalten und zu schreiben: illa poeta ullo, post etc. Wir bekämen so den Gedanken: 'und ich weiss nicht, ob nicht<sup>2</sup>) jene mehr, als irgend ein Dichter, (nach Homer jedoch, welcher wie Achilles immer ausgenommen werden muss) den Rednern ähnlich oder zur Bildung von Rednern geeignet ist'. Dass man beim Abschreiben leicht von poet auf post abirren konnte, ist klar. Dass die alte Komödie mit den übrigen Dichtern, nicht mit deren Werken, verglichen wäre, könnte bei dem bekannten lateinischen Sprachgebrauche nicht auffallen (vgl. similior oratoribus; § 31 historia proxima poetis est und § 101 At non historia cesserit Graecis), hier um so weniger, da post Homerum unmittelbar folgt. Es scheint mir daher poeta ulla den Vorzug zu verdienen vor poesi ulla. Wer daran Anstoss nehmen sollte, dass illa nicht am Anfange des Satzes steht, wird vielleicht lieber schreiben: an ullo poeta, post. Ich glaube jedoch, dass es nicht auffallend

<sup>1)</sup> Ich halte die Annahme einer Lücke für wahrscheinlicher und schlage vor: poeticam (oder poesin?), ut illud demonstratiuum genus, ostentationi comparatam.

<sup>2)</sup> Quint. gebraucht an in der Bedeutung 'ob nicht' und in der Bedeutung 'ob' ganz nach Belieben; aus dieser Conjunction lässt sich also kein Schluss ziehen.

ist, wenn illa erst da auftritt, wo von der Vergleichung der alten Komödie mit anderen Dichtern die Rede ist. Zu ullo vgl. § 60 quod quoquam minor est (wenn er irgend einem nachsteht).

§ 68 namque is (sc. Euripides) et sermone (quem ipsum quoque reprehendunt, quibus gravitas et cothurnus et sonus Sophocli uidetur esse sublimior) magis accedit oratorio generi et etc.

quem ipsum quoque, was Halm conjicirte, hat mit Recht keinen Beifall gefunden. Dass Meister das in der Weidmannschen Ausgabe nach quod ipsum aufgenommene quoque in seiner neuen Ausgabe wieder fallen liess, ist ebenfalls zu billigen; es wird ja weder vorher noch nachher an Euripides etwas getadelt. Gegen quod ipsum, die frühere Lesart, ist an und für sich nichts einzuwenden. Da aber in G und T quod ipsum quod, in F quod ipsum qui steht, so kommen wir der alten handschriftlichen Ueberlieferung näher, wenn wir schreiben: quod ipsum quidam.1) Zu dem mit quibus beginnenden Relativsatze ist in der Weidmannschen Ausgabe bemerkt: 'Auffallend ist, dass sublimis Prädikat ist nicht nur zu sonus, sondern auch zu grauitas und cothurnus, die an sich schon das sublime dicendi genus bezeichnen'. In ähnlicher Weise spricht sich Krüger aus. Ich habe noch ein anderes Bedenken. Es ist hier offenbar von solchen die Rede, welche Sophokles verehrten und Euripides tadelten. Dass aber das Würdevolle, der Kothurn und der Ton des Sophokles erhabener ist, als der des Euripides, haben nicht nur die Tadler des Letzteren behauptet, das gaben auch seine glühendsten Verehrer zu. Der Unterschied zwischen den Verehrern des Sophokles und denen des Euripides bestand darin, dass jenen der erhabenere Ton des S., diesen der mehr prosaische des E. angemessener zu sein schien. sublimior kann also nicht wohl das Prädikat des Satzes sein, recht gut aber würde es passen als Attribut von sonus. Die Vermuthung liegt also nahe, dass das Prädikat des Satzes ausgefallen ist und dass nach diesem Ausfalle sublimior an seine Stelle gesetzt wurde. Von diesem Vorgange ist sogar in den Handschriften noch eine Spur zu erkennen. GFTM geben alle: sublimior erit. Woher dieses erit? Vielleicht schrieb ein kluger Schreiber, welcher das

<sup>1)</sup> Einen ganz ähnlichen Fall haben wir § 98, wo G und T quem senes quem geben, woraus Spalding mit Recht quem senes quidem gemacht hat; vgl. auch 7, 21, wo B quod giebt statt quosdam.

Prädikat vermisste, an den Rand: sublimior erit ponendum post esse, und ein anderer etwas weniger kluger setzte dann sublimior erit nach esse in den Text. Wenn das Prädikat zu suchen ist, so wird man am besten denken an magis accommodatus, da man beim Abschreiben von magis acc leicht auf magis accedit abirren konnte. magis accommodatus findet sich auch II 5, 18 und X 1, 79. Die Parenthese würde also lauten: quod ipsum quidam reprehendunt, quibus grauitas et cothurnus et sublimior sonus Sophocli uidetur esse magis accommodatus (was gerade manche tadeln, welchen das Würdevolle, der Kothurn und der erhabenere Ton des Sophokles angemessener zu sein scheint).1)

§ 77 plenior Aeschines et magis fusus et grandiori similis, quo minus strictus est, carnis tamen plus habet, minus lacertorum.

Dass Quint. nicht geschrieben hat: et grandiori similis, dürste kaum zweiselhast sein. Henke übersetzte: 'einem dickeren Menschen gleich, der nicht geschnürt ist', Herzog: 'und dem Pathetischen ähnlicher, je weniger er bündig ist', Alberti: 'und dem Grossartigen ähnlicher, je weniger er sich beschränkt', Baur: 'und nähert sich mehr dem Erhabenen, je weniger er straff ist'. Henkes Aussasung kann ernstlich nicht in Betracht kommen. Gegen die Aussasung der anderen Uebersetzer spricht, dass Quint. um diesen Gedanken auszudrücken, statt similis wohl magis accedit, wie § 68, oder pro-

<sup>1)</sup> Dass § 70 auch die neueren Erklärer in dem zwischen illa und iudicia stehenden mala mit Gesner ein Prädicat sehen, vermag ich nicht zu billigen; die Wortstellung scheint mir diese Aussassung ganz unmöglich zu machen. Entweder ist mala mit Andresen zu streichen, oder es ist in simulata zu verändern ('jene erdichteten, nachgemachten Gerichtsverhandlungen'; vgl. XI 1, 56 cum etiam hoc genus simulari litium soleat); eine ähnliche Verstümmelung haben wir z. B. XI 1, 20, wo b secum, M secus giebt statt consecutum. — Zu § 72 möchte ich bemerken, dass ich das überlieferte cum uenia nicht nur für möglich halte, sondern dass es mir zu habent quaedam mindestens ebenso gut zu passen scheint, wie das von Schöll vertretene cum iudicio und das jüngst von Becher vorgeschlagene cum ingenio. Wer streng urtheilt, findet bei den übrigen Komikern vielleicht nichts für den Redner Brauchbares; wer sie aber mit Nachsicht liest, wird doch einiges Brauchbare bei ihnen finden. Anders bei Menander; bei ihm wird man, mag man auch streng urtheilen, alles finden, was der Redner braucht. lwan Müller hat die von Fr. Schöll hestig angegriffene Ueberlieferung glücklich vertheidigt. — Mit der Vertretung des überlieserten praue durch Becher bin ich einverstanden.

pior, wie § 781), gebraucht und zu grandiori noch generi hinzugesetzt hätte; nirgends hat er die erhabenere Stilgattung durch grandius allein bezeichnet, obwohl er öfter von ihr spricht (vgl. Becher, Quaest. p. 17). Drei Verbesserungsversuche sind mir bekannt. Fr. Schöll schlug vor (Rh. Mus. XXXIV): et gladiatori similis. Er wurde auf diesen Gedanken geführt durch den zweiten Theil des Satzes. War denn aber Aeschines wirklich einem Fechter ähnlich, wenn er mehr Fleisch, weniger Muskelkrast hatte? Gerade das letztere braucht ja der Fechter ganz besonders, viel Fleisch aber ist ihm sehr hinderlich. Die Worte stehen ja aber mitten in dem ersten Theile des Satzes. Ist der Fechter plenior, magis fusus, minus strictus? Becher schlug vor: et grandi oratori similis. Die Aenderung wäre leicht, aber der Vergleich wäre matt. Durch die nicht leichte Aenderung von Hild (eo grandi similior, quo) wird nichts gewonnen. Vielleicht ist zu schreiben: et grandi or gano similis. Voller und breiter lässt Aeschines den Ton hervorströmen, einem grossen Musikinstrumente gleich ('einer Orgel gleich', würden wir sagen), er ist grandisonus. Quint. hat organum öster in dieser Bedeutung gebraucht, so I 10, 25 etiam organis, quibus sermo exprimi non potest, affici animos in diversum habitum; IX 4, 10 ut illi organorum soni — in alios atque alios motus ducerent auditorem; XI 3, 20 fauces conuulsae fractis sunt organis similes, wo die menschliche Kehle mit einem Musikinstrumente verglichen wird. Wahrscheinlich ist das Wort auch in dieser Bedeutung aufzusassen I 2, 30 is (sc. animus) porro, quo generosior celsiorque est, hoc maioribus uelut organis commograndis ist § 58 mit cenae, § 88 mit robora, XI 2, 12 mit conviuium, XI 3, 15 mit uox und XI 3, 68 mit speculum verbunden. plenus wird I 11, 6 der Ton, XI 3, 15, ib. 42, ib. 62 die Stimme, ib. 55 der Athem genannt. susus ist XI, 3, 64 zur Bezeichnung der Stimme gebraucht. Wenn Quint. im zweiten Theile des Satzes den Vergleich fallen liess und in ein anderes Bild überging, so kann dies in stilistischer Beziehung nicht gerade als mustergültig bezeichnet werden; anstössig aber scheint es mir nicht zu sein, es schwebte ihm eben bei dem zweiten Theile nicht mehr der Vergleich, sondern nur die Person des Ae.

<sup>1) § 68</sup> wird von Euripides gesagt: magis accedit oratorio generi; § 78 von Lysias: puro tamen fonti quam magno flumini propior.

vor. Auch § 33 ist er von einem Bilde zu einem anderen übergegangen. Der Gegensatz, in welchem die beiden Satzhälften zu einander stehen, ist folgender: Voller und breiter ist Aeschines, es fehlt ihm jedoch an der wahren Kraft. Ob grandi organo oder grandiori organo den Vorzug verdient, ist schwer zu sagen. Mir scheint jedoch die Vermuthung näher zu liegen, dass zuerst von organo die zwei letzten Sylben wegfielen und dass dann aus grandior (Voss. 2 giebt grandior, worauf ich jedoch kein Gewicht lege) der Dativ gemacht worden ist.

§ 80 quin etiam Phalerea illum Demetrium, quamquam is primus') inclinasse eloquentiam dicitur, multum ingenii habuisse et facundiae fateor, uel ob hoc memoria dignum, quod ultimus est fere ex Atticis, qui dici possit orator, quem tamen in illo medio genere dicendi praefert omnibus Cicero.

Womit soll der letzte Relativsatz verbunden werden? lässt sich weder mit dem Hauptsatze (das verbietet tamen) noch mit dem zunächst vorhergehenden Relativsatze verbinden, sondern nur mit dem kausalen Nebensatze. Der Gedankenzusammenhang ist offenbar der: Obwohl Demetrius so ziemlich der letzte Attiker ist, welcher den Namen eines Redners verdient, so giebt ihm doch in jener mittleren Stilgattung Cicero vor allen den Vorzug. Nach unserem Texte wäre dieser Gedanke in folgender Weise ausgedrückt: 'weil er so ziemlich der letzte Attiker ist, welcher den Namen eines Redners verdient, welchem jedoch in jener mittleren Stilgattung Cicero vor allen den Vorzug giebt'. Ist eine solche Anknüpfung zulässig? Wenn die Handschriften übereinstimmten, so wäre es bedenklich eine Aenderung vorzuschlagen. Da aber die alteste Handschrift (G) nicht quem giebt, sondern quae, so wird die Vermuthung erlaubt sein, dass quae und quem aus que entstanden ist und dass Quint. eum que geschrieben hat.2) 'Demetrius ist schon deshalb merkwürdig, weil er so ziemlich der letzte Attiker ist, welcher den Namen eines Redners verdient und ihm

<sup>1)</sup> Meister schreibt primum, wie mir scheint, mit Recht, da G und M so geben. Dass Cic. Brut. 9, 38 primus steht, kann nicht massgebend sein, da Quint. hier nicht wörtlich citirt. primis, was S giebt, ist wohl nur Schreibsehler, veranlasst durch das vorhergehende is; vgl. § 87 operis alienis (G).

<sup>2)</sup> Vgl. VI 2, 13, wo Halm aus quae (G) utque, und XI 2, 32, wo Meister aus quae (G) est que gemacht haben.

dennoch in jener mittleren Stilgattung Cicero vor allen den Vorzug giebt.'

§ 83 nam in Theophrasto tam est loquendi 1) nitor ille diuinus, ut ex eo nomen quoque traxisse dicatur.

Spalding hätte statt tam est gerne tantus est geschrieben. Becher hat die handschriftliche Lesart vertheidigt (Quaest. p. 18) in der Weise, dass er loquendi nitor ille sür das Subject, tam diuinus für das Prädikat erklärte. Dass tam soweit von diuinus getrennt wäre, wollte ich mir schon gefallen lassen. Ich habe aber ein anderes Bedenken gegen diese Erklärung. Man vergleiche einmal die Wortstellung loquendi nitor ille und die Wortstellung loquendi nitor ille diuinus mit einander! Heisst es nicht der Sprache Gewalt anthun, wenn man diese vier Worte aus einander reisst? Die Wortstellung von § 122 (habebunt magnam eos qui nunc uigent materiam uere laudandi), auf welche Becher hinweist, lässt sich gewiss nicht damit vergleichen. Wenn man aber die vier Worte bei einander lässt, so kann tam nicht mit diuinus verbunden werden; das Pronomen ille macht dies unmöglich. Krüger verweist zur Erklärung von tam est auf Cic. Brutus 15, 58 quae (suauiloquentia) nunc quidem non tam est in plerisque (latrant enim iam quidam oratores, non loquuntur). O. Jahn erklärt dort non tam 'nämlich als zu erwarten und zu wünschen wäre', Piderit bemerkt: 'sc. als man erwarten sollte' und verweist auf ad Q. fr. I 2, 3 § 9 atque ego haec tam esse, quam audio non puto und ad Fam. VI 7, 1 quod tibi non tam celeriter liber est redditus, ignosce timori nostro. Aus Quint. selbst könnte man etwa hinweisen auf II 16, 15 sed ipsa ratio neque tam nos iuuaret, neque tam esset in nobis manifesta, nisi etc. und VIII 3, 5 et fulmina ipsa non tam nos confunderent, si etc. Man sieht aber doch leicht, dass alle diese Stellen von der unserigen verschieden sind; entweder steht bei tam eine Negation, oder es ist mit einem Adverbium (celeriter) verbunden,

<sup>1)</sup> In der Ausgabe von Meister steht eloquendi. Da aber weder in den Noten noch in dem Verzeichniss der Abweichungen hievon etwas erwähnt ist, so scheint ein Drucksehler vorzuliegen. Die Erklärer meinen, Quint. habe hier deshalb nicht eloquendi, wie in dem vorhergehenden Satze und § 81, sondern loquendi geschrieben, weil Theophrast durch seine Umgangssprache sich diesen Namen erworben oder weil sein Stil sich der Umgangssprache genähert habe. Ich glaube, dass Quint. deshalb loquendi schrieb, weil er  $\varphi \rho \acute{\alpha} \zeta \epsilon \iota \nu$  übersetzen wollte.

oder es folgt quam unmittelbar darauf (quam audio). Wenn also keine passendere Parallelstelle aufzufinden ist, so wird sich tam est an unserer Stelle nicht halten lassen. Soll also nach dem Vorschlage von Spalding tantus est geschrieben werden? Der Folgesatz lässt ein anderes Prädikat erwarten. Wir erwarten: 'An Theophrastus ist jener göttliche Glanz der Sprache so augenscheinlich, so handgreiflich, dass er von ihm sogar den Namen erhalten haben soll. Es ist also vielleicht zu schreiben, tam manifestus Auch zu dem Gedanken des vorhergehenden Satzes würde manifestus gut passen. Quint. hat in demselben gesagt, er sei im Zweifel, welchem von seinen vielen Vorzügen Aristoteles grösseren Ruhm verdanke. Er fährt dann fort: bei Theophrastus kann man darüber nicht im Zweisel sein, durch welche Eigenschaft er berühmt geworden ist; denn bei ihm ist jener göttliche Glanz der Sprache so in die Augen fallend, dass er von ihm sogar seinen Namen erhalten haben soll. Wie sollte aber ein so langes Wort ausgesallen sein? In den Quintilianhandschriften ist manches lange Wort ausgefallen, ohne dass sich ein Grund angeben lässt; hier aber lässt sich der Grund denken, denn die Schriftzeichen von tam est und von manifest sind einander doch ziemlich ähnlich. Quint. gebraucht manifestus sehr gerne; 50 Stellen sind im lex. Quint. unter diesem Worte aufgeführt.1)

§ 86 secundus, inquit (Domitius Afer), est Vergilius, propior tamen primo (Homero) quam tertio. et hercule ut illi naturae caelesti atque inmortali cesserimus, ita curae et diligentiae uel ideo in hoc plus est, quod ei fuit magis laborandum, et quantum eminentibus uincimur, fortasse aequalitate pensamus.

Die Aeusserung des Domitius Afer bezieht sich nur auf Vergilius, auch in dem Satze ita curae etc. und dem damit verbundenen Kausalsatze ist nur von Vergilius die Rede; es fällt daher auf, dass in dem dazwischen stehenden Satze das Verbum nicht in der dritten Person Sing., sondern in der ersten Person Pl. (cesserimus) steht. Es ist ferner auffallend, dass in diesem Satze der Conjunctiv gebraucht ist. Da ita folgt, so kann derselbe nicht durch ut veranlasst sein, er müsste also als Potentialis aufgefasst

<sup>1)</sup> Halm setzte § 85 vor proximus ei ein, und Meister folgte ihm. Wenn aber § 88 propiores alii keinen Dativ braucht, so ist auch hier ein solcher nicht nothwendig. Oder sollte dort illi vor alii einzusetzen sein? Die beiden Stellen stützen sich, wie mir scheint, gegenseitig.

werden. Sollte aber Quint. so weit in seinem Patriotismus gegangen sein, dass er nicht einmal das als seststehende Thatsache hinstellen wollte, dass Homer in einer Beziehung den Vergil übertroffen hat? Wenn man sich erinnert, wie er den Homer oben characterisirt hat, so kann man das nicht annehmen.

Wegen dieser Bedenken allein möchte ich jedoch eine Textesänderung noch nicht vorschlagen. Nun geben aber die alten Handschriften (G F T) nicht ut, sondern cum. Da dieses cum kaum ein Schreibsehler sein wird (noch weniger kann es bei solgendem ita durch Conjectur entstanden sein), so liegt die Vermuthung nahe, dass zuerst statt cesserit aus Versehen cesserit a geschrieben, dass dann in G oder einer älteren Handschrift hieraus cesserimus ita, entsprechend dem folgenden uincimur, gemacht und dass dann in den jüngeren Handschriften (wegen ita) cum durch ut ersetzt worden ist. Gegen diese Vermuthung spricht nicht, dass in dem sich anschliessenden Satze die erste Person Pl. (uincimur - pensamus) gebraucht ist. Warum sollte Quint., nachdem er sich zuerst über das Verhältniss des Vergil zu Homer ausgesprochen hat, nicht eine Bemerkung hierüber hinzusügen können, was aus diesem Verhältniss über das Verhältniss der römischen Litteratur zu der griechischen im Allgemeinen geschlossen werden kann? Auch § 107 geht er in die erste Person Pl. über (uicimus), nachdem er zuvor Demosthenes und Cicero mit einander verglichen hat.

§ 89 Cornelius autem Seuerus, etiamsi sit uersificator quam poeta melior, si tamen [ut est dictum] ad exemplar primi libri bellum Siculum perscripsisset, uindicaret sibi iure secundum locum.

Döderlein wollte (Reden und Aussätze II 313) die Worte ut est dictum nach melior gestellt haben, Fleckeisen (J. s. Ph. 87, 192) nach etiamsi; Halm aber sah in den Worten ein Glossem zu etiamsi — melior und klammerte sie ein. Dass ut est dictum nicht in den Satz si tamen . . . perscripsisset hineinpasst, scheint mir zweisellos zu sein. Da aber in keiner einzigen Handschrist etiamsi sit steht (G giebt etiam sit, M etiam si, S etiam sic), so entsernen wir uns von der Ueberlieserung am wenigsten, wenn wir schreiben: etiamsi uersisicator quam poeta melior sit, tamen, ut est dictum, si ad exemplar etc. 'Cornelius Severus aber, wenn er auch als Verskünstler vorzüglicher ist, wie als Dichter, könnte dennoch, wie gesagt worden ist, mit Recht die zweite Stelle sür sich in Anspruch nehmen, wenn er nach dem Muster des ersten

Buches den sicilischen Krieg zu Ende geführt hätte.' Warum sollte nicht schon ein anderer Schriftsteller vor Quint. so über diesen Dichter geurtheilt haben? Dann musste Quint. andeuten, dass dieses Urtheil nicht von ihm herrühre, dass er sich vielmehr hierin einem anderen anschliesse.')

§ 96 iambus non sane a Romanis celebratus est ut proprium opus, \*\* quibusdam interpositus: cuius acerbitas in Catullo, Bibaculo, Horatio, quamquam illi epodos interuenit, reperietur.

Dass vor quibusdam etwas ausgefallen ist, hat man längst er-Osann wollte sed, Christ sed aliis eingesetzt haben. aliis quibusdam soll carminibus hinzugedacht werden. allerdings am Anfange des vorigen Paragraphen: saturae genus, sed non sola carminum uarietate mixtum. Da aber in jenem Paragraphen nicht von dem Jambus, sondern von einer anderen Dichtungsgattung, nämlich der Satire, die Rede ist, so wäre es doch hart, wenn man von dort zu unserem quibusdam das Substantivum entlehnen müsste. Ich schlage daher vor zu schreiben: ut proprium opus, quibus dam aliis tamen carminibus (oder uersibus?) a quibusdam interpositus. Wir erreichen dadurch zweierlei. Die Worte sind so verständlicher, und der Ausfall erklärt sich leichter; denn man konnte von dem ersten quibusdam leicht auf das zweite quibusdam abirren. Darauf, dass M a quibusdam giebt, lege ich kein Gewicht; denn es kann die Praposition auch durch Conjectur in die Handschrift gekommen sein. Vgl. noch V 10, 64 ut quaedam in quibusdam utique non sunt etc. Zu quibusdam aliis vgl. XI 3, 66 et quibusdam aliis corporis signis.

§ 96 at lyricorum idem Horatius fere solus legi dignus: nam et insurgit aliquando et plenus est iucunditatis et gratiae et uarius figuris et uerbis felicissime audax. si quem adicere uelis, is erit Caesius Bassus, quem nuper uidimus, sed eum longe praecedunt ingenia uiuentium.

'Aber von den Lyrikern ist der nämliche Horatius fast der einzige, welcher gelesen zu werden verdient.' Warum fere zu solus hinzugesetzt ist, zeigt der folgende Satz; Caesius Bassus

<sup>1) § 60</sup> schliesst die Charakteristik des Archilochus ab mit den Worten: adeo ut uideatur quibusdam, quod quoquam minor est, materiae esse, non ingenii uitium (so dass es manchen scheint, als ob, wenn er irgend einem Dichter nachsteht, die Schuld an seinem Stoffe liege, nicht an seinem Geiste). Auch hier also beruft sich Quint. auf das Zeugniss anderer.

will sich Quint. allenfalls noch gefallen lassen. Nun geht aber aus den Worten sed eum longe praecedunt ingenia uiuentium klar hervor, dass Quint. von den Lyrikern seiner Zeit eine sehr hohe Meinung hatte. Wenn er Caesius Bassus noch als lesenswerth gelten liess, so hielt er gewiss die Erzeugnisse derjenigen, deren Talente jenen weit übertrasen, für noch weit lesenswerther. Und doch soll er gesagt haben: 'Von den (römischen) Lyrikern ist fast nur Horatius werth gelesen zu werden' -? Sein römischer Patriotismus eben so wohl, wie die Rücksichten auf die lebenden Lyriker mussten ihn abhalten so zu sprechen. Es wird also wohl nach lyricorum priorum einzusetzen sein, welches Wort nach ricorum ganz leicht ausfallen konnte. Die priores und die uiuentes sind einander gegenübergestellt; den Uebergang von den einen zu den anderen bildet Caesius Bassus, quem nuper uidimus. Der nächste Paragraph beginnt mit den Worten: Tragoediae scriptores ueterum.

§ 97 Tragoediae scriptores ueterum Attius atque Pacuuius grandissimi grauitate sententiarum, uerborum pondere, auctoritate personarum. ceterum nitor et summa in excolendis operibus manus magis uideri potest temporibus quam ipsis defuisse.

grandissimi schreiben nur Halm und (ihm folgend) Krüger. Meister ist bei der auf die ed. Ald. zurückgehenden Vulgata clarissimi geblieben. G giebt grauissima, S grauissimus, M grandissimus. Die Fehler grauissima und grauissimus hat offenbar das nachfolgende grauitate verschuldet. Das Abirren auf grauitate ist aber nur dann leicht erklärlich, wenn das diesem vorausgehende Wort mit den gleichen Buchstaben angesangen hat. Schon aus diesem Grunde hat clarissimi wenig Wahrscheinlichkeit. Es passt aber auch nicht in den Zusammenhang. Baur übersetzt den ersten Satz: 'Als Tragödiendichter sind von den Alten Attius und Pacuvius am berühmtesten, durch Gehalt der Gedanken, Gewicht der Worte und Würde der Personen', ganz ähnlich seine Vorgänger. Dabei haben sie aber nicht genug beachtet, dass der Gedanke des folgenden Satzes durch ceterum angeknüpft ist. Daraus geht doch klar hervor, dass der erste Satz einen, wenn auch leisen, Tadel enthalten haben, dass in demselben ein Mangel oder wenigstens ein zu starkes, andere ebenfalls wünschenswerte Eigenschaften zurückdrängendes Hervortreten gewisser Eigenschaften an den alten Tragikern zugegeben worden sein muss. Wenn wir aber bei der

Vulgata bleiben, so enthält ja der erste Satz lauter Lob. Dieser Vorwurf trifft übrigens auch die von Halm eingeführte Lesart; denn auch ein hoher Grad von granditas kann bei Tragikern doch nicht als ein Mangel angesehen werden. Ich glaube, dass aus grandissimus zu machen ist grandes nimis. Die Tragodiendichter der Alten Attius und Pacuvius sind zu grossartig, meint Quint., sie kümmern sich zu wenig um Zierlichkeit (Eleganz) und die letzte Feile (d. h. Sauberkeit im Kleinen); doch daran ist mehr ihre Zeit schuld, als sie selbst. Höher stehen ihm der Thyestes des Varius, welcher nach seiner Meinung jeder griechischen Tragödie an die Seite gestellt werden kann, und die Medea des Ovidius; diese beiden Stücke galten ja in der Kaiserzeit als die glänzendsten Leistungen der römischen Tragödie (vgl. Tac. Dial. 12: nec ullus Asinii aut Messalae liber tam illustris est quam Medea Ovidii aut Varii Thyestes). Zu diesem Urtheile über die römischen Tragiker vgl. § 66 und 67 tragoedias primus in lucem Aeschylus protulit, sublimis et grandi locus saepe usque ad uitium, sed rudis in plerisque et incompositus . . . . sed longe clarius inlustrauerunt hoc opus Sophocles atque Euripides; der Parallelismus ist nicht zu verkennen. — Zu der Stellung von nimis vgl. IX 4, 28 longae sunt nimis; V 9, 14 longe nimium und XII 11, 9 magna nimium.

§ 102 ideoque illam inmortalem Sallusti uelocitatem diversis uirtutibus consecutus est (Liuius).

Die Erklärungen dieses Satzes befriedigen mich nicht. Dass Quint. statt i. inm. gloriam, quam uelocitate Sallustius consecutus est gesagt haben soll: i. inm. Sallusti uelocitatem, kann ich nicht recht glauben; es wäre eine merkwürdige Breviloquenz, wenn er gesagt hätte: 'Und darum hat er die uelocitas durch (von der uelocitas) verschiedene Vorzüge erreicht'. Die Bedeutung 'ersetzen' aber hat consequi nicht. Auch scheint mir inmortalis kein recht passendes Attribut zu uelocitas zu sein. Zudem war von einer uelocitas des S. noch nirgends die Rede, auch nicht andeutungsweise. Schlenger hat claritatem, Andresen auctoritatem vermuthet. Mir scheint der Umstand, dass S ciuilitatem giebt, deutlich hinzuweisen auf diuinitatem. Schon Cicero hat dieses Wort in der Bedeutung 'Vortresslichkeit, Meisterschaft' gebraucht, bei Quint. sindet es sich Xi 2, 7. Wenn man den vorhergehenden Paragraphen liest, wird man den Ausdruck gewiss nicht zu stark sinden. Zu inm. diuinitatem vgl.

§ 86 illi naturae caelesti atque immortali, zu consecutus est III 7, 9 quod inmortalitatem uirtute sint consecuti.

§ 102—103 qui (Seruilius Nonianus) et spee a nobis auditus est, clari uir ingenii et sententiis creber, sed minus pressus quam historiae auctoritas postulat. quam paulum aetate praecedens eum Bassus Aufidius egregie, utique in libris belli germanici, praestitit, genere ipso probabilis, in operibus quibusdam suis ipse uiribus minor.

Die alten Handschriften & F T geben clarius ingenii, die jungeren clarus ingenio; die Vulgata clari uir ingenii findet sich zuerst in alten Ausgaben. Spalding schrieb elati uir ingenii (erst Bonnell kehrte zu der Vulgata zurück), weil elarus nicht mit ingenium verbunden werde, ausser wenn dieses die Person selbst bezeichne, wie § 119 erant clara et nuper ingenia (es gab auch vor kurzem noch berühmte Talente, d. h. berühmte Redner). Mir scheint das Bedenken Spaldings Beachtung zu verdienen, um so mehr, da clari ingenii nur eine Conjectur ist. Wir kommen zu einer Ausdrucksweise, gegen welche sich, wie ich glaube, gar nichts einwenden lässt, wenn wir mit geringer Abweichung von der alten Ueberlieferung schreiben: clarus ui ingenii; vgl. § 90 sententiis clarissimus und zu uis ingenii I Pr. 12; II 5, 23; X 1, 44; XII 10, 10. Der Historiker Servilius Nonianus war 'berühmt durch die Kraft seines Geistes und reich an Sentenzen, aber weniger gedrängt, als es die Würde der Geschichtsschreibung erfordert'. Sein Stil also war es, welcher der Würde der Geschichtsschreibung nicht ganz angemessen war.

Nach meiner Ansicht fuhr nun Quint. fort: 'Diese Würde brachte der nur wenig ältere Bassus Ausidius, besonders in seinem Werke über den germanischen Krieg, in ausgezeichneter Weise zur Geltung gerade durch den Stil' (genere ipso). Quint. gebraucht genus (auch ohne dicendi) öster in dieser Bedeutung, häusig in Verbindung mit Adjectiven, wie rectum, manchmal aber auch ohne ein solches, wie z. B. X 2, 18 noueram quosdam, qui se pulchre expressisse genus illud caelestis huius in dicendo uiri sibi uiderentur, si in clausula posuissent esse ui deatur und 2, 23 uni alicui generi. genere ipso ist in unserer Stelle an den Schluss gestellt, weil es zu betonen ist. Bisher verband man die Worte allgemein mit probabilis und sah sich daher zu nicht eben leichten Aenderungen genöthigt. Die alten Handschriften und auch sast alle jüngeren geben: in omnibus quibusdam. Aus omnibus machte Halm in seiner Ausgabe

nach einem Vorschlage von C. Roth operibus; später entschied er sich für partibus (omnibus — partibus, gewiss keine leichte Aenderung), was Meister in den Text aufnahm. Wenn wir nach ipso und nach omnibus ein Komma machen und in vor quibusdam einsetzen, so ist alles in Ordnung. 'Anerkennung verdienen seine Leistungen alle, manche stehen hinter seiner Kraft zurück.' Auch die letzteren Leistungen sind annehmbar (vgl. VIII 3, 42 Probabile Cic. id genus dicit, quod non plus minusue est, quam decet), aber sie zeigen nicht die hohe Kraft, welche seine übrigen Leistungen auszeichnet. Ob Quint. blos in quibusdam oder, wie M giebt, sed in quibusdam geschrieben hat, ist eine Frage, welche Am leichtesten sich mit Bestimmtheit nicht beantworten lässt. erklärt sich der Ausfall in den übrigen Handschriften, wenn er in omnibus in quibusdam schrieb; vielleicht hat der Schreiber von M erkannt, dass omnibus und quibusdam einander entgegengesetzt sind und deshalb sed in eingeschoben. Die chiastische Wortstellung ohne Conjunction liebt Quint., sie findet sich gleich wieder § 106 curae plus in illo, in hoc naturae, wo in M in hoc fehlt. Manchmal hat uns allerdings M allein die richtige Lesart erhalten.

§ 106 quorum (Demosthenis et Ciceronis) ego uirtutes plerasque arbitror similes, consilium, ordinem, dividendi, praeparandi, probandi rationem, omnia denique, quae sunt inventionis. in eloquendo est aliqua diversitas etc.

Nach der Theorie und der Praxis der Alten bestand eine Rede aus fünf Theilen, aus exordium, narratio, probatio, refutatio und peroratio. Offenbar soll durch praeparandi auf das exordium hingewiesen werden und durch probandi auf die probatio und die refutatio, welche von manchen als ein Theil betrachtet wurden. Es ist leicht einzusehen, warum Quint. einen Hinweis auf die peroratio unterlassen hat. Gerade in dieser Beziehung waren ja Demosthenes und Cicero einander nicht ähnlich 1), da der erstere durch ein Staatsgesetz verhindert war auf die Affecte stärker einzuwirken

<sup>1)</sup> Da also die beiden Redner nicht in allem, was zu der inventio gehört, einander ähnlich waren, so hat sich Meister mit Recht im Nachtrage, Spalding, Osann und Wölfslin folgend, für Streichung des nur durch M überlieferten omnia entschieden. Halm legte Gewicht darauf, dass GS racioni geben. Dieser Fehler kann aber auch durch die Gedankenlosigkeit eines Abschreibers entstanden sein, welcher, nachdem er dreimal die Endung i geschrieben hatte, nun auch dem vierten Worte diese Endung gab.

(vgl. den folgenden Paragraphen, dann II 16, 4 und XII 10, 26). Nicht der geringste Grund aber lässt sich denken, warum er, wenn er auf den ersten und dritten Theil hinwies, den zweiten Theil, die narratio, übersprungen haben soll. Sonst wird er immer auch aufgeführt, wenn von den Vorzügen oder den Aufgaben der Rede gesprochen wird; vgl. II 5, 7-8 quae in procemio conciliandi iudicis ratio, quae narrandi lux ..., quam subtilis et crebra argumentatio; II 13, 1 utique procemium ..., proxima huic narratio, quae lex deinde narrandi..., tum certus ordo quaestionum; 4 Pr. 6 quod procemii sit officium, quae ratio narrandi, quae probationum fides, seu proposita confirmamus seu contra dicta dissoluimus; X 2, 27 quod consilium, quae dispositio . . .: quid agatur procemio, quae ratio et quam uaria narrandi, quae uis probandi ac refellendi etc. Ich glaube daher, dass nach praeparandi narrandi einzusetzen ist; nach arandi konnte ja dieses Wort ganz leicht ausfallen.

Das in allen Ausgaben stehende dividendi ist nicht handschriftlich überliefert, es findet sich zuerst in der ed. Aldina. Die Handschriften geben uidendi mit Ausnahme von M, in welchem indicendi steht. Die Vulgata ist nicht ganz unbedenklich. Es fällt auf, dass dividendi, coordinirt mit praeparandi (narrandi) probandi, Attribut von rationem ist. Die divisio ist nicht ein Theil der Rede, sie bildet nicht einmal einen Theil der inuentio, sondern sie steht selbständig neben derselben (vgl. III 3, 1). Man sollte daher erwarten, dass sie auch hier selbständig angeführt wäre. Noch ein zweites Bedenken erhebt sich. Die diuisio verfolgt den Zweck, Ordnung in den gefundenen Stoff zu bringen. Es scheint daher ordinem in dem Sinne, welcher hier angenommen werden muss, und dividendi rationem identisch zu sein. Vgl. III 3, 8 non minus mihi cupidi nouitatis alicuius uidentur fuisse, qui adiecerunt ordinem, cum dispositionem dixissent, quasi aliud sit dispositio quam rerum ordine quam optimo conlocatio. Es drangt sich daher die Frage auf, ob nicht in uidendi oder indicendi etwas steckt, was mit ordinem verbunden werden kann. Schwerlich aber wird sich in diesen Wörtern ein passendes Attribut zu ordinem finden lassen; denn in dicendo befriedigt nicht. Dazu kommt, dass die Vulgata eine Stütze sindet an X 7, 9 (inventioni, dispositioni, elocutioni, ordini rerum uerborumque). Wenn Quint. dort trotz III 3, 8 ordini neben dispositioni gestellt hat, so ist auch hier dividendi rationem

neben ordinem nicht unmöglich. Es wird also entweder ditidendi beizubehalten (auch I 10, 49 geben B M S uidendi statt dividendi) oder — damit würde auch das erste Bedenken beseitigt — aus uidendi (indicendi) zu machen sein: ui am dicendi (der Gang der Reden). In dieser Bedeutung findet sich uia dicendi und dicendi uia auch gebraucht IV 5, 3 und X 7, 5.

München.

MORIZ KIDERLIN.

## DORION.

Im siebenten Buche seiner Deipnosophisten handelt Athenaios in Anknüpfung an die beim δείπνον aufgetragenen Speisen in ausführlicher Weise von den Fischen: anmuthig marschiren sie auf, einem Versprechen gemäss (VII p. 277c) in alphabetischer Reihenfolge.') Auch einem slüchtigen Leser kann es nicht entgehen, dass dieser Fischkatalog einen einheitlichen Charakter trägt. Natürlich kann dieser bei einem Schriftsteller wie Athenaios einzig und allein aus der Benützung einer einheitlichen Quelle erklärt werden. Die alphabetische Anordnung wird an einer Stelle unterbrochen durch den unter dem Buchstaben x eingefügten Excurs über die  $\Im \varrho \tilde{q} \tau \tau \alpha \iota$  (p. 329 b - f). Dieser Abschnitt scheidet sich als eine Zuthat des Athenaios aus seiner Schrift über den Komiker Archippos (p. 329c) von selbst aus: dass er aus einer anderen Quelle geschöpft ist, beweist nicht allein die unorganische Einfügung, sondern mehr noch die Thatsache, dass die Art der Behandlung eine ganz andere ist als sonst: nur mit Komikercitaten und mit einem Citat aus dem Grammatiker Dorotheos<sup>2</sup>) ist die Einlage verbrämt, dagegen sehlen die sonst geläusigen Citate aus Diokles, Archestratos, Aristoteles, Numenios, Hikesios, Dorion u. s. w. Dergleichen Einlagen lassen sich innerhalb dieses Buches noch an drei anderen Stellen mit Sicherheit constatiren; vgl. c. 8-15 p. 278d—281e, c. 33—42 p. 289—293f, c. 60 p. 301a-c.

Fragen wir nach der Quelle des Athenaios<sup>3</sup>) für den Fischkatalog, so weist die alphabetische Anordnung der Fische, ferner

<sup>1)</sup> Diese alphabetische Anordnung erstreckt sich der älteren Sitte gemäss nur auf den ersten Buchstaben.

<sup>2)</sup> Er gehört wahrscheinlich dem ersten Jahrhundert n. Chr. an. Vgl. schol. II. K 252. Phot. bibl. cod. 156. Von Athenaios wird er öfter genannt.

<sup>3)</sup> Th. Birt de Halieuticis Ovidio poetae falso adscriptis Berl. 1878 p. 131 hat den Poseidonios und Oppian als Quelle des Athenaios angesetzt. Die vollständige Unhaltbarkeit dieser Behauptung wird aus dem Folgenden erhellen.

die häufige Wiederkehr von Grammatikercitaten 1) auf eine lexicalische Quelle<sup>2</sup>) hin. Das Nächstliegende ist bei dieser lexicalischen Quelle an Pamphilos zu denken: und in der That wird Pamphilos zweimal im Fischkatalog genannt p. 315a: Καλείται δε καὶ όρφός (sc. δ δρφώς), ώς Πάμφιλος und p. 326.e: καὶ πέμμα δέ τι τευθίδα ονομάζειν Ιατροκλέα εν Αρτοποιικώ φησι Πάμφιλος. Freilich ist dieser Umstand noch nicht von zwingender Beweiskraft dafür, dass Pamphilos Quelle des ganzen Buches ist. Dreierlei hat man aber zu bedenken: erstens führen alle Schriftsteller, die in diesem Buche citirt werden, soweit sie sich zeitlich sixiren lassen, in die Zeit vor Pamphilos, d. h. in den Anfang des ersten Jahrhunderts n. Chr., ein Umstand, der für die Bestimmung der Quelle in Betracht gezogen zu werden verdient.<sup>3</sup>) Zweitens lässt sich der directe Nachweis erbringen, dass einzelne von den im Fischkatalog citirten Schriftstellern im Pamphilos gestanden haben: nämlich Aristophanes v. Byzanz (vgl. Ath. III 77a), Herakleon (Ath. XI 479a) und Kleitarch (Ath. XI 475d; II 69d).4) Schliesslich mag darauf hingewiesen werden, dass in unserem Buche an drei Stellen römische Glossen Berücksichtigung finden (vgl. Ath. VII 306 d. 310 e. 330 b): nun wissen wir aber aus einem von Athenaios erhaltenen Fragment des Pamphilos, dass er in dieser Weise römische Glossen berücksichtigt hat (vgl. Ath. III p. 85 c:  $\Pi \acute{\alpha} \mu$ φιλος δ' έν ταζς Γλώσσαις 'Ρωμαίους φησίν αὐτὸ (sc. ἀκόνι-

<sup>1)</sup> Citirt werden Apollodor aus Athen, der Commentator des Sophron, p. 281 e, f. 309 c, Dionysios lambos p. 284 b, Kleitarchs γλῶσσαι p. 284 d. 300 f, Aristophanes v. Byzanz p. 287 a, b, Antigonos v. Karystos ἐν τῷ περὶ λέξεως p. 297 e. 303 b, Herakleon der Ephesier p. 303 b. 308 f, Kallimachos' ἐθνικαὶ ὀνομασίαι p. 329 a, Zenodotos p. 327 b, ebenda Hermippos ἐν τοῖς περὶ 'Ιππώνακτος, schliesslich Diphilos v. Laodikea ἐν τῷ περὶ τῶν Νικάνδρου Θηριακῶν p. 314 d.

<sup>2)</sup> Lexicalischen Ursprungs sind auch die Etymologien, die sich in diesem Buche wiederholentlich finden. Vgl. Ath. p. 287a, b. 284d. 299d. 302b. 308a—c. 309a. 324d. Dieselbe Ueberlieferung liegt in den Oppianscholien und in den Lexicis vor. Vgl. schol. Opp. I 110 = Ath. p. 287a, b, schol. Opp. I 120 = Ath. p. 299d, schol. Opp. I 133 = Ath. p. 309a, schol. Opp. I 181 = Ath. p. 302b. Str. I 24, schol. Opp. I 186 = Ath. p. 284d, schol. Opp. I 590 = Ath. p. 324d, schol. Opp. II 658 = Ath. p. 308b, c, schol. Theoc. I 42. Die Anfänge dieser etymologischen Spielereien reichen bis auf Aristoteles hinauf. Vgl. Ath. VII p. 278a und öfter.

<sup>3)</sup> Vgl. Schoenemann de lexicographis p. 109.

<sup>4)</sup> Vgl. Schoenemann a. O. p. 84.

DORION 181

τον κίτρον καλείν); es steht demnach meines Erachtens nichts im Wege ihm diese gleichartigen Notizen zu vindiciren.

Diese drei Facta lassen die Annahme, dass Pamphilos Quelle des Athenaios sei, höchst wahrscheinlich erscheinen.¹) Eine Bestätigung dafür, dass Athenaios die reiche Fülle von Citaten bereits in seiner Quelle vorgefunden, erhalten wir durch Hesych.

Eine grosse Anzahl von Fischnamen kehrt in seinem Lexicon wieder, leider meistentheils ohne charakteristische Zuthat in so kurzer glossographischer Fassung, dass Schlüsse daraus unmöglich sind. Wo aber den Glossen Erklärungen beigefügt sind, da sieht man deutlich, dass sie durch ein enges verwandtschaftliches Band mit Athenaios zusammenhängen. M. Schmidt hat in seinen quaest. Hes. LXXI f. diese Uebereinstimmung auf Benützung des Pamphilos zurückgeführt, eine Ansicht, an der ich trotz des Widerspruchs von Weber, Rohde und Bapp festhalte. Vgl. Schoenemann de lexicographis antiquis, IIann. 1886, p. 83.

Ich lasse die Hesychglossen, welche sich mit Athenaios berühren, folgen:

II es. s. v. ἀλφηστής · ἰχθύος εἶδος. καὶ ἔντιμος. Vgl. Ath. VII p. 281 f. Suid. s. v. καταπύγων. Val. Rose A. P. p. 301.

Hes. s. v. ἀμίαι λχθύες. Ath. VII p. 277e, f.

Hes. s. v. ἀφύη· τὰ μικρὰ ἰχθύδια. Ath. p. 284 f.

Hes. s. v. ἀχάρνας · εἶδος ἰχθύος. Ath. p. 286 b im Citat des Callias.

Hes. s. v.  $\partial \omega v$  ·  $\partial \chi \partial v g$   $\pi o \iota o g$ . Ath. p. 321d im Citat des Epicharm.

Hes. s. v. βαιών · λχθύς ούτως. Ath. p. 288 a.

Hes. s. v. βάκχος ... οἱ δὲ ἰχθύν. Der Fisch ist aus einem Citat des Euthydem bekannt bei Ath. p. 315 f.

Hes. s. v. βατίδες εἶδος ἰχθύος πλατὺ ἢ βατίς διαφέρει δὲ τοῦ βάτου ἰχθύος, ὡς ᾿Αριστοτέλης ποιεῖ φανερόν. Vgl. Bekk. An. G. 1 p. 224.

s. v. βάτος καὶ βατίς · ἰχθύες διαφέρουσιν ἀλλήλων... Vgl. Ath. p. 286 b ff.

Hes. s. v. βελόναι · δαφίδες θαλάσσιαι. Ath. p. 319 d. Diese Glosse stammt aus Speusipp oder Aristoteles oder Dorion.

<sup>1)</sup> Val. Rose A. P. p. 281.

Hes. s. v. βούγλωσσον· ίχθὺς ποιός. Ath. p. 288 ab.

Hes. s. v. βρίγκος · ἰχθὺς κητώδης. Der Fisch wird erwähnt von Ephippos und Mnesimachos hei Ath. p. 322 e.

Hes. s. v. βῶκα · θύννον. Ath. p. 286 f.

Hes. s. v. γαλ(λ)αρίας · ἰχθὺς ὁ ὀνίσκος. Vgl. Bekk. An. Gr. I p. 229. Diese Glosse stammt aus Dorion nach Ath. p. 315 f: διαφέρει δ' ὄνος ὀνίσκου, ὥς φησι Δωρίων ἐν τῷ περὶ ἰχθύων γράφων οὕτως · 'ὄνος, ὃν καλοῦσί τινες γάδον. γαλλαρίας (γαλλερίδας cod.), ὃν καλοῦσί τινες ὀνίσκον τε καὶ μάξεινον'. Die Lesung γαλλαρίας bezeugt Ath. an einer anderen Stelle p. 312 d. Vielleicht gehört hierher die Glosse γαλίαι · οἱ ὀνίσκοι, wenn jenes γαλίαι eine Corruptel aus γαλ(αρ)ίαι ist.

Hes. s. v. γλανίς . . . καὶ εἶδος ἰχθύος · οῦ δὲ γλάνιος. Ath. p. 311 f: παραπλήσιος (sc. ὁ λάτος) τῷ κατὰ τὸν Ἰστρον γινομένω γλάνιδι. Der Name kehrt wieder in dem Fragment des Ephippos bei Ath. p. 322 a.

Hes. s. v. γναφεύς · εἶδος ἰχθύος. Diese Glosse stammt aus Dorion oder Epainetos nach Ath. p. 297 c.

Il es. s. v. ἐρυθ(ρ)ῖνοι πόλις καὶ χώρα ἐν Παφλαγονίᾳ. καὶ εἶδος ἰχθύος. Ath. p. 300 e, f: Κυρηναῖοι δὲ ὕκην τὸν ἐρυθοῖνον καλοῦσιν, ὡς Κλείταρχός φησιν ἐν Γλώσσαις. Dies Citat des Kleitarch, der an dieser Stelle den Zenodot ausschreibt (Ath. p. 327 b), kehrt entsprechend gekürzt bei Hes. wieder s. v. ὕκος (vgl. Birt p. 173) · ἐρυθρῖνος. Gleichzeitig beweist die Erklärung dieser Glosse die Richtigkeit der Schreibung ἐρυθρῖνος.

<sup>1)</sup> Was wir über die ψηττα bei Hesych lesen, steht vollständiger im schol. Plat. Symp. p. 191 d (p. 258 ed. C. Fr. Hermann): ἰχθύδιόν τι τῶν πλατέων ἡ ψηττα ἐκ δύο δερμάτων συγκεῖσθαι τὴν ἰδέαν δοκοῦν, ὅ τινες σανδάλιον καλοῦσιν, οἱ δὲ βούγλωσσον. κακῶς δὲ ἀλλα γάρ ἐστι ταῦτα. Diese Polemik richtet sich gegen den Arzt Philotimos aus Athen, den Schüler des Praxagoras, der in seiner Schrist περὶ τροφης über die Fische gehandelt

DORION 183

Hes. s. v.  $\tilde{\epsilon}\pi\sigma\nu\varrho\sigma\varsigma$  ( $\tilde{\iota}\pi\pi\sigma\nu\varrho\sigma\varsigma$  ist vermuthlich zu lesen)·  $\tilde{\epsilon}\tilde{\iota}\delta\sigma\varsigma$   $\tilde{\iota}\chi\vartheta\dot{\nu}\sigma\varsigma$ . Ath. p. 304 c.

Hes. s. v. ήλακατῆνες · θαλασσίων ίχθύων οἱ κητώδεις. Ath. p. 301 d.

Hes. s. v. θύννον τον δοχυνον λέγουσι την δὲ πηλαμίδα θυννίδα. Diese Glosse ist aus Herakleon und Sostratos zusammengeschweisst: Ath. 303 b.

Hes. s. v. ἔλλοπες ἐλλιπόντες τῆς ὀπός, τουτέστιν ἄφθογγοι, ἄφωνοι. καὶ οἱ λεπιδωτοὶ καὶ δασεῖς. καὶ τραχεῖς. Ath. p. 308 bc; schol. Opp. III 658.

ll es. s. v. ἱππίδιον· ἰχθὺς ποιός.

s. v. ἵππον· . . . καὶ τὸν μέγαν θαλάσσιον ἰχθύν. Vgl. Ath. 304 e.

Il e s. s. v. ἐκτάρα ἐθνικῶς ἰχθύς. Diese Glosse geht zurück auf Kallimachos ἐθνικαὶ ὀνομασίαι nach Ath. p. 329a: Καλλίμαχος δ' ἐν ἐθνικαῖς ὀνομασίαις γράφει οὕτως 'ἔγκρασίχολος, ἔρίτιμος Χαλκηδόνιοι. τριχίδια, χαλκίς, ἴκταρ, ἀθερίνη'. ἐν ἄλλφ δὲ μέρει καταλέγων ἰχθύων ὀνομασίας φησίν 'ὄζαινα, ὀσμύλιον Θούριοι. ἴωπες, ἔρίτιμοι 'Αθηναῖοι'. Von den hier erwähnten Fischen hat Hesych noch den ἴωψ mit dem ausdrücklichen Citat des Kallimachos s. v. ἰχθὺς ποιὸς παρὰ Καλλιμάχφ, den ἔγκρασίχολος s. v. εἶδος ἰχθύων und die ὀσμύλια s. v. τῶν πολυπόδων αἱ ὄξαιναι λεγόμεναι [καὶ] ἰχθύδια ποιά, ἀλλ' εὐτελῆ. Vgl. Val. Rose A. P. p. 300. Hes. s. v. ὀσμύλαι — Ath. 318 e.

Hes. s. v. ίερον ίχθύν τον μέγαν καὶ ἄνετον λέγει ίερον γὰρ τὸ μέγα. Ath. 284 c.

Hes. s. v. χαλλιώνυμος εἶδος ἰχθύος. Ath. 282 de.

Hes. s. v. χαρχαρίας · δ θαλάσσιος χύων. χαὶ ἰχθύος εἶδος. Ath. c. 76 p. 306 d.

Hes. s. v. κανθαφίς· χουσοειδής λχθύς. Die Glosse stammt aus Numenios bei Ath. p. 326 f.

Hes. s. v. χάπρος . . .  $\mathring{\eta}$  τὸν φάγρον ἰχθύν. Ath. p. 305 d. Hes. s. v. χέστρα · ἀμυντήριον ὅπλον. σφῦρα. χαὶ εἶδος

hat, wenn die argumentatio ex silentio des Galen das Richtige trifft. Gal. VI p. 724: παρέλιπε δὲ ἐν τούτοις ὁ Φιλότιμος καὶ τὸ βούγλωσσον, ὥσπερ ἐν τοῖς πετραίοις τὸν σκάρον, εἰ μή τι ἄρα τῷ τῆς ψήττης ὀνόματι καὶ κατὰ τῶν βουγλώττων ἐχρήσατο. παραπλήσια μὲν γάρ πώς ἐστιν, οὐ μὴν ἀκριβώς ὁμοειδῆ βούγλωττόν τε καὶ ψῆττα. Dass βούγλωττον und ψῆττα āhnlich seien, bezeugt Speusipp im zweiten Buche det Θμοια. Vgl. Ath. 329 f.

 $i\chi \vartheta \dot{\nu} o \varsigma$ . Diese Glosse ist zusammenzunehmen mit Hes. s. v. σφῦρα ...  $\mathring{\eta}$   $\mathring{\eta}$  παρά τισι λεγομένη κέστρα  $i\chi \vartheta \dot{\nu} \varsigma$   $\vartheta$ αλάσσιος. Beide Glossen stammen aus Dorion nach Ath. p. 323 a:  $\mathring{\delta}$   $\mathring{\delta} \grave{\epsilon}$  Δωρίων 'σφύραιναν, φησίν,  $\mathring{\eta}$ ν καλοῦσι κέστραν'.

Hes. s. v. κεφαλῖνος · ἰχθὺς ποιός. Ath. 306 f. Die Glosse stammt ebenfalls aus Dorion.

Hes. s. v.  $x \not\in \varphi \alpha \lambda o \iota$  ·  $\tau \vec{\omega} \nu$   $x \not\in \sigma \tau \varphi \not\in \omega \nu$   $\tau \iota \nu \not\in \varsigma$  o  $\forall \tau \omega$   $\tau \alpha \lambda o \vec{\upsilon} \nu \tau \alpha \iota$ . Ath. p. 306 e ff. Auch eine andere Art der  $x \not\in \sigma \tau \varphi \in \iota \varsigma$ , die  $\chi \not\in \lambda \lambda \vec{\omega} - \nu \not\in \varsigma$ , werden von Hes. genannt, s. v.  $\chi \not\in \lambda \lambda \vec{\omega} \nu$  ·  $\iota \chi \partial \nu \varsigma$   $\sigma \circ \iota \circ \varsigma$ . Ath. 306 e. 307a.

Hes. s. v. κίθαρος ... καὶ ἰχθύς. Ath. p. 305 f.

Hes. s. v. κίχλη· ἰχθὺς θαλάσσιος. Ath. p. 305 b.

Hes. s. v. κομμάραι ἢ κομάραι καρίδες. Μακεδόνες. Vgl. s. v. καμάρους τὰς ἔρυθρὰς καρίδας. Ath. 306 c, d: ἔστὶ δὲ καρίδων γένος (sc. κάμμοροι) καὶ ὑπὸ Ῥωμαίων οὕτως καλοῦνται. Vgl. Ath. 285 b. 286 f.

Hes. s. v. χορδύλος· ἰχθὺς ποιός. Ath. p. 306 b. Vgl. Hes. s. v. σχόρδυλος.

Hes. s. v.  $\varkappa o \varrho \dot{\upsilon} \varphi \alpha \iota \nu \alpha$  ·  $\pi o \iota \dot{o} \varsigma$   $\dot{\iota} \chi \vartheta \dot{\upsilon} \varsigma$ . Ath. p. 304 c, d. Die Glosse stammt aus Dorion oder Epainetos.

Hes. s. v. χόψιχος εἶδος ὀρνέου, ὃ χόσσυφος παρ' ἐνίων λέγεται. τάσσεται δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ θαλασσίου. Ath. p. 305 b ff.

Hes. s. v. αυποῖνος · ἰχθύς ποιός. Ath. p. 309 b.

Hes. s. v.  $\pi\omega\beta \tilde{\imath}\tau\iota\varsigma^*$   $\tilde{\eta}$   $\tilde{\lambda}\epsilon\nu\pi\tilde{\eta}$   $\tilde{\alpha}\phi\tilde{\nu}\eta$ . Ath. p. 285 b. Die Glosse stammt höchst wahrscheinlich aus Hikesios, der wieder den Aristoteles benützt hat. Vgl. p. 284 f.

Hes. s. v. Κωπαΐδες εν τη Κωπαΐδι λίμνη έγχέλεις μέγισται γίνονται. ταύτας οὖν τὰς έγχέλεις Κωπαΐδας λέγουσι. Mit dieser Erklärung berührt sich Dorion bei Ath. p. 297 c.

Hes. s. v. κλιδία· τάριχος. Die Glosse stammt aus Hikesios nach Ath. 315 e.

Hes. s. v. λινεύς· ὁ κεστφεὺς ἰχθύς. Die Glosse stammt aus den Versen des Callias bei Ath. p. 287 b.

lles. s. v. λεβίαι· τὰ λεπίδας ἔχοντα ταρίχη. καὶ ἰχθῦς λιμναῖοι. Ath. p. 301c.

Hes. s. v. λειόβατος · λχθύς τις τῶν λευκοσάρκων. Quelle für diese Glosse ist Epainetos nach Ath. p. 312 b : ἐστὶ δὲ λευκόσαρκος (sc. ὁ λειόβατος), ὡς Ἐπαίνετος ἐν Ὁψαρτυτικῷ. Vgl. Hes. s. v. λεώβατος · . . . καὶ ἰχθὺς σελαχώδης.

DORION 185

Hes. s. v. μνία· τὰ βρύα καὶ τὸ φῦκος. Die Glosse stammt aus Numenios (Ath. p. 295c). Das Wort findet sich zuerst bei Lycoph. Al. 398, dann bei Nicand. Th. 787. Al. 396.

Hes. s. v. μορμύρος λαθύς θαλάσσιος. Ath. 314 e.

Hes. s. v. μυλλόν · . . . καὶ εἶδος ἰχθύος μύλλος. Ath. p. 118 c, d. 322 e.

Hes. s. v. μύραινος ή μύραινα άρσενικῶς. ἄλλοι δὲ μύρον αὐτὸν καλοῦσιν. ἔστι δὲ καὶ ἄρρην.

s. v. σμῦρος ὁ ἄρσην ἰχθύς. καὶ ἡ θήλεια σμύραινα. Vgl. Ath. p. 312e, f.

Hes. s. v.  $\xi \iota \varphi \iota \alpha \varsigma \cdot \iota \chi \vartheta \dot{\upsilon} \varsigma \pi o \iota \delta \varsigma$ . Ath. 314 e sq. Vgl. Hes. s. v.  $\sigma \varkappa \iota \varphi \iota \alpha \varsigma$ .

Hes. s. v.  $\delta vog^*$  . . . .  $x\alpha i$   $i\chi \vartheta v g$   $\pi o \iota o g$ ,  $\delta$   $(x\alpha)i$   $\delta v i \sigma x o g$   $\lambda \varepsilon - \gamma o \mu \varepsilon v o g$ . Vgl. Dorion bei Ath. p. 315 f.

Hes. s. v.  $\partial \rho \varphi \alpha \kappa i \nu \eta \varsigma$   $\partial \psi \varsigma \pi o \iota \delta \varsigma$ . Die Glosse stammt aus Dorion nach Ath. p. 315b.

Hes. s. v. δρφώς λαθύς ποιός. Ath. 315 a.

Hes. s. v. πάγουρος εἶδος καρκίνου. Ath. 319a.

Hes. s. v.  $\pi\eta\lambda\alpha\mu\dot{\nu}\varsigma$  ·  $\delta\iota\dot{\alpha}$  τοῦ  $\bar{\upsilon}$  ἰχθὸς ἐν Πόνιφ. Ath. c. 109 p. 319a.

Hes. s. v. πλατίσταχος · · · · καὶ ἰχθὺς ποιός. Die Quelle ist Dorion oder Parmenon. Vgl. Ath. III p. 118 c. VII p. 308 f.

Hes. s. v. πολύποδες εἶδος ἰχθύος. Ath. p. 316 a sq.

Hes. s. v. δόμβος · . . . καὶ ἰχθύς τις τῶν πλατέων. Ath. p. 330 b.

Hes. s. v. σάλπη· λχθύς ποιός, ὃν καὶ βοῦν καλοῦσιν. Diese Glosse stammt aus den Versen des Pankrates bei Ath. p. 321 f.

Il es. s. v. σαπέρδης δνομα ἰχθύος οἱ δὲ ταρίχου εἶδος. ἄλλοι ὑπὸ Ποντικῶν τὸν κορακῖνον ἰχθύν. Vgl. Bachm. An. G. Il 319. Diese Glosse stammt aus Euthydem nach Ath. p. 308 e. Ob ὑπὸ Ποντικῶν richtig ist, lasse ich dahingestellt. Sicher ist im Athenaios nichts zu ändern: vgl. Ath. III p. 118 b sq. Birt p. 182.

Hes. s. v. σαύρα· τὸ ξρπετὸν ζῷον. καὶ ἰχθὺς μέγιστος σαῦρος. Ath. p. 322 d sq.

Hes. s. v. σχιαδεύς τινές δὲ σχίαινα. εἶδος ἰχθύος. Ath. p. 322 f aus Numenios.

Hes. s. v. σχορπίος . . . χαὶ θαλάσσιος ἰχθύς . . . Ath. p. 320 d, c. 115.

Hes. s. v. σχομβρίδες · λχθύες. Ath. p. 311 a.

Hes. s. v. σινόδους • θηρ δ σινόμενος τοῖς ὀδοῦσιν. Ath. p. 322 b.

Hes. s. v. σχεπινός · ἰχθὺς ποιός. Die Quelle ist Dorion nach Ath. p. 322 e.

Hes. s. v. σμαρίδες γρᾶες. καὶ ἰχθύδια μικρὰ ἄριστα οἱ δὲ τὰς μαινίδας. Ath. p. 313 a, b.

Hes. s. v. στρωματεύς λαθύς ποιὸς ἐν τῆ ἐρυθρῷ θαλάσση. Der Name und die Erklärung stammen aus Philon nach Ath. p. 322 a.

Hes. s. v. συναγρίδα · θαλάσσιος ίχθύς. Ath. 322 b.

Hes. s. v.  $\sigma \phi \eta \nu \epsilon' \varsigma$  ·  $i \chi \vartheta \dot{\nu} \varsigma$  ποιὸς  $\vartheta \alpha \lambda \acute{\alpha} \tau \tau \iota \sigma \varsigma$ . Quelle ist Euthydem Ath. p. 307 b.

Hes. s. v. τρίγλα· ἰχθὺς θαλάσσιος. Ath. c. 125 p. 324 d sq.

Hes. s. v. τευθίδες σηπίαι. Θρίσ(σ)αι. Ath. c. 130 p. 326 b.

Hes. s. v. τευθίς πέμμα πλαχουντώδες καὶ εἶδος ἰχθύος θαλαττίου. Der erste Theil der Erklärung stammt aus Pamphilos. Vgl. Ath. p. 326 e.

Il es. s. v. τριχίδες · αἱ χαλκίδες. Ἡρακλέων δὲ μεμβράδες. Αth. c. 137.

Hes. s. v. τυφλίνοι · λχθύς Νειλώϊος. Ath. p. 312 b.

Hes. s. v. ὕαινα· τετράπουν ζῷον. καὶ ἰχθύς. Ath. p. 326 f.

Hes. s. v.  $\tilde{v}_S$  ·  $\chi o \tilde{\iota} g o g \tilde{\eta}$   $\sigma \tilde{v}_S$ .  $\kappa \alpha i \, i \chi \vartheta \dot{v}_S$ . Ath. c. 131 p. 326 e.

Il es. s. v. φῦσα· . . . καὶ ἰχθὺς ποιὸς ἐν τῷ Νείλῳ γενόμενος. Ath. p. 312 b.

Hes. s. v. χαλκίς εἶδος ὀρνέου καὶ ἰχθύος. Ath. c. 137.

Hes. s. v. χρεμύς δ ονίσκος ίχθύς. Ath. p. 305 d.

Il es. s. v. χρόμις εἶδος ἰχθύος. Ath. c. 135 p. 328 a.

Hes. s. v.  $\dagger \chi \epsilon \lambda \epsilon \acute{a} \varrho$ ,  $\chi \epsilon \lambda \iota \emph{d} \acute{a} \acute{v}$ ,  $\chi \epsilon \lambda \iota \emph{d} o v \acute{a} \emph{g}$  καὶ  $\grave{\iota} \chi \vartheta \grave{v} \emph{g}$  ποιός. Ath. c. 137 p. 328 f. 329 cf. p. 356.

Diese Vergleichung des Hesych mit Athenaios beweist für einen Theil der Hesychglossen die Herkunft aus den auch von Athenaios im siebenten Buche angeführten Schriften des Kleitarch (vgl. Hes. s. v.  $\dot{\epsilon}\varrho\upsilon\vartheta(\varrho)\bar{\imath}\nu o\varsigma$  und  $\ddot{\imath}\varkappa o\varsigma$ ), des Iatrokles (s. v.  $\tau\bar{\epsilon}\upsilon\vartheta\dot{\imath}\varsigma$ ), des Herakleon (s. v.  $\vartheta\dot{\imath}\nu\nu o\varsigma$ ), des Philon (s. v.  $\sigma\bar{\imath}\varrho\omega\mu\alpha\bar{\imath}\dot{\epsilon}\dot{\nu}\varsigma$ ), des Pankrates (s. v.  $\sigma\dot{\imath}\lambda\pi\eta$ ), des Numenios (s. v.  $\kappa\alpha\nu\vartheta\alpha\varrho\dot{\imath}\varsigma$ ,  $\sigma\kappa\iota\alpha\delta\dot{\epsilon}\dot{\nu}\varsigma$  und  $\mu\nu\dot{\imath}\alpha$ ), des Epainetos (s. v.  $\lambda\epsilon\iota\dot{o}\beta\alpha\bar{\imath}o\varsigma$ ,  $\kappa o\varrho\dot{\nu}\varphi\alpha\iota\nu\alpha$ ), des Hike-

DORION 187

sios (s. v. κωβῖτις, κλιδία), des Kallimachos (s. v. ἰκτάρα, ἴωψ, ὀσμύλια), des Euthydem (s. v. βάκχος, σφηνεύς), des Sostratos (s. v. θύννος) und schliesslich des Dorion (s. v. γναφεύς, ἔσχαρος, κόρις, κέστρα, κεφαλῖνος, ὀρφακίνης, σκέπινος, ὄνος, Κωπαΐδες).

Es sind also in der Urquelle des Hesych dieselben Schriftsteller benützt worden wie in der Vorlage des Athenaios. Dass Pamphilos diese Urquelle ist, folgt für Hesych aus der Glosse s. v. τευθίς· πέμμα πλακουντῶδες . . . . Diese Erklärung stammt aus latrokles (Ath. p. 326e), das latroklescitat aber wieder aus Pamphilos: vgl. Ath. p. 326e: καὶ πέμμα δέ τι τευθίδα ὀνομάζειν Ἰατροκλέα ἐν Ἰαροποιικῷ φησι Πάμφιλος. Folglich gilt für die Erklärung der Hesychglosse dasselbe; der Schluss ist meines Erachtens unabweislich, dass die übrigen mit Athenaios übereinstimmenden Glossen aus Pamphilos entlehnt sind.

Natürlich kann uns diese Erkenntniss, dass Athenaios seine Weisheit aus dem Lexicon des Pamphilos entnommen hat, nicht befriedigen; sind wir auch eine Etappe in der Zeit zurückgekommen, so ist die Quellenanalyse damit doch nur verschoben, nicht gelöst, und die Frage bleibt nach wie vor offen, aus welchen Schriftstellern diese Abschnitte zusammengestückt sind. Die Untersuchung muss naturgemäss von Athenaios ausgehen, zumal eine parallele Ueberlieferung für unsere Partien so gut wie gar nicht vorhanden ist.

Ath. III p. 118 h sq. lesen wir ein längeres Dorioncitat: Δωρίων δ' ἐν τῷ περὶ ἰχθύων τὸν λεβίαν ὀνομάζων φησὶ λέγειν
τινὰς ὡς ὁ αἰτός ἐστι τῷ δελκανῷ, τόν δὲ κορακῖνον ὑπὸ
πολλῶν λέγεσθαι σαπέρδην καὶ εἶναι κράτιστον τὸν ἐκ
τῆς Μαιώτιδος λίμνης. Θαυμαστοὺς δὲ εἶναι λέγει καὶ
τοὺς περὶ "Αβδηρα άλισκομένους κεστρεῖς, μεθ'
οῦς τοὺς περὶ Σινώπην καὶ ταριχευομένους εὐστομάχους
ὑπάρχειν. Τοὺς δὲ προσαγορευομένους φησὶ μύλλους ὑπὸ μέν
τινων καλεῖσθαι ἀγνωτίδια, ὑπὸ δέ τινων πλατιστάκους ὄντας
τοὺς αὐτοὺς, καθάπερ καὶ τὸν χελλαρίην καὶ γὰρ τοῦτον ἕνα
ὄντα ἰχθὺν πολλῶν ὀνομασιῶν τετυχηκέναι καλεῖσθαι γὰρ
καὶ βάκχον καὶ ὀνίσκον καὶ χελλαρίην . . . .

Aus dem Citat folgt, dass Dorion ein Compilator gewesen, der die Ansichten verschiedener Schriftsteller registrirte, ferner dass dieser Compilator die verschiedenen Namen eines und desselben Fisches mit grosser Gewissenhaftigkeit zusammenstellte. Interessant wird dies Citat dadurch, dass wir für einzelne Partien desselben die Quelle nachweisen können. Die Notiz des Dorion, dass der κορακῖνος von vielen σαπέρδης genannt werde, kehrt wieder bei Ath. VII p. 308 e, allerdings unter dem Namen des Atheners Euthydem: Εὐθύδημος δ' ἐν τῷ περὶ ταρίχων τὸν κορακῖνόν φησιν ὑπὸ πολλῶν σαπέρδην προσαγορεύεσθαι. Dasselbe gilt für die Notizen, dass die besten κεστρεῖς in der Gegend von Abdera gefangen werden, darnach bei Sinope (Ath. VII p. 307 b: Εὐθύδημος δ' ὁ ᾿Αθηναῖος ἐν τῷ περὶ ταρίχων . . . . θαυμαστοὶ δ' εἰσὶ τῶν κεστρέων οἱ περὶ Ἦβδηρα ἀλισκόμενοι, ὡς καὶ ᾿Αρχέστρατος εἴρηκε, δεύτεροι δὲ οἱ ἐκ Σινώπης), ferner dass der κελλαρίας von einigen βάκχος, von anderen ὀνίσκος genannt werde (Ath. VII p. 315 f: Εὐθύδημος δ' ἐν τῷ περὶ ταρίχων 'οῦ μὲν βάκχον, φησί, καλοῦσιν, οῦ δὲ χελλαρίην (γαλλερίην C), οῦ δὲ ὀνίσκον'.¹)

Daraus ergiebt sich für uns als eine zweifellose Thatsache, dass diese drei Euthydemcitate im siebenten Buche durch Vermittelung des Dorion in den Pamphilos gelangt sind. Hinzusügen will ich noch, dass Dorion an zwei dieser Stellen unmittelbar resp. kurz vorher citirt wird. Freilich könnte man gegen dies Resultat einwenden, dass Euthydem, nicht Dorion die Vorlage des Pamphilos gewesen und dass durch Euthydem die Dorioncitate dem Athenaios übermittelt sind. Dieser Einwand erledigt sich einfach durch den Hinweis auf, das Altersverhältniss der beiden Autoren, worüber im Folgenden eingehender gehandelt wird. Auch darf füglich bezweifelt werden, ob die vielen Anführungen aus Dorions Schrift περί ίχθύων einer eng umgrenzten Specialschrift, wie doch die Schrift des Euthydem περί ταρίχων war, hätten entnommen werden können. Meines Erachtens ist es unzweifelhaft, dass jene drei Euthydemcitate aus Dorion stammen; dann ist es aber ebenso unzweifelhaft, dass für das vierte Euthydemcitat im siebenten Buche p. 328 d dieselbe Herkunft gilt, ebenso für die beiden Citate des dritten Buches p. 316 a-c. 118 b, die in unmittelbarer Umgebung des Dorion stehen. Auch die Citate des Epainetos im siebenten Buche lassen sich auf Dorion zurückführen. Naber prol. ad Phot. p. 22 und M. Schmidt quaest. Hes. p. LXX haben mit Recht aus Ath. IX p. 387 d, e geschlossen, dass Pamphilos die 'Οψαρτυτικά

<sup>1)</sup> Nachträglich sehe ich, dass Kaibel in der Praef. Ath. vol. I p. xLI diese Stelle ebenso emendirt hat.

DORION 189

des Epainetos nicht direct, sondern durch Vermittelung des Pseudaristophaneers Artemidor benützte. 1) Daraus ergiebt sich, dass wir uns auch für die Epainetoscitate des siebenten Buches nach einem Vermittler umzusehen haben. Zunächst könnte man an Artemidor denken; der Beweis dafür lässt sich auf keine Weise erbringen. Weit wahrscheinlicher dünkt mich nach dem vorher Erörterten auf Dorion zu rathen. Ja es lässt sich sogar der sichere Nachweis erbringen, dass Dorion den Epainetos benützt hat.

Die beweisende Stelle steht Ath. VII p. 304 c und lautet: Δωρίων δ' ἐν τῷ περὶ ἰχθύων κορύφαιναν καλεῖσθαί φησι τὸν ἵππουρον. Am Schlusse desselben Capitels p. 304 d lesen wir dasselbe aus Epainetos: Επαίνετος δ' ἐν Ὁψαρτυτικοῖς κορύφαιναν αὐτόν φησιν ὀνομάζεσθαι. Damit ist die Benützung des Epainetos durch Dorion ausser Frage gestellt, und wir erhalten die hüchst erwünschte Gewissheit, dass der Vermittler der Epainetoscitate des siebenten Buches (vgl. VII p. 294 d. 297 c. 305 c. 312 b. 313 b. 328 f) Dorion ist.²)

Denselben Doppelnamen kennt Dorion VII p. 321 c: δμοίως δὲ καὶ Δωρίων ἐν τῷ περὶ ἰχθύων φησὶ σαργίνους διὰ τοῦτ'

<sup>1)</sup> Hinzufügen lässt sich als Vermittler des Epainetos der Grammatiker Seleukos aus einer Glosse des Hesych s. v. † τιάλλακτον· Σέλευκος παρά Ἐπαινέτφ ἔμβαμμά τι.

<sup>2)</sup> Man beachte, dass Ath. VII p. 305 e Dorion und Epainetos in einer Weise citiert werden, aus der man auf gegenseitige Benützung schliessen kann: τοῦ δὲ κάπρου μνημονεύει καὶ Δωρίων καὶ Ἐπαίνετος. An den übrigen Stellen wird Dorion unmittelbar vorher genannt.

<sup>3)</sup> Der Titel ἐν τῷ περὶ ἰχθύων bezieht sich auf das unmittelbar vorhergehende Dorioncitat. Bewiesen wird dies durch Ath. VII p. 313 b, wo dasselbe Epainetoscitat nur etwas gekürzt mit dem richtigen Titel ἐν Ὀψαρτυτικῷ steht. Damit erledigt sich von selbst die von Birt p. 183 angenommene Identificirung der ὀψαρτυτικά mit der Schrift περὶ ἰχθύων.

αὐτοὺς καλῶν καὶ χαλκίδας. Freilich lautet der Name bei beiden in Bezug auf einen Buchstaben verschieden: nach Epainetos σαρδίνοι, nach Dorion σαργίνοι. Offenbar steckt in einem Namen eine Corruptel; ich nehme sie im Epainetoscitat an und schlage an jener Stelle mit Kaibel (Ath. vol. 11 p. 224 adn.) die Lesung σαργίνους für das überlieferte σαρδίνους vor.

Ziehen wir die Summe aus dem bisher Erörterten, so ergiebt sich, dass die Schrift des Dorion περὶ ἰχθύων compilatorischen Charakters gewesen, d. h. die einschlägige Litteratur wie die Schriften des Euthydem περὶ ταρίχων und des Epainetos ὀψαρτυτικά berücksichtigte. Der compilatorische Charakter der Schrift wird durch die zahlreichen Fragmente in erfreulicher Weise bestätigt (vgl. Ath. VII p. 282 c. 309 b. 315 b, f. 319 d. 323 a). Die erhaltenen Fragmente¹) zeigen, dass das Werk in ziemlich umfassender Weise die Fischwelt behandelte und nicht blos über die verschiedenen Namen²) eines und desselben Fisches und deren Schreibung³), über die verschiedenen Arten⁴), deren Unterschiede und Aufenthaltsorte³) Aufschlüsse gab, sondern auch auf Vorschriften über Kochen und Braten derselben³) einging.

Bei dem also aufgezeigten Charakter der Schriftstellerei des Dorion würde es uns Wunder nehmen, wenn Pamphilos sich die günstige Gelegenheit hätte entgehen lassen eine so umfängliche, für seine Zwecke wichtige Compilation gehörig auszunützen. Das ist aber keineswegs der Fall; durch Combination lassen sich dieser Schrift weitere Citate zuweisen.

Archestratos ist von Athenaios resp. Pamphilos selbst nicht eingesehen worden; ich schliesse es aus den Worten des Athenaios I p. 4d-e: Oti Aexéoteatos  $\delta$  Sveaxóolos  $\tilde{\eta}$   $\Gamma \epsilon \lambda \tilde{\psi}os$ 

<sup>1)</sup> Dorions Schrift περὶ ἰχθύων wird 34 Mal im Athenaios citirt. Vgl. Ath. III 118 b. VII 482 c, e. 285 a. 287 c. 294 d. 297 c. 300 e, f. 304 c, f. 305 c. 306 e. 309 b, f. 312 d, f. 313 e. 315 b, c, d. 315 f. 319 d. 320 d. 321 c. 322 b, e. 323 a. 327 f. 328 b, d, f. 330 a.

<sup>2)</sup> Vgl. p. 304c. 306 f. 309 b. 315 b, f. 319 d. 321 c. 322 e. 328 d. Bisweilen registrirt Dorion fremde Ansichten, ohne ihnen beizutreten. Vgl. p. 282 c, e.

<sup>3)</sup> Vgl. Ath. VII p. 322 b.

<sup>4)</sup> Er unterscheidet bei einzelnen Fischen den θαλάττιος, ποτάμιος und λιμναΐος. Er rühmt z. B. p. 306 e den κεστρεὺς θαλάττιος, von dem er zwei Arten kennt, den κέφαλος und νῆστις. Vgl. 312 f. 309 b. 328 e.

<sup>5)</sup> Ath. 315 c, d. 319 d.

<sup>6)</sup> Ath. 287c. 304f. 309f.

DORION 191

έν τη ώς Χρύσιππος επιγράφει Γαστρονομία, ώς δε Λυγκεύς καὶ Καλλίμαχος Ἡδυπαθεία, ώς δὲ Κλέαρχος Δειπνολογία, ως δ' ἄλλοι ὑψοποιία κτλ. Gleichzeitig erhalten wir durch diese Stelle ein sicheres Kriterium für die Erkennung der Vermittler der Archestratoscitate im siebenten Buche. Lynkeus der Samier nannte sein Gedicht Hovná Deia; auf ihn lassen sich folgende Archestratoscitate zurückführen: Ath. VII p. 285 e — 286 a = p. 294 f sq. 306 b. 313 f. 330 a. 288 a. Nach Chrysipp war sein Werk Γαστρονομία betitelt; ihm sind drei Archestratoscitate zuzuweisen: p. 278 a. 293 f. 320 a; aus Klearch stammt sicher nur eins: p. 285 c. Daneben sind Archestratoscitate dem Pamphilos noch durch andere Schriftsteller übermittelt nach Athenaios ausdrücklichen Worten: ώς δ' ἄλλοι Όψοποιία. Der Titel Όψοποιία findet sich nirgends im siebenten Buche; die meisten Citate sind überhaupt titellos. Trotzdem lässt sich höchst wahrscheinlich machen, dass Dorion zu diesen Vermittlern gehörte. Nach Ath. VII p. 322 b nannte Dorion den gewöhnlich συνόδους genannten Fisch σινόδους; diese Abweichung erklärt sich aus der Benützung des Archestratos: σινόδοντα δὲ αὐτὸν λέγει διὰ τοῦ ῖ Δωρίων, ἔτι δὲ ᾿Αρχέστρατος ἐν τούτοις κτλ. Eine zweite Stelle beweist dasselbe. VII p. 307 b ist das Euthydemcitat aus Dorion geslossen; zum Schluss dieses Citats lesen wir: θαυμαστοί δ' είσὶ τῶν κεστρέων οί περὶ "Αβδηρα άλισκόμενοι, ώς καὶ 'Αρχέστρατος είρηκε, δεύτεροι δὲ οἱ ἐκ Σινώπης. Die Worte ὡς καὶ Αρχέστρατος είρηκε können von Pamphilos hinzugefügt sein; weit wahrscheinlicher aber dünkt mich die Annahme, dass im Dorion das Euthydemcitat mit jener Zuthat gestanden hat. Die Frage, wie weit die Archestratoscitate im siebenten Buche dem Dorion angehören, lässt sich natürlich mit Sicherheit nicht entscheiden.

Unsicher, aber höchst wahrscheinlich ist die Zurücksührung der Citate des Numenios auf Dorion. Bezeichnend ist, dass Numenios ausschliesslich in diesem Buche benützt ist; das eine Citat, das hiergegen zu sprechen scheint (IX p. 371 b), verschlägt nichts, da seine Autenticität von Kaibel (Ath. vol. II p. 311 adn.) mit Recht in Frage gestellt ist. Ich meine, wenn Pamphilos ihn eingesehen hätte, so würde er mit seinen Citaten nicht so haushälterisch umgegangen sein und hätte sie sicher auch bei anderer Gelegenheit — und die hatte er doch Buch III und VIII — angebracht. Ferner bedenke man, dass er nicht einmal den so häusig citirten Princeps

aller  $\partial \psi o \delta \alpha i \delta \alpha \lambda o i$ , den Archestratos, dem Numenios zeitlich sehr nahe steht, selbst in Händen gehabt hat; wie viel weniger einen Schriftsteller zweiten Ranges auf diesem Gebiet.

Hinsichtlich der übrigen in diesem Buche citirten Kochbuchverfasser und Aerzte wie des Glaukos, Mithaikus, Dionysios, Erasistratos, des Syracusaners Herakleides'), des Hikesios') enthalte ich mich des Urtheils, wenn auch bei der Thatsache, dass Dorion diese Litteraturgattung berücksichtigt hat, die Annahme sehr viel für sich hat, dass alle diese Autoren auf Rechnung dieses Compilators zu setzen seien.

Die Zeit des Dorion ist uns vollständig unbekannt. Es gab einen Musiker Dorion, der als  $\delta\psi o\varphi\dot{\alpha}\gamma o\varsigma$  im Alterthum berühmt war und von den Komikern durchgehechelt ward (Ath. VIII 337b—338b). Er hat natürlich mit unserem Schriftsteller nichts zu thun; die Gleichheit der Namen ist weiter nichts als ein zufälliges Spiel des Schicksals. In das Dunkel, mit dem die Zeit des Dorion umgeben ist, fällt ein Lichtstrahl durch den im Vorhergehenden geführten Nachweis, dass er von Pamphilos benützt ist, und selbst jünger ist als Archestratos, Numenios, Euthydem und Epainetos. Freilich nützt diese Erkenntniss auch noch nicht viel; von Werth ist sie nur dann, wenn es gelingt die Zeit der von ihm benützten Schriftsteller zu bestimmen.

Für die Zeit des Epainetos<sup>3</sup>) ist die Notiz des Athenaios IX

<sup>1)</sup> Herakleides wird VII p. 328 d zusammen mit Euthydem citiert; das Euthydemcitat stammt sicher aus Dorion.

<sup>2)</sup> Ich will nicht verschweigen, dass für die Benützung des Hikesios seitens des Dorion mancherlei spricht. Zunächst ist Hikesios schon gegen Ende des ersten Jahrhunderts n. Chr. nicht mehr gelesen worden; Plinius verdankt seine Citate einer Mittelsquelle, worauf ich in anderem Zusammenhange zurückkommen werde. Vgl. Plin. XXII 40 und Dioscorid. π. ΰ. ἰ. III 19. Dann hat Dorion sicher eine derartige hygieinische Quelle benützt; ich schliesse es aus Ath. III 118c: καὶ ταριχευομένους εὐστομάχους ὑπάρχευν (sc. τοὺς κεστομέζς). Schliesslich wird an dieser Stelle des dritten Buches, wo sich ausserhalb des siebenten Buches ein Dorioncitat findet, kurz vor diesem Hikesios genannt, während er sonst selten citirt wird.

<sup>3)</sup> Vgl. Schoenemann de lex. ant. p. 106 sq. Uebersehen hat Schoenemann ein bei Hesych erhaltenes Citat s. v. † τιάλλακτον. Euthydem ist von ihm mit Unrecht dem vierten oder dritten Jahrhundert zugewiesen worden; er muss jünger sein wegen der Erwähnung von Tarent, der Brettier und Campaner in dem gesälschten Hesiodcitat (III p. 116a—c). Die beiden letzten Namen sind erst den griechischen Schriftstellern des zweiten und ersten Jahrhunderts geläusig; ich trage daher kein Bedenken den Euthydem dieser Zeit zuzuweisen.

DORION 193

p. 387 d, e ein sicherer Anhaltspunkt: 'Αρτεμίδωρος δε δ 'Αριστοφάνειος εν ταῖς επιγραφομέναις Όψαρτυτικαῖς Γλώσσαις καὶ Πάμφιλος ὁ ᾿Αλεξανδρεὺς ἐν τοῖς περὶ ὀνομάτων καὶ γλωσσων Έπαίνετον παρατίθεται λέγοντα έν τῷ 'Οψαρτυτικῷ. Ετ hat darnach vor dem Pseudaristophaneer Artemidor gelebt, dessen Blüthezeit Ahrens bucol. gr. II p. xxxvII sq. um 50 v. Chr. angesetzt hat. Auf die Frage, wie lange er vorher gelebt hat, erhalten wir von Athenaios keine Antwort. Schoenemann weist ihn in seiner Dissertation p. 108 dem zweiten Jahrhundert zu; der Ansatz ist ungefähr richtig, doch fehlt ihm die Begründung. Diese wird gegeben durch das von Schoenemann ebenfalls citirte Nikanderscholion Ther. 585: βούπλευρον . . . λάχανον, οδ μνημονεύει Νίκανδρος εν τῷ ἐπιγραφομένῳ Ύακίνθω καὶ Ἐπαίνετος εν τῷ περὶ λαχάνων. Aus dem Scholion folgt gegenseitige Benützung der beiden citirten Schriftsteller; natürlich kann nur Epainetos den Nikander benützt haben, da ein Schriftstellercitat in dem Nikanderschen Gedicht Yazıv 905 unmöglich gestanden haben kann. Damit man an der Thatsache, dass Epainetos in einem περί λαχάνων betitelten Werke ein Nikandercitat anbrachte, keinen Anstoss nimmt, verweise ich auf die Schrift des Euthydem περί σελάχων, in der, wie wir aus Ath. III p. 116a-c erfahren, gefälschte Hesiodverse standen.

Epainetos lebte also zwischen 130 und 50 v. Chr. Mit dieser Erkenntniss ist zugleich ein sicherer terminus post quem für die Zeit des Dorion gewonnen, der sich noch mehr einschränken liesse, wenn es sicher wäre, dass Hikesios, der bekannte Erasistrateer aus der Mitte des ersten Jahrhunderts v. Chr., von Dorion benützt worden sei. Der terminus ante quem lässt sich leider nicht genauer bestimmen. In den früheren Ausgaben des Athenaios las man III p. 78 a, dass Tryphon die Schrift eines Dorion über den Ackerbau benützt habe. Dies Dorioncitat ist aber unrichtig, wie Kaibel Ath. vol. I p. 182 gesehen, es ist für Awelwra Ardeoriwra zu schreiben. Wir müssen uns also damit begnügen den Dorion dem ersten Jahrhundert v. Chr. zuzuweisen, vielleicht genauer der zweiten Hälfte desselben.

Stettin.

M. WELLMANN.

Ilermes XXIII. 13

## PROLOG UND EPILOG IN LYKOPHRONS ALEXANDRA.

Die Alexandra ist kein blosses Räthselgedicht. Der Dichter hatte zwar in erster Linie die Absicht, ein solches zu verfassen; doch die äussere Gestalt, in der er es dem Publicum übergeben wollte, war für ihn die einer tragischen Scene; einer Scene, die zwar aus dem Zusammenhange des Dramas herausgelöst und darum für sich einer dem Theater fern liegenden Behandlung zu Theil würde, deren Entstehung aus dramatischer Conception aber dem Leser genau eingeschärft werden und bis zum Schlusse fühlbar bleiben sollte. Zu diesem Zwecke ist für das den Kern bildende Räthselgedicht die Form der Weissagung, und als Prophetin gerade Kassandra¹) gewählt, welche von vornherein wie keine andere geeignet erscheinen musste, als tragische Heldin aufzutreten. So ist auch, trotz der ihr hier zufallenden zumeist wissenschaftlichen Aufgabe, ihr Charakter in der Einleitung, im Verlaufe der Prophezeiung selbst und am Schlusse mit markigen Strichen gezeichnet.

1) Wenn er sie Alexandra nennt, so thut er das nicht nur aus dem von den Scholien zu V. 30 angeführten Grunde, nämlich einer etymologischen Spielerei zu liebe, sondern vielleicht auch um so an Kassandros und Alexandros zu erinnern, sicherlich aber seinem Grundsatze folgend, der ihm verbietet bekannte Namen zu nennen, ausser wenn der Leser irre geführt werden soll. Wie oft wird Zeus' Name umschrieben; die Form Ζεὺς steht 1124 und 1370, beide Mal um Agamemnon zu bezeichnen, während mit dem τύμβφ τάγαμέμνονος 335 ein Altar des Zeus gemeint ist. Diese Vertauschung zweier mit Hülfe sprachlich-mythologischen Scherzes identificirter Eigennamen hatten also Theokrit und Dosiadas von Lykophron gelernt, wenn sie in ihren Technopaignia Πάρις sür Θεόχριτος und umgekehrt setzten (s. v. Wilamowitz de Lyc. Alex. p. 10). — In V. 151 Ἐπειόν, οὖκ Αργεῖον, welche Ausdrucksweise übrigens unter dem Einflusse des Euripides (Phoen. 1153) steht, ist nicht Epeios, auf den vielmehr V. 53 geht, sondern Menelaos gemeint. 1020 ist von einem Flusse Aias die Rede, 1024 steht Aias als Genetiv - ein von Späteren in graziöserer Form wiederholter Witz.

Aus den sehr zahlreichen Stellen der Prophezeiung hebe ich nur die hochpathetische V. 1230/1 hervor:

οὐδ' ἄμνηστον, ἀθλία πατρίς, χῦδος μαρανθὲν ἐγκαταχρύψει ζόφφ.

Die Verse sind von ihrer Umgebung nicht zu trennen; ihre Analogie mit anderen, namentlich mit dem Anfang und Schluss des ganzen, sei um so stärker betont, als dieser Abschnitt seit langem athetirt wird und seine Athetese trotz Wilamowitz' rettender Interpretation¹) neuerdings wieder, wenn auch mit stark subjectiven Gründen, aufgenommen worden ist.²) Freilich hat noch niemand zu zeigen versucht, welcher Dichter des Alterthums ausser Lykophron sich die zur Abfassung jenes Abschnittes nöthige Kenntniss und Routine auf metrischem, sprachlichem und mythographischem Gebiete angeeignet hätte, noch auch was denselben veranlassen konnte, die Früchte seiner Studien in einem fremden Werke zu verstecken.

Anfang und Schluss des Werkes sind ausschliesslich der Zeichnung der Situation gewidmet. Die Prophezeiung wird umrahmt von einer Einleitung und einem Nachwort, welche bestimmt sind, zwischen der Seherin und dem Leser zu vermitteln. Beide Partieen sind ungefähr gleich lang und bestehen aus je zwei Theilen. Die Einleitung gehört vollständig dem Boten, welcher über Kassandras Benehmen zu berichten hat; im ersten Theil (bis V. 15) giebt er das Gesammtresultat seiner Beobachtung und die Ankündigung seines Berichtes; der zweite enthält diesen selbst bis zur Prophezeiung (bis V. 30). Und wie in die Situation, so wird der Leser auch in die Sprache des Hauptgedichtes durch dieses Prooemium eingeführt: der Bote beginnt nicht wie eine 'alexandrinische' Räthselfigur, sondern genau im Tone eines Boten der Tragödie, und erhebt sich erst allmählich zum Orakelton. Sein erster Theil bringt in den Anfangsworten, welche dem Leser die Scene knapp und

<sup>1)</sup> Wenn vollends die Echtheit der ganzen Alexandra durch Wilamowitz mit Berusung auf das Zeugniss des Aristophanes von Byzanz erhärtet werden musste (s. de Lyc. Alex. 3, Antigonos von Karystos 139; hinzu süge ich die Glosse äurauot: Aristoph. bei Fresenius Aéseis p. 123, Lyk. 144, 1338 und aus dem verurtheilten Abschnitt 1227), so hosse ich unten einen Zeugen vorzusühren, der die Existenz des Gedichtes im ersten Viertel des dritten Jahrhunderts seststellt.

<sup>2)</sup> F. Cauer im Rhein. Mus. 1886.

196 F. SPIRO

klar vor Augen führen, keinerlei Schwierigkeiten, später wohl einzelne Glossen, aber noch keinen entlegenen Eigennamen; erst im zweiten erscheinen auch diese, und sein Vortrag steigert sich, um dann durch den schrillen Ausruf, mit welchem Kassandra V. 31 beginnt:

Αλαί τάλαινα θηλαμών κεκαυμένη,

zugleich beendet und überboten zu werden.

Aehnlich verhält es sich mit dem Schlusse, dessen beide Theile ebenfalls ausserhalb der Prophezeiung liegen. Der erste gehört zwar noch der Kassandra, bezweckt aber nur die Erregung des tragischen Pathos; denn die Seherin beklagt ihr Schicksal: wozu predige sie tauben Ohren, da durch Apolls Willen ihren Aussagen der Glaube genommen sei; später, wenn die Ereignisse ihr Recht gegeben hätten, würden die Vernichteten ihrer gedenken. Poetisch ist hier der Höhepunkt des Werkes erreicht, da der Gegensatz der drei Motive, namentlich des letzten gegen das zweite, auch stilistisch in raffinirter Weise zum Ausdruck gebracht ist - man beachte nur das energische  $\vartheta \acute{\eta} \sigma \varepsilon \iota \ \emph{d} \ \emph{d} \lambda \eta \vartheta \widetilde{\eta}$  gegenüber der voraufgehenden, vier Verse umfassenden Periode. Sprachlich fällt der Abschnitt zwar nicht aus dem Rahmen des ganzen Gedichtes heraus, aber gegen den Stil der Weissagung hebt er sich deutlich genug ab. 1) Eine ganze Anzahl von Versen enthält kein einziges ungewöhnliches Wort; die wenigen, welche in den übrigen erscheinen, sind fast durchweg dem Epos oder der älteren Tragödie entlehnt. Nur an zwei Stellen konnte der Dichter sich nicht enthalten, die Rede durch Anspielungen in seiner Weise zu färben. Die mittlere Periode, in welcher Kassandra die Ursache angiebt, warum sie vergebens spreche, lautet:

πίστιν γὰρ ἡμῶν Λεψιεὺς ἐνόσφισε
1455 ψευδηγόροις φήμαισιν ἐγχρίσας ἔπη
καὶ θεσφάτων πρόμαντιν άψευδη φρόνιν,
λέχτρων στερηθείς, ὧν ἐχάλχαινεν τυχεῖν.

V. 1455 enthält zugleich eine wohlberechnete Entschuldigung alles

<sup>1)</sup> Man wird dies um so lebhaster empfinden, wenn man den Schluss der letzteren ansieht, welcher, erst durch Wilamowitz genügend erklärt, bis in die neueste Zeit angesochten worden ist; in der That schrieb ihn Lykophron in der Absicht, dem Leser ein ganz besonders schwieriges Räthsel aufzugeben und so der Prophezeiung ein würdiges Ende zu bereiten. Danach sallen auch F. Cauers Bedenken gegen Wilamowitz' Interpretation.

dessen, was an dem nun beendeten Gedichte bestemdlich erscheinen musste, V. 1454 aber die einzige wirklich schwierige Glosse und damit den einzigen Eigennamen dieses Abschnittes. Δεψιεύς ist noch nicht erklärt. Dass Apollon gemeint ist, ergiebt der Zusammenhang; aber wie der Gott zu diesem Namen kommt, darüber ist nichts bekannt. Die alten Scholien, soweit wir über sie informirt sind, die Paraphrasis, die modernen Commentatoren — sie schweigen entweder oder sagen was der Zusammenhang ergiebt: ἐπώνυμον, ὁ ᾿Απόλλων. Nur Tzetzes hat ein kurzes Scholion, welches nach Müller 'nostri ad extremum totius commentarii ponunt'; ist somit seine Brauchbarkeit durch die Ueberlieserung in Frage gestellt, so ist sie es durch den Inhalt noch mehr. Es lautet nämlich:

Λεψιεύς] ὁ δεινὰ καὶ ἀποκεκαλυμ**μένα λέγων**, ἀπο μεταφορᾶς τοῦ λέπους.

Diese Ableitung ist jung und unrichtig; denn weder wird λέπος in solcher übertragenen Bedeutung gebraucht, noch konnte davon die Form Λεψιεὺς gebildet werden; auch durste gerade Kassandra nicht in jenem Sinne von Apollon sprechen. — In unserem Gedicht heisst es V. 1207

χρησμοῖς Ἰατροῦ Λεψίου Τερμινθέως, sonst scheint keine der beiden Formen, auch keine ähnliche, in der Litteratur vorzukommen. Auch in V. 1207 ergiebt der Sinn und die Construction des Satzes, dass es sich um Apollon handelt; auch dort schweigen die Commentare. Man erwartet beide Mal einen Cultnamen, und der Form nach ist Δεψιεὺς ein Ethnikon. Nun gab es allerdings einen Ort, und zwar nur einen, der hier in Betracht kommen könnte. Die einzige Stelle, welche ihn nennt, steht bei Plinius N. H. V 133, in der Aufzählung der an der kleinasiatischen Küste gelegenen Inseln:

In Cariae ora quae vocantur Argiae numero XX et Hyetussa, Lepsia, Leros.

Die Lage von Lepsia ist somit angegeben, und sie ist dadurch völlig festgestellt, dass noch heute die grösste der unmittelbar nördlich von Leros liegenden Inseln Lipso genannt wird. Dass aber Λεψιεὺς einzig und allein als Ethnikon zu fassen ist, ergiebt schon die Nebenform Λέψιος; diese Namen sind von Λέψια gebildet wie Έρέτριος neben Έρετριεὺς von Έρέτρια oder auch Κωνώπιος neben Κωνωπιεὺς von Κωνώπιον (Steph. Byz. s. v.). Wir lernen

198 • F. SPIRO

also, dass auf Lepsia entweder ein eigenartiger Apolloncult stattfand oder ein bestimmter Apollonmythos localisirt war; beides hat in jener Gegend zahlreiche Analogien, man denke nur an das auf der zunächst gegenüberliegenden Festlandsküste befindliche Heiligthum der Branchiden und überhaupt an die Nähe Milets. Wen es befremdet, das Cognomen ohne Artikel, ohne Zusatz, wie einen Eigennamen gesetzt zu sehen, der beachte, dass dieses Verfahren von Lykophron offenbar principiell angewendet wird, denn ebenso lesen wir V. 152 Ένναία für Demeter, 435 Μυλεύς für Zeus, 950 Μυνδία und 1261 Παλληνίς für Athena u. a. m.

Eine andere Erinnerung an den specifisch lykophronischen Stil bringt der Schlussvers dieses Abschnittes (1460), wie ja die Dichter der ersten alexandrinischen Periode, und ebenso ihre Nachahmer, mit Vorliebe gerade Schlussversen eine besondere Würze verliehen. Kassandra sagt: 'mancher der nach schlimmer Erfahrung einsehen wird, dass es keine Möglichkeit das Vaterland zu retten giebt,

1460 την φοιβόληπτον αίνέσει χελιδόνα.

Sie nennt sich φοιβόληπτον χελιδόνα, und wenn auch zunächst beide Ausdrücke nur als rein poetische Tropen erscheinen, so sind sie dennoch mit besonderem Bedacht gewählt. Das Wort φοιβό- $\lambda \eta \pi \tau o \nu$  ist seiner ersten Hälfte nach doppelsinnig; es bedeutet nicht nur την τῷ ᾿Απόλλωνι ἀφιερωμένην (Paraphr.), sondern lässt bei φοιβο neben dem Gott auch an den Begriff φοιβάω φοιβάζω denken; indem es so 'von göttlicher Raserei ergriffen' und 'von Apollon festgehalten' besagte, diente es seinerseits zur Motivirung des Ganzen.1) Xeledar aber ist sicherlich in der Erinnerung an eine der zahlreichen Tragikerstellen gewählt, welche mit Schwalbengezwitscher die Sprache der Barbaren bezeichneten (Schol. zu Aristoph. Vög. 1680); und zwar denkt man hier zunächst an Aischylos' Agamemnon, den Lykophron, wie viele Stücke dieses damals wenig gelesenen Dichters, nachweislich mehrfach benutzt hat. Dort heisst es nämlich gerade von Kassandra V. 1050 χελιδόνος δίχην (= 1003 Khff.):

άγνωτα φωνήν βάρβαρον κεκτημένη.

<sup>1)</sup> Dass Lykophron solche Wortspiele gern einstreute, ist bekannt und schon durch den Titel des Werkes angedeutet; eines der sichersten Beispiele steht in dem angeblich interpolirten Abschnitt V. 1233: ἔξοχον ὁώμη γένος, wo zugleich Ῥώμη. empſunden werden sollte.

Es bleibt der letzte Abschnitt, die Rede des Boten, welche ähnlich wie seine Eingangsrede zwar die vorkommenden Eigennamen glossographisch umschreibt, sonst aber statt des räthselhaften und prophetischen Tones nur den tragischen und pathetischen anschlägt. Sie endet, wiederum nur auf die Situation Rücksicht nehmend und diese künstlerisch darstellend, mit einem Gebet für die Troer: 'der Gott, der dein Reich beschützt, möge alles zum Guten wenden

σώζων παλαιάν Βεβρύκων παγκληρίαν.

Gegen diesen Schlussvers und somit gegen das ganze Werk protestirte nun in bescheidener Form ein alexandrinischer, damals noch junger Dichter. Kallimachos' Hymnus  $\epsilon l_S$   $\lambda ov \tau \varrho \dot{\alpha}$   $\tau \tilde{\eta}_S$   $\Pi \alpha \lambda \lambda \dot{\alpha} \delta o_S$  ist auch so disponirt, dass der eigentliche, rituelle Vortrag des Priesters von einer Einleitung und einem Schlusse umgeben wird, welche zusammengehörend (vgl. V. 33 und 137) die den Haupttheil der Dichtung veranlassende Situation angeben und so das Ganze motiviren. Hier schliesst nun der Epilog mit einem Gebet für Argos und einem für ganz Hellas, welches letztere sich ziemlich unvermittelt an das vorhergehende anschliesst. Die letzten Verse lauten:

140 χαῖφε θεά, κάδευ δ' Άργεος Ίναχίω. χαῖφε καὶ ἐξελάοισα, καὶ ἐς πάλιν αὖτις ἐλάσσαις ἵππως, καὶ Δαναῶν κλᾶφον ἅπαντα σάω.

Dass dieser Schlussvers auf den der Alexandra Bezug nimmt, ergiebt sich mit Nothwendigkeit aus der Uebereinstimmung der Worte, in welche das Gebet gefasst ist, wie aus der Stellung, die es erhalten hat. Wenn es ferner, wie bemerkt wurde, aus dem Zusammenhange herausfällt, so ist dieser Umstand nur ein Beweis dafür, dass eine ganz bestimmte Tendenz zu Grunde liegt; und wenn es der Dichter an einen argivischen Hymnus (vermittelst des Gebetes für Argos) angeknüpft hat, so ist der Name Argos wie der der Danaer in hohem Grade geeignet, die Erinnerung an den Krieg gegen Troia wachzurufen. Wir wissen durch Scheer, dass Kallimachos die Alexandra kannte; wir wissen durch Wilamowitz, dass er sie in einzelnen Punkten sachlich corrigirte: sollte es unwahrscheinlich sein, dass er, der dieser Art von Poesie so fremd gegenüberstand, dem grossen Gedicht des älteren Gelehrten in einem eigenen, ebenfalls gelehrten, auch sonst ähnlich disponirten, aber seinem Wesen entsprechend kleinen Gedichte eine versteckte

**200 F. SPIRO** 

Kritik zu Theil werden liess? Die Polemik, die ihm dabei freilich nur Nebenabsicht war, konnte er nicht wirksamer anbringen als am Schlusse, nicht feiner als durch ein jenem Gebet für die Troer entsprechendes Gebet für die Danaer. So erfüllte er seine Nebenabsicht, ohne aus dem Tone und der Haltung des Ganzen herauszutreten; er ist dem Vorwurse entgangen, welchen der Versasser der Schrift  $\pi \epsilon \varrho i \quad \ddot{v} \psi o v \varsigma$  dem polemischen Excurse in Theokrits Thalysia macht. Daher ist man auch nicht berechtigt anzunehmen, dass Kallimachos den Lykophron vor dem Publicum angreisen wollte, dass also die Alexandra schon damals einen grösseren Leserkreis besessen hätte; gerade ein seinempfindender Schriftsteller, der zugleich über eine reiche Gelehrsamkeit verfügt, kommt oft in die Lage, Dinge nebenher anzudeuten, die zunächst nur von ihm selbst, aber auch später nur von einzelnen durch den Zufall geleiteten bemerkt werden können. Davon finden sich in allen grösseren und in vielen kleineren Werken des Kallimachos Beispiele; polemisirt freilich hat er später selten mit solcher Zurückhaltung wie hier.

Dass der Pallashymnus zu seinen frühesten Erzeugnissen gehört, wurde schon oben bemerkt; in der That hat er nichts mit den ersten vier Hymnen und der ganzen höfischen Poesie, überhaupt noch nichts mit dem alexandrinischen Hose zu thun, der später das äussere wie das geistige Leben des Dichters so vollständig in Beschlag nahm. Er ist für Argos und zwar, wie längst erkannt ist, auf Bestellung geschrieben, fällt also in eine Zeit, wo Kallimachos einerseits solche Aufgaben nöthig und andererseits zu ihrer Ausführung die Musse übrig hatte, in jene Periode also, welche er in den Epigrammen 26, 32, 46 mit so knappen und bitteren Worten schildert, wo er als armer Lehrer in Eleusis lebte und, offenbar ebenfalls auf Bestellung, die meisten der erhaltenen Grab- und Weihepigramme, sowie auf die einheimische Demeter im einheimischen Dialect den sechsten Hymnus schrieb, für sich aber an den Aitia arbeitete. Den letzteren, welchen ebenso wenig eine Beziehung zum Ptolomaeerhofe nachzuweisen ist, steht der Pallaslymnus wie im Metrum so in seinem inneren Wesen unendlich viel näher als den hexametrischen Hymnen; es ist charakteristisch, dass Lutra und Aitia im Alterthum ungleich beliebter waren als diese, die Aitia freilich, als die völlig selbständigen, den grössten Beifall errangen. Dass beide Elegien einen kunstlerischen

### PROLOG UND EPILOG IN LYKOPHRONS ALEXANDRA 201

Glaubenssatz ihres Verfassers in metrisch und sprachlich genau entsprechender Form programmatisch verkünden, die Lutra (im Schlussverse der Einleitung 56):  $\mu\bar{\nu}\partial o_{S}$   $\delta'$   $o\dot{\nu}$ x  $\dot{\epsilon}\mu\dot{o}_{S}$ ,  $\dot{\alpha}\lambda\lambda'$   $\dot{\epsilon}\tau\dot{\epsilon}-\varrho\omega\nu$ , die Aitia (fr. 490):  $\beta\varrho o\nu\tau\tilde{\alpha}\nu$   $o\dot{\nu}$ x  $\dot{\epsilon}\mu\dot{o}\nu$ ,  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$   $\Delta\iota\dot{o}_{S}$ , — habe ich schon früher bemerkt; hinzuzufügen ist, dass, wenn überhaupt eine Beziehung vorliegt, der Vers des Pallashymnus der ältere sein muss; denn er ist dem Gedanken und der Ausdrucksweise nach der einfachere und natürlichere, darum allgemeinere, der andere enthält die Steigerung, setzt also jenen voraus. Mag nun Kallimachos auch diese Anspielung nur für sich gemacht haben oder nicht: jedenfalls schrieb er den Pallashymnus vor den Aitia, am Anfange seiner Dichterlaufbahn; früher aber als sein Hymnus ist das Erscheinen der Alexandra anzusetzen.

Berlin. F. SPIRO.

# DER PROZESS DEMONS GEGEN ZENOTHEMIS. (Demosthenes) XXXII.

Die schwierige Rede gegen Zenothemis ist wiederholt Gegenstand eingehender Untersuchungen gewesen. 1) Die letzte derselben hat soviel Anstösse und Widersprüche darin gefunden, dass ihr Verfasser sich für berechtigt hielt der Rede alle Glaubwürdigkeit abzusprechen und sie für das Werk eines Rhetors zu erklären. Dem hat Blass, att. Bereds. III 1, 433 ff., mit Recht widersprochen. Eine Rede, die so viel erzählt und so wenig in Betrachtungen sich ergeht, trägt nicht das Gepräge einer Rhetorenschule. Jene Annahme muss daher die letzte Ausflucht bleiben, und selbst wenn es nicht gelingt die Schwierigkeiten zu lösen, so werden wir besser thun uns mit dem geringen Umfang und der Einseitigkeit des vorliegenden Stoffes zu bescheiden.

Einige Anstösse jedoch glaube ich beseitigen zu können und gehe zu diesem Zwecke von den Vorgängen in Athen aus, indem ich alles beiseite lasse, was — es handelt sich um die Einfuhr von Getreide aus Syrakus nach Athen — in Syrakus, auf Kephallenia und während der Fahrt geschehen ist. Denn es ist anerkannt, dass die Sache des Sprechers auf sehr schwachen Füssen steht, und wer eine bedenkliche Angelegenheit verficht, pflegt es mit der Wahrheit nicht eben genau zu nehmen. Ich habe nun gemeint, dass der Verfasser bezüglich der Vorgänge in Athen sich immerhin in gewissen Grenzen halten müsse, und gehofft hier am ehesten der Wahrheit auf den Grund kommen zu können.

Es gelangt ein Getreideschiff von Syrakus nach Athen, dessen Capitain Hegestratos unterwegs ertrunken ist. Um den Besitz der Ladung entsteht ein Streit zwischen dem Kaufmann Protos, welcher dieselbe in Syrakus eingekauft zu haben behauptete, und dem

<sup>1)</sup> A. Schaeser Demosthenes III B 292 ff.; A. Philippi Jahrbücher für Phil. XCV 577 ff.; A. Hug Comm. de pseudodem. oratione adv. Zenothemin, Turici 1871.

Zenothemis aus Massilia, der eine Urkunde vorwies¹), laut welcher er auf dieselbe Ladung dem Capitain Hegestratos Geld geliehen hatte. Im Besitz des Getreides ist Protos²), der jedoch seinerseits mit der Ladung dem Athener Demon für ein Darlehn haftet. Bezüglich des folgenden Streites finden sich in der Rede zwei getrennte Erzählungen (§ 14 ff. und § 25 ff.), die neben einander hergehen. Die Aufgabe ist, die einzelnen Ereignisse zeitlich in den richtigen Zusammenhang zu bringen.

Die erste enthält folgende Thatsachen:

- 1) Den Anspruch des Zenothemis auf Grund des Vertrages mit Hegestratos (§ 14 f.).
- Die ἐξαγωγη durch Protos und seinen Genossen Phertatos (§ 17).
- 3) Die Weigerung des Zenothemis sich dieser Ausweisung zu fügen (§ 17).
- 4) Die πρόκλησις des Protos (und Demon) auf Beweiserhebung in Syrakus (§ 18).
- 5) Die Ablehnung dieser πρόκλησις durch Zenothemis (§§ 18. 19).
- 6) Die Aufforderung des Protos an Demon, nunmehr selbst die  $\xi \xi \alpha \gamma \omega \gamma \dot{\eta}$  gegen Zenothemis anzuwenden (§ 19).
- 7) Die Uebernahme des Getreides durch Demon (§ 20).
- 8) Die έξαγωγή durch Demon (§ 20).

Darauf folgt die Klage des Zenothemis gegen Demon und dessen  $\pi\alpha\varrho\alpha\gamma\varrho\alpha\varphi\dot{\eta}$ , über welche jetzt verhandelt wird. Danach scheint es, als habe Zenothemis gegen Protos gar nicht geklagt, wenigstens vermeidet diese Erzählung gestissentlich jede Andeutung. Und doch ist dies klar ausgesprochen an der anderen Stelle, welche sich über das Verhältniss des Zenothemis zu Protos auslässt. Danach (§ 25 ff.) hat sich Zenothemis dem Protos zu nähern versucht, dieser wies ihn anfangs ab; als jedoch die Getreidepreise sanken, sodass die Ladung zur Deckung seiner Schuld an Demon nicht reichte, geschweige dass für ihn ein Ueberschuss sich ergeben hätte, da wandte er sich auf die Seite jener und willigte darein in dem Prozess, den Zenothemis gegen ihn angestrengt, nicht zu erscheinen,

<sup>1)</sup> Philippi, welcher S. 581 die § 16 erwähnte Urkunde gar nicht auf den gegenwärtigen Streit bezieht, ist widerlegt von Hug p. 7.

<sup>2) § 14.</sup> Wie Protos in denselben gelangt ist, wird nirgend gesagt, vielleicht durch seine oder des Demon Verbindungen mit den ἐπὶ τῆ νηὶ δεδανειχότες.

verliess Athen und liess sich in contumaciam verurtheilen. Wir haben also:

- a) Die Klage des Zenothemis gegen Protos.
- b) Die Abfahrt des Protos aus Athen.
- c) Die Verurtheilung des abwesenden Protos.

Bevor jedoch diese Ereignisse in die Reihe der andern eingeordnet werden können, muss die Art der Klage des Zenothemis gegen Protos einer Untersuchung unterzogen werden. Denn es ware ja möglich, wenngleich unwahrscheinlich, dass diese mit der Getreideladung nichts zu schaffen gehabt hätte, und bei dem Verfasser ist das Streben ersichtlich dies den Richtern glaublich zu machen, wenn er sagt: 'Aber das mögt Ihr (Zenothemis und Protos) unter Euch ausmachen! In meinen Prozess sollst Du nichts von jenem einmengen!' (§ 28). Demgemäss hat er auch Theile aus der Klageschrift gegen Protos angeführt, die jenem Process ein anderes Ansehen verleihen, dass Protos sich auf See in Sturm und Wetter betrunken und wie ein Rasender gebärdet habe, dass er Schriftstücke zu entwenden und heimlich zu öffnen versucht habe (§ 27). Und der Verfasser hat den Erfolg gehabt, dass in der That ein Gelehrter¹) ihm glaubt, dieser Prozess sei gar keine Handelsklage gewesen, und ein anderer<sup>2</sup>) meint, das Klagelibell der ursprünglichen Handelsklage müsse abgeändert worden sein. Auch dies bezweisle ich und halte die Auslassungen des Verfassers für reine Spiegelfechterei. Die Klage des Zenothemis gegen Protos war voraussichtlich so gut eine δίχη  $\xi \mu \pi o \varrho \iota \chi i_{j} \xi \delta o \iota \lambda \eta \varsigma$ , wie die spätere gegen Demon. Was der § 27 aus der Klageschrift ansührt, lässt sich doch auch zu dem Nachweis brauchen, das Getreide könne dem Protos nicht gehören, denn der wahre Besitzer der Ladung würde sich bei Sturm und Wetter<sup>3</sup>) nicht sinnlos betrunken haben, er würde auch nicht versucht haben Schriftstücke (ich denke dabei an den Vertrag zwischen Zenothemis und Hegestratos) zu entwenden und heimlich zu öffnen.

Freilich ist ohne weiteres klar, dass der Verfasser das dringendste Interesse hatte die Thatsache zu verdunkeln, dass Protos von den Richtern wegen dieser Ladung in einer δίχη ξμπο-

<sup>1)</sup> Hug p. 19. 2) Philippi S. 588.

<sup>3)</sup> Es braucht dies nicht mit Dareste plaid. civ. I 289 n. 10 auf die Vorgänge des § 5 ff. bezogen zu werden, bei denen von Sturm auch gar nicht die Rede ist.

ρική εξούλης verurtheilt war. Denn damit ist er selbst, der ja nur Rechtsnachfolger des Protos an dem Getreide ist, ins Unrecht gesetzt. Deshalb verschweigt er in der Erzählung § 10 ff. die Klage gegen Protos, deshalb sucht er ihr in § 27 f. ein anderes Ansehen zu geben, deshalb lässt er § 27 einsliessen, Protos könne gegen dieses Urtheil die Nullitätsklage anbringen. Einmal aber ist ihm doch die Wahrheit entschlüpst (§ 21); nachdem er auseinandergesetzt, wie er zur έξαγωγή gegen Zenothemis gedrängt worden sei, fährt er fort: οὖπω γὰρ τοῦτό γε οὐδεὶς ἡμιῶν τῶν χοινωνών ὑπέλαβεν, ώς ὑμεῖς γνώσεσθέ ποτ' εἶναι τούτου τὸν σῖτον κτλ. 'Denn noch konnte ja keiner von uns Theilhabern annehmen, dass Ihr einmal erkennen würdet, das Getreide gehöre diesem!' Was ist das anderes als der Inhalt des Erkenntnisses in dem Prozess des Zenothemis gegen Protos! Das  $\pi \hat{\omega}$  und  $\pi o \tau \hat{\epsilon}$ sind kleine Wörtchen, aber sie beweisen, wie mir scheint, unwiderleglich, dass Demon und Genossen zu ihrem Leidwesen sich zu diesem Glauben haben bekehren müssen, und dass der Versasser hier nicht einen möglichen Ausgang des jetzigen Prozesses, wie im folgenden Paragraphen, sondern eine wirklich gefällte Entscheidung im Sinne hat.

Damit aber haben wir zugleich einen Anhalt für die Anordnung der Ereignisse. Die Verurtheilung des Protos (a) fällt hinter 8 (die  $\xi \xi \alpha \gamma \omega \gamma \dot{\gamma}$  durch Demon). Die Abfahrt des Protos aus Athen (b) muss nach 7 (Uebernahme des Getreides durch Demon) angesetzt werden, ob vor oder nach 8, ist gleichgiltig. Es bleibt zu bestimmen die Zeit der Klage gegen Protos. Im Grunde wäre diese Klage die passendste Antwort auf 2 (die  $\xi \xi \alpha \gamma \omega \gamma \dot{\eta}$  durch Protos). Dem steht aber entgegen die scharf betonte (§ 17) und sogar bezeugte (§§ 19. 20) Behauptung, dass Zenothemis die ἐξαγωγή durch Protos abgelehnt habe und nur einer durch Demon erfolgenden Ausweisung habe weichen wollen. Doch was heisst das eigentlich: Zenothemis lehnt die έξαγωγή durch Protos ab? Protos ist im Besitz der Ladung, Zenothemis beansprucht dieselbe, Protos weist ihn weg, was muss Zenothemis thun um diesen Widerstand zu brechen? Muss er gegen Protos klagen oder erklären, nicht Protos, sondern Demon solle ihn ausweisen? Das letztere hätte doch nur einen Sinn als Vertheidigungsmassregel, wenn Zenothemis im factischen Besitze sich gegen Protos und Demon zu wahren hätte. Nun hat aber Protos das Getreide, und Zenothemis nimmt es in

Anspruch. Wir wissen ferner anderweit, dass Zenothemis gegen Protos mit Erfolg wegen dieses Getreides geklagt hat, folglich hat er die Abweisung des Protos als giltig anerkannt, und der Verfasser hat wiederholt gelogen, trotz des διαρρήδην in § 17 und des Zeugnisses zwischen § 19 und 20. Woraus zu entnehmen, dass man griechischen Prozessrednern auch das nicht immer glauben darf, was sie als bezeugt angeben, wobei es ja immer noch dahingestellt bleibt, ob gerade diese Behauptung wirklich bezeugt wird. Uebrigens kann man es dem Ton der §§ 19 und namentlich 20, der sehr nach Entschuldigung klingt¹), wohl anmerken, dass der Verfasser sich mit seiner έξαγωγη nicht im Rechte befindet, er sucht sie zu rechtfertigen und führt noch zwei weitere Gründe für dieselbe an, dass auch Protos ihn dazu gedrängt (§ 19), und dass er das Getreide von Protos übernommen.

Danach ist der Verlauf des Streites folgender: Zenothemis beansprucht das Getreide von Protos und verklagt denselben auf seine Abweisung. Protos fordert Beweisaufnahme in Syrakus, welche Zenothemis ablehnt, wartet aber die Entscheidung nicht ab, sondern übergiebt die Ladung an Demon<sup>2</sup>) und verlässt Athen. Zenothemis klagt nunmehr gegen Demon, der ihn gleichfalls an

<sup>1)</sup> Aus dieser Unsicherheit erklären sich die stilistischen Ungeschicklichkeiten dieser Stelle, welche Philippi S. 582 und Hug p. 14 rügen. Wenn dort übrigens Philippi die Worte ἔν τε τῷ πλοίψ τὴν συγγραφὴν ἔθετο (§ 19) recht ungeschickt eingeklemmt sindet und Hug das προειδώς θ' ἄπαντα ἐφαίνετο, α ὁ Ἡγέστρατος ἐκακούργει (§ 20) als prorsus inepte additum bezeichnet, so schützen sich die Stellen gegenseitig und beziehen sich auf den § 16, welcher aus dem Umstand, dass der Vertrag zwischen Zenothemis und Hegestratos erst auf dem Schiffe gemacht wurde, die Theilnahme des Zenothemis an des Hegestratos angeblichem Verbrechen erschließt. 'Denn', meint der Redner, 'sonst lag keine Veranlassung vor damals einen Vertrag zu machen. Hattest Du ihm das Geld vorher auf Treu und Glauben gegeben, warum nun auf einmal ein Vertrag! Trautest Du ihm aber nicht, dann hättest Du, wie jeder andere, den Vertrag schon vor der Absahrt gemacht. Folglich hast Du dem Hegestratos gar kein Geld geliehen, und der Vertrag ist ein Betrug.'

<sup>2)</sup> Man sollte meinen, Zenothemis müsse diese Uebergabe durch eine Beschlagnahme haben verhindern können (xatsyyväv vgl. [Dem.] XXXIII 10). Indessen sind unsere Nachrichten von diesem Rechtsmittel so spärlich, dass wir nicht wissen, ob es wirklich hier angewandt werden konnte, und ebenso wenig den Grund kennen, aus dem seine Anwendung in diesem Falle unterblieb.

der Besitzergreifung gehindert hat, gegen Protos aber erstreitet er mittlerweile ein obsiegendes Erkenntniss.

Bezüglich seines Verhältnisses zu Protos ist der Verfasser augenscheinlich bestrebt die Thatsache zu verdunkeln, dass er selbst nur in die Rechte des Protos an dem Getreide eintritt.1) Dieser erscheint im Anfang ohne Namensnennung, um seine Selbständigkeit zu verhüllen, nicht als Schuldner, sondern als Beauftragter des Demon, ὁ παρ' ήμιῶν συμπλέων § 8, ὁ παρ' ήμῶν ἐπιπλέων § 12.2) Erst § 14 wird er als sein Schuldner bezeichnet3), § 15 wird sein Name genannt. Bei der Verhandlung giebt sich Demon als von Anfang an betheiligt, sogar bei der πρόκλησις auf Beweisausnahme in Syrakus, die doch dem Prozess des Zenothemis gegen Protos angehört. Spasshaft in der That wirkt es, wie dabei die Erwähnung der eigenen Person immer nachhinkt, wenn es heisst: μετὰ ταῦτα προυκαλεῖτο ὁ Πρῶτος αὐτὸν καὶ ἡμεῖς und ταῦτ' ἐκείνου προκαλουμένου καὶ λέγοντος καὶ ἡμῶν § 18, zum deutlichen Anzeichen, wie unsicher der Verfasser sich in dieser Angabe fühlt. Endlich § 20 folgt ganz beiläufig das Geständniss, dass er das Getreide von Protos übernommen habe, wodurch jene frühere Darstellung Lügen gestraft wird. Nun soll ja aber später dieser Protos in das feindliche Lager übergegangen sein (§ 26) und den Demon schnöde verlassen haben, nachdem er anfangs den Lockungen des Zenothemis widerstanden hatte. Es lohnt sich wohl zu untersuchen, zu welchem Zeitpunkte dies geschehen sei. Vergleichen wir die oben aufgestellte Folge der Ereignisse, so hält Protos noch zu Demon, als er ihm die Ladung übergiebt, denn anderenfalls hätte er nicht ihm, sondern dem Zenothemis den streitigen Gegenstand ausgeliefert. Und dazu stimmt die Angabe des Versassers selbst, der § 26 erst die Abreise des Protos als eine Handlung bezeichnet, durch welche er ihm habe schaden und den Gegnern nützen wollen. Aber auch dies ist unwahr, denn gleich darauf § 28 beweist, dass Zenothemis noch jetzt dem Protos

<sup>1)</sup> So erklärt sich auch ganz einsach, weshalb Demon den Richtern seinen Vertrag mit Protos nicht vorlegt. Genöthigt war er dazu in dem Vorprozesse voraussichtlich nicht, glaubte sich vielmehr selbst damit zu schaden.

<sup>2)</sup> Hug p. 9 hat das bemerkt, aber unrichtige Schlüsse daraus gezogen.

<sup>3)</sup> Denselben Kunstgriff erlaubt sich der Versasser bei seinem Gegner. Zenothemis ist erst Diener (ὑπηρέτης § 4), dann Fahrgast (ἐπιβάτης § 4) Ende), in Wahrheit voraussichtlich Gläubiger des Hegestratos (§ 14).

feindlich gesinnt ist oder wenigstens dies vorgiebt, indem der Verfasser sich dagegen wehrt, dass jener Anklagen gegen Protos ihm selbst zur Last lege. Was Zenothemis gegen Protos habe, möge er mit diesem allein ausmachen, ihn (den Demon) gehe das ganz und gar nichts an. So wahrlich spricht keiner, der davon überzeugt ist, dass Protos mit Zenothemis sich zu seinem Schaden verbündet hat. Dass es ausserdem Demons Sache gewesen wäre den Protos zurückzuhalten, hat schon A. Schaefer hervorgehoben, und die § 30 angedrohte Zwangsmassregel des κλητεύειν (vgl. N. Jb. f. Phil. CXV S. 680 f.) kann dem abwesenden Protos gegenüber keine erhebliche Wirkung gehabt haben. So erweist sich die Erzählung von dem Rollenwechsel des Protos als Lüge, erfunden wieder zu dem Zwecke, die Sache des verurtheilten Protos von der Seinen zu trennen.

Der Verfasser entstellt also die Wahrheit nach zwei entgegengesetzten Richtungen. Im Anfang erscheint er mit Protos auf das engste verbunden, Protos ist womöglich nur sein Beauftragter; sein Zweck ist sich in den Augen der Richter ein ursprüngliches, nicht erst von Protos abgeleitetes Recht an dem Getreide beizulegen. Von dem Prozess des Zenothemis mit Protos kein Wort! Gegen Ende dagegen sucht er seine Sache ganz von der des Protos zu lösen. Protos spielt ein mit den Gegnern verabredetes Spiel, hat sich freiwillig verurtheilen lassen, ist jetzt fort aus Athen, um nicht für Demon Zeugniss ablegen zu müssen. Daher der Rollenwechsel des Protos, daher die getrennten Erzählungen der Rede!') Man sieht, das Gewebe ist fein gesponnen, doch nicht fein genug, als dass nicht hier und da die Wahrheit hervorschimmerte, § 21 hinsichtlich des Prozesses gegen Protos und § 28 betreffs seines Verhältnisses zu diesem Biedermann.

Nun es ist im Grunde kein Vergnügen solchen Schlichen nachzuforschen, wo man bei jeder Behauptung eine Lüge vermuthen

<sup>1)</sup> Daher auch die Unterbrechung der Erzählung durch Betrachtungen, die Hug p. 15 in Verwunderung setzte, und die wenig passende Verlesung der Einrede und des Gesetzes. Nicht die fehlenden Gedanken sollen die letzteren ersetzen, sondern sie sollen helfen den Hörer über die Widersprüche zu täuschen, in die die folgende Erzählung zu dem Vorhergehenden geräth. Dass dann der Uebergang im Anfang des § 24 nicht geschickt ausgefallen ist, wie Hug ebenda sehr richtig bemerkt, ist danach nicht mehr so verwunderlich.

muss und die Wahrheit nur zu sinden hossen kann, wenn man den Sprecher jeglicher Erbärmlichkeit sür sähig hält. Aber interessant ist es doch zu sehen, welche Entstellungen die Parteien den Heliasten von Athen bei ganz ossenkundigen Vorgängen zu bieten wagten. Was mag der Mann sich erlauben in Betress der minder bekannten Ereignisse in Syrakus, Kephallenia und auf der Fahrt. Dass es nicht wenig ist, deutet der Versasser selbst dadurch an, dass er am Schluss der Erzählung § 13 ganz allgemeine Zeugnisse ins Feld sührt, ohne näher zu bezeichnen, was nun eigentlich bezeugt werden soll. 1) Hier die Wahrheit ergründen zu wollen muss ich verzichten; versuche es, wer sich nach solchen Ersahrungen noch Ersolg verspricht.

Dahingegen sollen noch einige Bemerkungen über das Gesetz der Handelsprocesse und die Paragraphe des Demon solgen. Nach § 1 lautete das Gesetz: τὰς δίχας εἶναι τοῖς ναυχλήροις καὶ τοῖς ἐμπόροις τῶν Αθήναζε καὶ τῶν Αθήνηθεν συμβολαίων καὶ περὶ ὧν ἆν ὧσι συγγραφαί. Die Person des Verfassers bietet natürlich keinerlei Gewähr für die Richtigkeit des Citats und E. R. Schulze Prolegomena in Demosthenis orat. contra Apaturium p. 28 meint in der That, die Worte καὶ περὶ ὧν ἄν ὧσι συγγραφαί seien Zusatz des Verfassers, weil sie den parallelen Stellen fehlen und dergleichen Geschäfte in Athen ohnehin der Regel nach schriftlich abgemacht wurden. Das erste kann Zufall sein, und das andere zugegeben, so beweist § 16 unserer Rede, dass auch ein überseeisches Darlehn ohne schriftlichen Vertrag wenigstens gedacht werden kann. Und wenn es selbst thatsächlich nicht vorkam, so kann dieser Gebrauch sehr wohl in Folge der Gesetzesbestimmung sich entwickelt haben, indem man den schriftlichen Vertrag schon um deswillen machte, um sich den Vortheil der Handelsklage zu sichern. Diese Gründe also sind hinfällig, und es kommt meines Erachtens einzig darauf an, ob Demon von dem Zusatze sich einen Vortheil versprechen durfte oder nicht. Einen solchen aber kann ich nicht finden. Auch wenn das Gesetz nur von συμβόλαια sprach, so genügte dies dem Versasser sür seine Zwecke völlig, und deshalb halte ich den Zusatz für echt.

Fraglich ist weiter die Erklärung. Der gewöhnlichen Auffassung nämlich, wonach das Gesetz für Handelsklagen einen schriftlichen

<sup>1)</sup> Hug p. 16 bezeichnet das Verfahren mit Recht als unerhört.

Vertrag forderte — und so versteht ihn auch der Verfasser § 2 — hat Philippi S. 592 eine andere gegenübergestellt, er betont περὶ των und erklärt 'und bezüglich derjenigen Punkte, über die ein Vertrag vorhanden ist'. Danach ist die Handelsklage nicht überall da zulässig, wo Geschäfte schriftlich abgeschlossen sind, sondern nur dann, wenn der Streitpunkt selbst im Vertrage berührt ist. Die Auslegung erscheint mir gekünstelt. Ist sie für Schwurgerichte überhaupt durchführbar? Ist sie zweckdienlich, um in Handelssachen schnelle Entscheidung herbeizuführen? Welche Handhaben bietet sie der Paragraphe und damit dem Bestreben eine Sache zu verschleppen! Schliesslich findet sich gerade die entgegengesetzte Auffassung vertreten bei (Dem.) XXXV 27: ὅσα μὲν γὰρ ἀμφισβητήσιμά ἐστι τῶν συμβολαίων, κρίσεως δεῖται, ὧ ἄ. δ., τὰ δὲ παρ' ἀμφοτέρων ὁμολογηθέντα τῶν συντιθεμένων καὶ περὶ τῶν συγγραφαὶ κεῖνται ναυτικαί, τέλος ἔχειν ἄπαντες νομίζουσι.

So viel von dem Gesetze! Die Frage, ob danach die Paragraphe des Demon in unserem Falle berechtigt ist, glaube ich mit Philippi S. 591 und Hug p. 22 bejahen zu müssen. Denn zwischen Demon und Zenothemis scheint es in der That weder Geschäst noch Vertrag gegeben zu haben. Aber die Verurtheilung des Protos, der dem Zenothemis ganz ebenso gegenüberstand, wie jetzt Demon, zeigt wie wenig das formelle Recht vor attischen Geschwornen galt. Oder sollte dieser nicht die Paragraphe erhoben haben? Obwohl eine Andeutung fehlt, ist es nicht wahrscheinlich, dass er sich den Vortheil habe entgehen lassen. Und so dürsen wir annehmen, dass auch Demons Einrede verworfen wurde, und vermögen nach der Art, wie er hier seine Sache führt, dies nicht zu bedauern, wurde doch Zenothemis voraussichtlich nur durch die Langsamkeit des gewöhnlichen Verfahrens bewogen statt einer einfachen Klage βλάβης diese formell unberechtigte Handelsklage έξούλης anzubringen.

Breslau.

TH. THALHEIM.

## IO. SCHRADERI IN SILIUM ITALICUM EMEN-DATIONES ET ANIMADVERSIONES ADHUC INEDITAE.

Animadversiones emendationesque quas edo Io. Schraderi descriptae sunt e libro manuscripto bibliothecae publicae Lugduno-Batavae (1027 Pars III a); quas ipse Schraderus in Observationum Libro (Franeq. 1761) atque M. Hauptius in Hermae vol. IV p. 345 protulerunt, omittendas censui. In versibus numerandis editionem Drakenborchianam sequor. Quae uncinis inclusa sunt [] de meo addidi. De Io. Schraderi vita scriptisque vide Sormani Dissert. Trai. ad Mosam 1886.

I 44 sceptraque fundarit l. regnaque fundarit s. sceptraque firmarit. Cf. Verg. Aen. IV 260; V 760; VI 810; VII 410; VIII 478. — 110 horreat ortus iam pubes Tyrrhena tuos l. suos [quod M. Hauptius iam edidit], an ausus — tuos [cf. Val. Fl. III 613]. — 144 Interea f. propterea s. continuo. — 146 furiis f. frenis. Cf. 1, 240 [Verg. Aen. I 523]. — 149 honorem l. honorum. — 167 pernixque f. pernoxque. Cf. Polyb. II 36. — 173 penitusque f. adipisque s. picis atque. — 246 naturae; vulgatam defendit contra N. Heinsium coll. Hor. Sat. 1, 1, 75. — 297 quatit et 298 quassans offendunt Schr. — 345 exsultant f. exsiliunt. — 386 bella f. tela. — 447 foedera f. moenia. — 558 mentes f. gentes. — 581 Rerum f. Poenûm. — 616 curru et 618 currus nimis vicina. — 621 bella f. vela (cum N. Heinsio). — 684 exacta f. certa.

opum levior vix intelligit. — 158 vulg. caelatum insigne; N. Heins. Lernaeaque monstra. Nonne vulgatam defendit Verg. Aen. VII 657? — 159 geminam f. mediam. — 218 tollit f. pellit. — 310 membra f. texta s. transtra. — 375—377 languidiores videntur. — 392 accisis f. pacatis. — 398 subnixam f. suffixam. — 425 fatis

f. coris s. cauris. — 438 fulgent f. surgunt (sc. in clipeo). — 448 trementibus f. frequentibus. — 463 misere durantia f. miseris ardentia. — 575 conscia f. concita s. insita. — 658 erigit f. egerit s. exigit. — 672 iraque f. imaque; exercet f. exterret. — 675 defensa f. respersa s. perfusa.

III 103 Myrice f. Marice. — 124 implicat f. impulit. — 147 honor f. amor. — 151 auri f. arvi. — 203 almae Cyllenes: olim putabat altae C. veram esse lectionem [sicut et Hauptius edidit] coll. Ovid. Fast. II 276, sed postea nil mutandum statuit; alma est quae genuerat. Cf. XIII 12. Verg. Aen. VII 644. — 243. 244 non intelligit. — 283 veniens f. radians. — 296 calle f. valle s. caute. — 319 celebratum f. sceleratum s. celeratum s. terebratum. Cf. IX 585. — 337 pacata f. iactata. — 342 tale l. vile c. Withofio. — 374 telas Arabum sprevisse f. telis A. certasse s. telas A. superasse. — 378 probat f. rapit s. rotat (ob velocitatem). — 425 leti bis repetitum non est Silianum f. saevique deus. — 465 murmura f. marmora (i. e. moles). — 474 armis l. undis. Cf. Verg. Aen. I 100. — 481 aetherii f. aërii. — 554 saevas f. caecas, cf. Verg. Aen. III 204 [sic Hauptius edidit] s. saeva (sc. vulnera). — 654 vulgatam defendit contra Burm. coll. I 211.

IV 50 fluxam morum gentem f. fluxas auro mentes. — 59 vocantur Iheris f. secantur Ibero. — 163 sorbet f. turbat s. torquet. Cf. Verg. Aen. I 108. — 177 lecta f. secta. Cf. N. Heins. ad I 353. — 189 belli f. teli. — 205 fumans f. spumans. — 217 accitas f. excitas. — 228 dominantis f. madidantis (ob 'nebulosi' in versu praecedenti). — 294 metitur 1. rimatur. Cf. Verg. Aen. XI 748. — 301 montem l. molem. Cf. Hor. Carm. III 1, 34. — 316 frenis f. stratis. — 352 tacitas gemmanti gurgite ripas f. tacito gemmantes g. r. — 361 iniectus f. evinctus. — 365 subactis f. peractis [quod et ego conieceram quaestt. Silianae p. 83]. Cf. Verg. Aen. IX 242. — 381 pugnantque s. crepitantque (vel simile quid). - 431 vincat f. victum. - 434 deorum f. decoram. - 441 atro f. acto. — 455 librat l. vibrat [quod et Thilo emendaverat]; coniectum (traiectum Col.) f. contectum. — 468 rapta f. tracta. — 528 voces f. fauces. — 619 atra f. acta s. arta. — 729 curis f. dictis [curis fort. petitum est ex 726]. Cf. Verg. Aen. VIII 35 et sescenties alibi apud eundem poëtam. — 738 securus f. servatus. — 753 tanta f. saxa (ut apud Claud.) — 808 trepidare metu f. trepidat mentis.

V 66 effusa — mole 1. effossa mole [quod et ego conieceram l. l. p. 83]. Cf. Liv. XXII 3. Postea sententiam mutavit statuitque effusa — mole retinendum esse [qua in re V. D. sequi non possum. Cf. praeterea, Sil. II 410 et D. Heins. ad II 17]. — 135 remi f. mali. Cf. Luc. I 500; IV 457. — 149 exceptus f. excelsus. — 150 adit l. obit (sed cf. Liv. XXII 5). — 193 Libys f. Ligur. — 215 fixosque f. fossosque. Cf. Verg. Aen. XI 10. — 220 flavam f. furvam — 271 a sanguine Hibero. Miratur Schr. Atlantem a sanguine Hibero dici, f. a. s. Mauro. — 336 teli (Col. caesi) f. Lethi. — 388 commoto — mundo f. cum moto — mundo vel potius fundo. Cf. Verg. Aen. II 419; III 577; V 178; VI 581; VII 530; X 88. — 395 Tethye f. cuspide. Cf. Verg. Aen. II 419. — 431 impia f. incita. — 437 Othrys. Nomen a monte Europae petitum non convenire videtur. — 463 Oeagrios f. Orpheos. — 470 reclinis ab ictibus: non intellegit. — 499 in bella (Gronov. N. Heins. in colla) defendit coll. V 287. — 624 montibus l. fontibus (c. N. Heins.).

VI 4 repetebant f. pectebant [quod et Rupertius et Lefeburius coniecerant]. Cf. XIV 664; Verg. Georg. II 121 (sed postea nil mutat coll. locis apud Gron. Diatr. Stat. c. 34). — 13 orbata f. orbanda. — 21 maguanima f. magnanimus [quod et Rupertio in mentem venit]. — 21. 22 nec — optarat f. sed — properarat. — 78 duris l. diris. Cf. Verg. Aen. VI 498. — 93 torpentes f. torrentes. Cf. VI 98. — 150 tenebrae f. latebrae. — 200 torrentibus f. torpentibus (de Bagrada). Cf. VI 140. 677, sed contra 163. — 341 nata f. vota. — 360 margine f. in aggere. — 470 sit: si Col. Heins. Male! Est imitatio Verg. Aen. VI 266. — 555 captaeque f. septaeque [Vid. Schr. ad V 1, ubi sepserat substituere vult pro ceperat]. — 632 fundata f. umbrata Cf. Prop. IV 9, 3.

VII 18 regna l. tecta (c. N. Heins.). — 23 fortuna f. natura. — 74 patres l. matres [vs. 76 Rupert. delere vult]. Cf. Liv. XXII 10; Sil. VII 82; Verg. Aen. I 480. — 85 corona f. crocota. — 149 Itali (sic Col. Heins.) tituli, titulos (alii codd.) f. Rutuli. — 257 nullasque movent in frontibus alas, l. nullaeque movent in frontibus aurae (c. Marklando in Ep. crit.). — 274 scopulosi l. scopuloso. Cf. VII 276. 468 [quod et ego emendaveram l. l. p. 89. Vide praeterea Verg. Aen. VIII 351; Sil. III 417; V 45]. — 363 sulcator navita ponti f. sulcati; an luctatus n. ponto? Cf. Hor. Carm. I 1, 15. — 440 lentus f. lectus (c. Marklando ad Stat. V 2, 175). — 446 nivea f. nitida. Cf. 466. 470. — 487 ille f. ibit. —

585 pravo certamine f. parvo discrimine. — 647 detrectans f. pertractans. Cf. II 113 [Vide praeterea Sil. VI 75; XV 358. 463]. — 682 Maurus — Tunger. Miratur Sil. unde Tunger Africanum nomen esse possit. — 698 cassa f. quassa s. vasta. — 699 pugnam f. terram. — 723 terris, quas f. Rutulis, quos.

VIII 91 fulgentis. Olim opinabatur surgentis esse legendum [ut Hauptius I. l. edidit] coll. Verg. Aen. X 524. Sed δεύτεραι φροντίδες eum docuerunt nil esse mutandum. Cf. Sil. XII 347; XVI 465. 471. — 145—225 cum N. Heinsio censet sictos esse ad lacunam supplendam. Absunt enim a veteribus exemplaribus. 1° omnia fere ex Vergilio et 2° pauca corrupta sunt, ut in aliis. Praeterea vs. 166 repetitus est ex VII 202, quod ab Silii more abhorret. — 210 voce f. corde. — 212 rex f. dux. — 231 pugnae f. palmae. — 275 ite igitur, capite arma f. ite citi, rapite arma [rapite etiam Rupert. coni.]. — 281 rupto f. aperto. — 293 ventis iactarat f. verbis lacerarat. — 387 ignes, Tyrrhenum valli f. ignes Tyrrhenum, valli. — 391 effugiens f. excutiens. — 431 acies imitatur 1. meditatur (c. N. Heins.) an aciem metatur? — 438 Sidone f. Sandyce. — 450 Has Aesis Sapisque lavant . . . . 452 Et lavat. Alterutrum corruptum esse videtur, f. rigat [Rupert. pro priore lavant coni. rigans]. — 459 duro monti f. duri montis. — 503 vocatis f. novatis. — 550 domo l. modo — 628 per subitum f. per sudum. — 635 immensis 1. immersus [quod et Leseb. reposuit].

IX 145. 146 spurii videbantur N. Heinsio, an f. legendum: attonitumque tenens (s. videns) et impressi et telum? — 149 magis l. genas [sic et Ern.]. Cf. vs. 142; Val. Fl. III 309. Similis error Sil. VII 549. — 153 vocemve f. vocive. — 162 fuisset f. tulisset. — 198 sine sortibus enses f. sine sorte lacertos. — 219 consilio f. ingenio. — 314 acrius f. ac prior (Burm. ac prius — quam). — 336 pili f. valli (an plumbi?). — 361 nitescit f. rigescit s. resurgit. — 462 superavit f. stimulavit. — 564 en f. nunc. — 577 liventi, an ingenti?

X 2 circumcingentibus s. circumfulgentibus. Sed vulg. s. favet Verg. Aen. IX 551. — 3 colligit l. corripit (c. Markl. ad Stat. p. 238). — 12 in pugnas s. e pugnis s. in turmas. — 17 pavidique — relatos s. pavidosque — relati. Cf. Verg. Aen. XI 653. — 51 tumentem s. furentem. Cf. vs. 67. — 112. 114 sic legit: daret ut pugnae documenta, rotata In medias hasta velox praetervolat

auras. — 314 Sicana f. Sicula, an Aequana? — 323 illisit f. illisa est. — 333 hortatur f. culpatur s. culpatum. — 377 nox l. lux. Cf. Sil. XIII 453. 458. — 406 pariter, Burm. graviter. [Vulgatam defendit Schr. iisdem argumentis quibus Rupert.] — 435 tuque f. teque. — 437 sponte f. positi. — 443 ausurum f. Hesperia, cf. 424. — 470 ferret cum l. ferretur (c. Gron. obss. IV 17). — 494 corporis f. roboris. — 521 funere f. munere. Cf. Sil. XV 396; Verg. Aen. XI 26. 76; Ovid. ex Ponto I 7, 29; Sil. X 528; Broekh. ad Prop. I 17, 23; Ovid. Met. III 137, ubi Lindenbr. pro funera legendum censet munera. — 560 iactabat f. tractabat. — 639 muto l. nullo (quod et Withof coniecerat).

XI 11 vana f. nava. — 35 lacerabat f. iactabat. — 90 cuncta f. summa s. una. — 113 ore f. orans. — 129 suos f. ruat. — 251 prorsus: N. Heins. Poenis. Vulg. coll. Iuven. VI 248 defendit. — 265 pateant f. iaceant. Cf. Verg. Aen. X 526. — 333 pedibus f. genibus. — 393 acta f. alta. — 406 tectis f. lectis s. thermis. Sed cf. XII 204. — 416 rursus f. prorsus. — 419 nudatos f. duratos s. durandos. — 424 decolor pro degener mira locutio! — 428 allatrantia f. oblectantia [equidem malim allectantia]. — 457 surgente f. fulgente. — 462 nervi, auditus —— auditus, l. nervos [cum Cellario], auditos —— auditos. Cf. Ovid. Met. XI 42: Hor. Carm. I 24. 14. — 469 montibus f. fontibus. — 480 sequentibus l. querentibus (c. Drakenb., qui tamen postea mutavit) cf. Ovid. Met. XI 52. — 481 recisum f. rescissum. — 552 exorata f. exarmata. — 555 latos implevit f. Latio complevit. Cf. 568 [vide etiam XII 17].

XII 18 madefacta f. labefacta (cum N. Heinsio, cuius vid. exempla). — 28 spreta vigoris f. sueta vigori. Cf. Verg. Aen. V 414. — 59 nidi circumvolat orbem f. nidum circumvolat umbra [cf. Verg. Aen. II 360]. — 71 scandere f. scindere. — 75 hiantem f. euntem. — 76 moveri f. movere. — 86 altae f. alta (sc. primordia). — 87 immitis f. iam mitis. — 106 respectans f. despectans s. detrectans. — 142 mandit f. frangit s. pandit (sed fort. mandit bene dicitur de ignibus — vorat). — 159 Pherecyadum muros f. Bicarchiadum s. Dicarchaeum m. (i. e. Puteolos) cf. Liv. XXIV 12. 13; Sil. XII 28, 60. 107; Stat. Silv. II 2, 96; IV 8, 8. — 231 Undis: primae edd. Indis, fort. bene ob advectus. — 245 cervix f. cassis s. crista cf. 232. 251. (mira palilogia! et quomodo cervix in iugulum recumbit?) — 254 immitem f. immitis. — 404 perlibrat f. pervibrat. —

457 avida l. rapide [sic ed. Hauptius], an avide? Cf. Sil. XVI 636. — 502 turbatum l. turmarum (c. Barthio). — 572 suffixit (inflexit N. Heins) f. subvexit cf. 663. — 737 corda f. coepta. — 749 saevusque tetenderit Hannon: annon nomen populi latet? Certe Bostar et Hanno ad Capuam tunc erant, ut constat ex Liv. XXVI 12. Sed vulgatae favet Verg. Aen. II 29.

XIII 4 laedens, N. Heins. radens. Vulg. def. Verg. Aen. VII 809.

— 41 sed Calchas: plane suspectum f. fata canens. — 47 monstratam f. sacratam. Cf. Verg. Aen. II 165. — 84 ante omnes, N. Heins. annoso s. antiquo. Cur non dives ante omnes i. e. ditissimus? — 142 fera corda f. fera colla sive terga. Cf. Verg. Aen. IX 610. — 144 superare l. superante (c. Marklando). — 161 vibrabat l. librabat. — 188 erectos f. certos. — 281 exsilio f. exitio. — 475 [de Aegyptiis] claudit odorato post funus stantia saxo Corpora f. honorato — saxo (i. e. pyramide), an condit —— succo? — 477 Pontus f. Poenus s. Parthus. — 572 gelidam f. calidam. — 573 nigra f. pigra. — 588 suetus f. ausus. — 593 fractis f. tractis. — 611 aeterna f. inferna. — 670 causas f. casus. — 681 fecerat auro f. ceperat a. — 789 honore f. Homerus. — 800 inde viro f. iamque fero (fero c. Burm.). — 838 ora f. auras, an astra? — 864 moles f. mortes s. motus, sed nescit annon motus movere sit bonum.

XIV 23 aratris f. aranti — 69 calidaque (calidamque susp. Drakenb.): Schr. coni. gelidamque (cum Vlitio ad Grat.). — 296 diu f. sua (sed seq. sibi). — 326 belligerae l. teligerae. Cf. 322; Sen. Herc. Oet. 543. — 365 locus corruptus. — 380 nigranti f. candenti. — 404 puppe (intra IV vss. ter repetitur puppis), ultimo loco leg. pinu. — 410 vicina f. Erycina. — 425 summis f. puppis. — 437 Sabrata f. Tabraca. — 452 Batonis nomen Pannonicum auct. Heins., sed et German. (ap. Ovid). Hic latet fort. aliud nomen Carth. ab oppido deductum. — 454 crudo f. surdo. — 482 Scyron non est nomen Afric., f. Sithon s. Cothon s. Syrton. — 492 Podaetum f. Podarcen. Cf. 507 sqq. — 530 vultus, N. Heins. multus. Sed mens et corde libido favent voi vultus. — 583 pelagique labore, N. Heins. vapore, fort. leg. crebroque vapore (cf. Stat. Silv. IV 8, 55, ubi N. Heins. vaporibus legit). — 668 regum f. longum. — 670 viris (Heins. Drakenb. iuris) f. votis. — 681 certarunt victi f. certatim ingeminant.

XV 145 per subitum l. per sudum; strepuere f. crepuere. — 150 acres f. alacres. — 207 ludos l. lucos. Cf. Verg. Georg. III 19;

Aen. V 760. 761; Sil. XIV 648. Sed Ovid. Met. I 446. — 264 spectantur f. apportantur. Cf. Liv. XXVI 47. — 279 socium l. socium. Cf. Ovid. Her. IV 17 [Vid. etiam Met. XIV 380]. — 300 Pellaeaque f. Eleaque [Vide quae Rupert. annotavit]. — 313 Sarmaticus f. Dalmaticus. Cf. Liv. XXVII 33. — 415 robur iam Heinsio suspectum. Fortasse latet nomen populi, ut Vasco. — 441 cessit l. cessat (c. Heinsio) [sic Lefeb. edidit]. — 493 retro f. viro. — 590 fremit l. tremit. Cf. 581; Liv. XXVII 44. An premit? Cf. Verg. Aen. IV 332. — 604 recentum f. nitentum. — 639 alto f. albo. — 707 flumine f. frigore s. culmine. — 711 noscentes matres spectabat f. poscentes matrem (c. N. Ileins.) pectebat s. claudebat. Cf. Verg. Aen. VII 489. — 725 profligatumque sagittae f. proclinatumque sagittae.

XVI 93 bella f. tela. — 134 Hannibal —— modestior f. Hasdrubali —— molestior. Cf. 115; Liv. XXIX 31. — 164 velamine f. subtemine. Cf. Verg. III 483. — 291 axe f. orbe [sed praecedit orbe]. — 315 aequoreo f. interea s. incerto. — 319 cornu f. curru. Sed cf. Verg. Georg. III 88. — 334 aëra f. aequora. — 471 certamina f. conamina. In eodem versu c. Heins. leg. parce pro parvo. — 481 accepere tuba spatium, exsiluere f. spatio s. tubae signum s. sonitum, cf. 318. — 507 alis f. auris. — 535. 536 circo innumero f. circo s. coetu in medio. — 556 nitenti f. rubenti. — 590 dum nascitur f. subnascitur. — 661 urbi f. ante (c. ed. Parm.) cf. Verg. Aen. IV 24 sqq.

XVII 9 intrepidus f. ante omnes. — 14 accepit f. excepit, cf. 5. — 21 Dictaeo f. Rhoeteo. — 89 intorta l. intexta (c. N. Heins.). — 95 clare f. late. — 117 sed enim l. etenim. — 182 in quam se referant f. (infandum) referunt. — 208 gemens, N. Heins. fremens. Male, cf. Liv. XXX 20. — 223 indignus l. non dignus. — 225 potius f. penitus. — 226 ardentia f. horrentia. — 246 tremit f. fremit. — 256 a rupe f. e nube. — 257 immite f. immane. — 279 natat aequore toto arma inter, galeasque virûm, cristosque rubentes, Florentis Capuae gaza. Quomodo? Sed sic fere Verg. Aen. I 118. — 319. 320 sic leg. censet: cum stetis pro me? vidi certantia caelo, quos iuga calcantes, turmae, volitare per Alpes (ut turmae in summas abierit). — 352 -tu exercita gente tulisti. Putean. tuleris tu exercita gente; N. Heins. tolerasti exercita gente. Ingeniose et fort. verum. — 356 gentem f. mentem. — 362 cecidit f. cessit. — 388 graviores. gr. populos offendit hoc sensu. Prae-

## 218 VAN VEEN, SCHRADERI IN SILIUM ANIMADVERSIONES

staret maiores, cf. Liv. XXX 32. — 400 cunctis f. iunctis. — 428 labenti — aevo, l. pubenti — aevo. An potius florentes — aevo? Cf. Verg. Ecl. VII 4. — 431 ad nomen patriae f. ob s. et. — 456 manus incita fodit. N. Heins. videtur post haec unus atque alter versus excidisse; f. latus. Sed tunc deest hasta [Rupert. ilia pro incita]. — 459 Pleminius f. Plemmyrius e promontorio Siciliae. Sed erat Marrucinus. — 634 notusque sacro, cum f. votasque sacro, qui.

Assen (Niederlande).

J. S. VAN VEEN.

# DIE GRIECHISCHEN UND LATEINISCHEN HANDSCHRIFTEN IM ALTEN SERAIL ZU KONSTANTINOPEL.

Ueber den Bestand von griechischen und lateinischen Handschriften, der sich in den Gebäuden des Alten Serail (Top Kapu Serai) zu Konstantinopel jetzt noch vorsindet, herrscht eine gewisse, zu immer neuen Hoffnungen und Nachforschungen anreizende Unsicherheit, die auch ich mit vorliegendem Aussatze keineswegs zu beseitigen unternehme. Mein Zweck ist vielmehr nur, das bisher Vorgefundene zusammenzustellen, auf Grund eigener und fremder Anschauung.

Im Frühling dieses Jahres (1887) war es mir vergönnt, nach manchen Vorgängern verschiedener Nationalität ebenfalls Handschriften im Serail zu sehen und zu verzeichnen. Der k. deutsche Botschafter bei der hohen Pforte, Herr von Radowitz, hatte mit lebhastestem Interesse die auch von der Akademie der Wissenschaften zu Berlin befürwortete Angelegenheit aufgenommen, und einen sehr günstig lautenden Kabinetsbefehl für die Besichtigung erwirkt. Ich war demgemäss mehrere Male im Serail, geführt und unterstützt von dem ersten Dragoman der Botschaft, Herrn Dr. Schröder, dem bekannten Verfasser der phoenicischen Grammatik Seitens des Kiaja's des kais. Schatzes von Top Kapu Serai, Herrn Eschref Effendi, hatten wir uns des liebenswürdigsten Empfanges zu erfreuen. Bei unserm ersten Besuche nun wurde uns eine Anzahl von 34 griechischen Handschriften vorgelegt, die sich in dem Bibliothekskiosk besinden, einem unter Sultan Achmed III in den Jahren 1719-1720 errichteten, einzelnstehenden Gebäude. Es sind daselbst in zwei gegenüberstehenden Schränken eine beträchtliche Menge arabischer und türkischer Handschriften aufgestellt oder vielmehr, nach dortiger Sitte, auf einander gelegt; die Handschriften tragen ihre nach aussen sichtbaren Nummern, und ein Verzeichniss ist vorhanden. Ein solches nun fand sich, in fran**220** F. BLASS

zösischer Sprache verfasst, auch für die in dem gleichen Gebäude befindlichen griechischen Handschriften vor, und ich gebe hiervon zunächst eine Abschrift wieder, die nur bei Nr. 19 bei mir deshalb unvollständig gelassen wurde, weil diese Miscellanhandschrift bereits von meinem Collegen R. Förster genau durchforscht und beschrieben worden war. 1)

Manuscrits grecs de la Bibliothèque du Sérai.

- 1. parch. 31/24 XII Géométrie d'Euclide. Héron d'Alexandrie sur les mesures.
- 2. pap. 26/19 XIII L'Iliade d'Homère et les scolies.
- 3. " 22/15 XV Critobulos Histoire des premières 17 années de Mahomet II (jusqu'en 1467).
- 4. , 30/22 XV (1465) Συναγωγή λέξεων Αντωνίου μοναχοῦ.
- 5. " 22/15 XIV<sup>2</sup>) Huit traités sur l'astronomie et l'arithmétique de Maximus, Nicomachus Gerasenus, Ioannes Philoponus, Isaac Monachus et d'un anonyme.
- 6. " 22/14 XV (1474) Michael αἰχμάλωτος sur les antiquités de Constantinople.
- 7. " 22/15 XIV Lexique d'Eudème le rhéteur. Ioannes Patricius sur le régime des verbes. Lexique d'un anonyme. Grammaire d'un anonyme.
- 8. parch. 42/28 XII Chaine des pères sur l'ancien testament avec un grand nombre de miniatures [Genauer der Oktateuch mit Commentaren griechischer Väter, wie F. Piper (nach einer Notiz Herrn Dr. Schröders) festgestellt hat.]
- 9. pap. 21/14 XV Quatorze [vielmehr 11] livres sur l'agriculture, tirés de différents auteurs (γεωργικαὶ ἐκλογαί).
- 10. " 21/16 XVI Vie d'Ésope par Planude. Fables d'Ésope.
- 11. " 22/14 XV Ouvrages de médecine de Galène, d'Hippocrate et de Michael Psellus.

<sup>1)</sup> Siehe Philolog. XLII (1884) S. 167 ff.

<sup>2)</sup> Einer der Autoren dieser Handschrift (Isaak Monachos Argyrus) schrieb eine seiner Schriften im Jahre 1372 als Sechzigjähriger (Fabricius Bibl. Gr. ed. Harl. IV 155. X 126). Die Handschrift kann daher frühestens aus der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts sein.

- 12. , 21/14 XV Sur les propriétés des pierres (περὶ λίθων ἰδιωμάτων) et des plantes.
- 13. parch. 41/30 XIV Explication des Psaumes de David.
- 14. pap. 33/23 XV Lexique de S. Cyrille.
- 15. " 21/13 XV (1463) Grammaire de Manuel Moschopulos.
- 16. " 21/15 XVI Arrien Expédition d'Alexandre le Grand et la déscription de l'Inde.
- 17. pap. ? 20/12 XV Plusieurs morceaux concernant la magie et autres choses.
- 18. pap. 21/14 XV Grammaire d'un anonyme [Declinationsund Conjugationstabellen].
- 19. " 14/91) XIV 21 traités différents 1) 'Αριστοτέλους περί γενέσεως καὶ φθορᾶς u. s. f.
- 20. , 14/10 XVI Syrianus Philoxenus [d. i. Philoxenos' Sohn].
  Sur les Μεταφυσικά et les Πολιτικά d'Aristote.
- 21. parch. 30/23 XII Les Evangiles [vielmehr ein Evangelistarium].
- 22. pap. 20/14 XV ου XVI Πυθαγόρου ἔπη χουσᾶ. Ἐξήγησις εἰς τὰ τοῦ Πυθαγόρου ἔπη. Φωκυλίδου
  γνιῦμαι παραινετικαί. Κάτωνος γνιῦμαι traduites
  du latin par Planude.
- 23. " 29/21 XV lexique grec-latin.
- 24. , 23/16 XVI Λατίνου τινός Χριστοφόρου Ανσερίνου περὶ τῶν νήσων πρὸς Ἰορδάνην τὸν Καρδηνά-λιον τῆς Ῥωμαϊκῆς ἐκκλησίας (incomplet).
- 25. " 29/21 XV Polybe. Les 5 premiers livres.
- 26. " 34/23 XV Lexique d'Eudème.
- 27. " 40/28 XV Géographie de Ptolémée (incomplète) et la Periégèse de Denys.
- 28. " 40/30 XIV Histoire de Jean Cantacuzène.
- 29. " 21/14 XV Cyropédie de Xénophon.
- 30. " 22/14 XV Lexique latin-grec et grec-latin.
- 31. " 23/17 XV Théogonie d'Hésiode avec commentaire.
- 32. " 28/21 XV Les olympioniques de Pindare [Schulabschrift, wie es deren viele in den orientalischen Bibliotheken giebt; möchte eher aus dem 16. Jahrhundert oder noch jünger sein].
- 33. " 30/22 XV Les Halieutica d'Oppien.

<sup>1) 13/9</sup> nach Förster, der (ähnlich wie Dethier, s. unten S. 223) die Handschrift in den Anfang des 15. Jahrhunderts setzt.

Alle diese Handschriften fanden sich nummerirt vor, und dazu noch eine 34. ohne Nummer: die vier Evangelien, mit vorausgeschicktem Briefe des Eusebius an Karpian (Tischendorf N. Test. ed. sept. p. LXXIV), sehr kleinen Formats.

Dies Verzeichniss war nun auch bisher schon nicht unbekannt, vielmehr nach einer Mittheilung des Dr. Anton Dethier, früheren Directors des kais. ottomanischen Museums, in den 'Litterarischen Berichten aus Ungarn' Band II (1878) S. 565 ff. von Eugen Abel veröffentlicht. Die Ordnung ist zwar in dieser Veröffentlichung eine andere, nämlich nach der Zeitsolge der Handschriften, und die Beschreibung hie und da genauer; aber der Bestand ist derselbe, und es wird auch auf das oben mitgetheilte Verzeichniss einmal, wie es scheint, unter dem Namen Millers Bezug genommen. Eman. Miller ist nämlich, im Auftrage des Kaisers Napoleon III, im Jahre 1864 mit der Erforschung der Bibliothek des Serail beschäftigt gewesen, und es scheint hiernach, dass er wenigstens von den griechischen Handschriften, die ihm gezeigt wurden, ein Verzeichniss aufnahm und hinterliess, welches von Dethier dem seinigen zu Grunde gelegt wurde. Ich trage aus D. noch Folgendes über einzelne Handschriften nach. Nr. 1 Εὐκλείδου γεωμετρία. ήμωνος είσαγωγαί. — περί εὐθυμετρικών. — μέτρησις τετραστόου ήτοι μαρμάρου έπὶ τετραγώνου βάσεως ούτως. Εὐκλείδου εὐθυμετρία. τὰ σχήματα τῶν ξύλων οὕτως. — μετρικιον (sic; doch μετριχῶν) Α προοίμιον. — μέτρησις στερεῶν. — Nr. 5 enthält nach Dethier nur fünf Abhandlungen, deren Aufzählung indess unvollständig ist. Die Handschrist ist als solche des Nikomachos anzusehen; denn dessen Schrift: Νιχομάχου Γερασηνοῦ πυθαγορικοῦ ἀριθμητικής είσαγωγής τῶν είς δύο τὸ πρῶτον τὸ δεύτερον, und Ioannes Philoponos' Commentar dazu: Ἰωάννου Φιλοπόνου τοῦ 'Αλεξανδρέως ἐξήγησις ἀριθμητικῆς εἰσαγωγῆς τῶν εἰς δύο τὸ πρῶτον — τὸ δεύτερον, sind der Hauptinhalt. Vorausgeschickt ist auf den ersten vier Blättern Astrologisches, namenlos; dann folgen Ποολεγόμενα είς την άριθμητικήν (Αριθμητική ἐστιν ἐπιστήμη κτέ. 1), fünf Seiten, dann eine frei, und Τοῦ ἁγίου Μαξίμου: Παντὸς ἀριθμοῦ τὸ μὲν πρόχειρόν ἐστι ποσότης, τὸ δὲ σημαινόμενον ποιότης (etwas mehr als eine

<sup>1)</sup> Zwischen Προλεγόμενα und Maximos verzeichnet D. noch Διαίρεσις της αριθμητικής als selbständige Schrift.

Seite, der Rest der zweiten frei). Entsprechend sind am Schluss Anhänge und Zuthaten, bei denen mich meine Aufzeichnungen im Stich lassen; Dethier (Abel) verzeichnet hinter Ioannes noch 'Ueber die Zeit des Aufgangs der Gestirne'; aber als Handschrift Nr. 6.1) - Bei Nr. 8 merkt D. an: 'wahrscheinlich aus der Bibliothek der Palaeologen'; entsprechend bei 13: 'Gebetbuch (?) der Palaeologen mit Miniaturen und interessanten Anmerkungen über die Topographie von Constantinopel', und bei 19, dass diese Handschrift unzweiselhaft aus der Bibliothek der Palaeologen sei. Mein College R. Förster, welcher letztere Handschrift untersucht hat, erklärt, einen solchen Ursprung nur als möglich zugeben zu können; irgend welches Anzeichen dafür kenne er nicht. - Nr. 9 nach D. aus neunzehn verschiedenen Autoren gezogen. - Nr. 11 D.: 'sehr gut geschrieben und vortrefflich conservirt. σύντομος διδασκαλία τοῦ θαυμασιωτάτου Γαληνοῦ τοῦ σπεύσαντος γράψαι είς τὰ τῶν μορίων πάθη ἀνίατα καὶ δυσίατα'. — Νr. 12: 'Περὶ λίθων ίδιωμάτων. Dann: περί σαυρᾶς, — σαλαμάνδρα, — βάτραxog etc.' — Nr. 19 vgl. oben S. 221. D. weist diese Handschrift dem 15. Jahrhundert zu; ebenso Förster, dieser jedoch dem Anfange desselben. — Bei Nr. 20 nennt D. den Verfasser fälschlich Ioannes Philoxenos, und schweigt von dem Commentare zur Politik. — Nr. 24 D.: 'die griechische Uebersetzung der von Christophoro Bondelmonte verfassten Beschreibung der Inseln des Archipel.'2) — Bei Nr. 25 zeigt sich D.'s Kenntniss in eigenthümlichem Lichte: 'Die ersten fünf Bücher der römischen Geschichte des Polybios in griechischer Uebersetzung'. Ich kann bestätigen, dass es Polybios und nicht Livius ist. - Nr. 27 D.: 'Eine unvollständige, den modernen Anforderungen gemäss erweiterte und umgearbeitete Geographie des Ptolemaios'. - Zu Nr. 28 wird bemerkt: 'ein sehr schönes Exemplar in fol.' - Endlich verzeichnet D. zu diesen griechischen Handschriften noch eine lateinische, aus dem 16. Jabrhundert; sie enthalte mehrere die Truppen und Pferde eines militärischen Commandanten in Negroponte betreffende Inventare. Also mehr Urkunde als Handschrift engeren Sinnes; ich erinnere mich ihrer nicht.

<sup>1)</sup> Es ist hier bei Abel (565 f.) in den Zahlen Confusion: die Handschriften Nr. 7. 8. 9. 10 sind als Nr. 6. 7. 8. 9 zu zählen.

<sup>2)</sup> Christ. Bondelmonte aus Florenz, Versasser des angegebenen Werkes, lebte um 1422.

Zu den 34 von mir gemäss dem Obigen gleich Anfangs gesehenen Handschriften kamen nun bei späteren Besuchen noch folgende andere, die man hinterher gefunden hatte, grösstentheils in den Räumen des Schatzhauses und dort zusammen mit einer sehr grossen Masse gedruckter Bücher verschiedener Zeit und verschiedensten Inhalts') in Kisten verpackt. Herr Dr. Schröder und ich suchten aus den Hausen, die auf Tischen im Schatzhause für uns ausgelegt waren, die griechischen und lateinischen Handschriften heraus und liessen sie uns in das Bibliotheksgebäude bringen, wo wir sie soweit die Zeit gestattete untersuchten und bestimmten. Um die gedruckten Bücher bekümmerten wir uns so wenig wie um einzelne aethiopische oder altslavische Handschriften, die sich im Haufen fanden; auch ein und das andere lateinisch geschriebene Missale (mit Noten) liessen wir im Schatzhause zurück. Es waren nun auch die von uns untersuchten klassischen Handschriften im allgemeinen nummerirt; doch hat diese Nummerirung (in türkischen Zissern) mit der erwähnten der zuerst von uns gesehenen Handschriften nichts zu thun: Nr. 2. 3. 5. 6. 7. 8. 10. 58. 63. 91. Auf was für eine Aufnahme und Zählung dies zurückgeht, und oh etwa Drucke und Handschriften durcheinander gezählt sind, weiss ich nicht zu sagen. — Ich gebe nun die Beschreibung, die theils von Dr. Schroeder, theils von mir herrührt, so vollständig als ich nach unseren Notizen kann.

#### Griechisch.

Nr. 35 (fand sich im Bibliotheksgebäude vor). Türkische Nummer? Papier; mittlere Grösse (Octav). Sammlung mittelgriechischer Gedichte, in masslos verwahrloster Orthographie. Unter anderen Theodoros Ptochoprodromos Beschreibung der vierfüssigen Thiere und desgleichen der Vögel, mit bunten Bildern; die Vorrede dazu an Kaiser Manuel Porphyrogennetos den Komnenen gerichtet. — Πόλεμος τῆς Βάρνης (Schlacht bei Varna 1444) von Georgios Argyropulos. — Στοιχοὶ πολοὶ τῆς Βενετίας. — Στοιχοὶ ἀστὴ (ἀστεῖοι) πρὸς τὸ περιχαρῆν γενεστετον (γενέσθαι τὸν) ἄνθρωπον καὶ μίθοι (μῦθοι) ἔνοι (ἔνιοι?) περὶ χαρῖς πάνο (περιχαρεῖς πάνυ), Ueherschrift einer Sammlung von Thierfabeln. — Beschreibung der Monate, mit allegorischen Figuren, welche die

<sup>1)</sup> Einschliesslich deutscher protestantischer Theologie.

zwölf Monate darstellen. — Geschrieben ist die Handschrift nach einer Notiz auf der letzten Seite im Jahre 1461 διὰ συνδρομῆς καὶ ἐξόδου κυρίου πριγκιποῦ ἡψιλα: (Ypsilanti), von einem gewissen Nikolaos Papamichael. 1)

- 36. Türk. Nr. 2. Papier. Titel: Τακτικὰ ἤγουν στρατιγικὰ (sic) ᾿Αριανοῦ. Αἰλιανοῦ. Πέλοπος. Πολυαίνου. ᾿Ονοσάνδρου. ᾿Αλκιβιάδου. ᾿Αρταξέρξου. Συριανοῦ. ᾿Ανίβα. Πλουτάρχου. ᾿Αλεξάνδρου. Διοδώρου. Δίωνος. Πολυβίου. Ἡρακλείτου. Μαυρικίου. Νικηφόρου καὶ ἄλλων τινῶν, συλλεγὲν παρὰ Νικηφόρου 
  μαγίστρου τοῦ Οὐρανοῦ²) ἀπὸ πολλῶν ὡς εἴρηται ἱστορικῶν 
  ἐν ἐπιμελεία πολλῆ. Es folgt: ὁ πίναξ τοῦ βιβλίου; der erste 
  Titel ist über die Pflichten des Feldherrn. Die Handschrift ist 
  stark defect, übrigens gut erhalten; die ersten Blätter lose. Das 
  Gehestete beginnt mit der Ueberschrift: Τὰ ὀνόματα τῶν κινήσεων τοῦ πεζικοῦ στρατοῦ τὰ σχήματα τῆς φάλαγγος (in 
  e in er Zeile geschrieben). Gewiss nicht älter als das 15. Jahrhundert.
- 37. Türk. Nr. 3. Quartband; Papier. Späte Schrift. Geschichte der römischen und byzantinischen Kaiser. Links oben beschädigt; Anfang und Schluss fehlen.
- 38. Türk. Nr. 8. Bombycin; 14. Jahrhundert? Psalmencommentar; nachher von anderer Hand christliche Gedichte; dann von noch anderer später Hand anderes theologische. Ein Titel war nicht zu finden, indem die Blätter der angefaulten Handschrift oben zusammenklebten.

<sup>1)</sup> Notizen Dr. Schröders.

<sup>2)</sup> Ueber Nikeph. Uranos, magister Antiochenus, s. Fabricius Bibl. Gr. ed. Harl. VII 678. 680, der von ihm verschiedene andere Werke anführt, das vorliegende dagegen nicht.

μάτων διαφοράς ἔστωσαν αὖται αἰτίαι [p. 781 a 12 f.].) — 'Α. περί βραχυβιότητος καὶ μακροβιότητος. — 'Α. περὶ γήρως καὶ νεότητος καὶ ζωῆς καὶ θανάτου καὶ ἀναπνοῆς. Schluss: εἰς τας αρχας τας ιατρικάς [p. 480 b 30]. Unterschrift: Τω θεω χάρις. Deo gratias. Es sind hierauf eine Anzahl Blätter freigelassen; dann steht noch Folgendes eingetragen: Μῆνες δωμαίων μηνες έλληνων μηνες άθηναίων μηνες Βιθυνών αίγυπτίων έβραίων, eine Seite. — Πλάτωνος έλεγεῖον εἰς Αστέρα νέον (die beiden Epigramme bei Diog. III 29, dazu das auf Agathon das. 32). Είς Δίονα (das. 30). Είς Αρχαιάνασσαν (31). Είς Ξανθίππην (32). Εἰς Εὐβοοῖς (sic) das. 33, woran sich noch das Epigramm A Κύπρις Μούσαισι schliesst (das.). — In kleiner Schrift, von anderer Hand, der Titel: Είς την ἐπάνοδον τοῦ μεγάλου αὐθέντου τοῦ φιλοσόφου (Leo VI, v. 899-911), dann darunter von derselben Hand, die das Uebrige geschrieben, der Text auf wenig mehr als einer Seite; Anfang: "Ηλιος μέν ἐπανιών ἀπὸ τροπῶν χειμῶνος; Schluss: σχιρτῶντες καὶ χορεύοντες ύμνείτε καὶ κροτείτε.

- 40. Ohne Deckel und Nummer. Bombycin, starker Quartband (294 Blätter); 14. Jahrh.? Eine grosse Anzahl Bogen haben sich sowohl vom Anfang wie am Schluss losgelöst und liegen ohne Ordnung. Der noch geheftete Theil enthält: Πρόκλου ὑποτύπωσις εἰς τὴν ἀστρονομίαν. Ἰωάννου ᾿Αλεξανδρέως περὶ τῆς τοῦ ἀστρολαβείου χρήσεως. Γεμίνου εἰς τὰ φαινόμενα. ᾿Απολλωνίου Περγαίου κωνικῶν α΄ bis ᾿Απολλωνίου κωνικῶν δ΄ (Unterschrift); auf neuer Seite der Anfang: Πολλοὺς ὁρῶν τῶ φίλε Κῦρε τῶν περὶ γεωμετρίαν ἀναστρεφομένων οἰομένους; später die Unterschrift Σερήνου ᾿Αντινσέως φιλοσόφου περὶ κυλίνδρου τομῆς, und neuer Anfang: Τῆς ἐν τοῖς κώνοις τομῆς ἄριστε Κῦρε (d. i. der Anfang des zweiten Buches des Serenos von Antissa). Der Schluss hiervon ist gehestet nicht da. Auf den losen Bogen sand ich die Unterschrift: Πάππου Ἦλεξανδρέως εἰς τὸ ς΄ τῶν Κλαυδίου Πτολεμαίου μαθηματικῶν.
  - 40°. Ausserdem zwei lose Blätter mit später griechischer Schrift.

### Lateinisch.

41. Türk. Nr. 5. Seneca. Kleiner Band; Pergament; sauber geschrieben; kleine Schrist. Ansang in rother Schrist: Incipit ipsa prima ad Lucilium. Lucius Anneus Seneca Lucilio salū. lib. primus.

- 42. Türk. Nr. 6. Pergament, grosses Format; alte schöne Schrift, vergilbt. Lateinisches Missale, ab und zu mit Noten.
  - 43. Türk. Nr. 7. Latein. Missale (?) mit Noten.
- 44. Türk. Nr. 10. Lateinische Uebersetzung von Ptolemaeus' Geographie. Prachtvoller Pergamentband mit bunten Vignetten (zu Anfang die des nach den Sternen sehenden Ptolemaeus) und vielen colorirten Karten; Grossfolio. Anfang: Claudii Ptolemaei cosmographiae liber primus. (Wohl unzweifelhast die Uebersetzung, die der Florentiner Angelo um 1409—10 vollendete, wonach sich auch die Zeit der Handschrift einigermassen bestimmt.)
- 45. Türk. Nr. 63. Pergamenthandschrist ziemlich kleinen Formats; vorn sehlt viel, während der Schluss vorhanden. Gute Schrist; das Pergament ist unten arg zerstört. Erzählung vom Rew Dolopathos. Erste Seite srei; dann neuer Ansang: Cum igitur sub divo Augusto Romanorum —. Schluss: quod . . . . Beatus Augustinus Ysodorusque testantur et hoc si negare non possunt nati quoque ut recipiant scripta necesse est. 1)
- 46. Türk. Nr. 91. Dünner Band; schön geschrieben; Inhalt wohl Predigten. Ueberschrift: Serenissimo Principi domino Vladislao Hungariae et Bohemiae regi invictissimo (Nachfolger des Matthias Corvinus), Dominicus Crispus Rannusius Pistoriensis salutem et felicitatem dicit.
- 47. Ohne Nummer und Einband; einige zwanzig lose Octavblätter. Karten der Mittelmeerländer, lateinisch. Sehr schön ausgeführt; die Namen in rother, grüner, blauer und schwarzer Farbe.
- 47 \*. Dreizehn lose Blätter grammatischen Inhalts, anscheinend werthlos.

Dies also scheint der gegenwärtige Bestand der Serailbibliothek. Dass indess in der That noch mehr vorhanden sei, möchte sich aus den älteren Verzeichnissen und Mittheilungen ergeben. Allerdings ist die Bibliothek zu verschiedenen Zeiten in ihrem Bestande geschmälert worden. Die Bibliothèque nationale zu Paris besitzt funfzehn griechische und eine lateinische Handschrift aus dem

<sup>1)</sup> Dieser Anfang und Schluss stimmt zu dem französischen, nach lateinischem ()riginale gearbeiteten Romans de Dolopathos (herausgegeben von Charles Brunet und Anatole de Montaiglon, Paris 1856). Es heisst daselbst am Schlusse: Sains Augustins le dist por voir, qui moult par su de gran savoir.

Serail, die auf Louvois' Veranlassung im Jahre 1687 durch Girardin erworben wurden; der Rest der damals dort offen vorhandenen, gegen 200 Stück betragenden griechischen Handschriften wurde gleichzeitig anderweitig verschleudert, so dass Girardin in einem Briese an Louvois erklärt: il n'en reste plus de cette langue dans le sérail. 1) In unserem Jahrhundert 2) sodann schenkte 1869 der Sultan Abdul-Aziz dem Kaiser von Oestreich vier Handschriften, die im folgenden Jahre nach Budapest übergeführt wurden: Plautus, Polybios in der Uebersetzung von Nic. Perot, Georg von Trapezunt Libri Rhetoricorum, Augustinus de civitate dei. Motiv zur Wahl dieser vier lateinischen Handschriften war unzweiselhaft, dass die wohlerhaltenen prachtvollen Einbande die ehemalige Zugehörigkeit zur Corvina erwiesen.<sup>3</sup>) — Weitere zweiunddreissig lateinische und drei italienische bzw. spanische Handschriften schenkte Abdul-Hamid 1877 nach Pest, wie es damals hiess lauter solche der Corvina; aber die Untersuchung ergab, dass dieser nur zehn Handschriften mit Sicherheit und drei andere mit Wahrscheinlichkeit zugeschrieben werden können. Eine Aufzählung erlasse ich mir; man findet dieselbe bei G. Heinrich in den Litterarischen Berichten aus Ungarn I (1877) 321 ff. Die Mehrzahl dieser 35 sind Pergamenthandschriften; keine geht über das 14. Jahrhundert zurück; die grosse Masse ist aus dem 15. Der wissenschaftliche Werth aller ist bekanntlich sehr gering. Wie ist nun hier die Auswahl zu Stande gekommen? Offenbar wollte man sämmtliche aus der Corvina stammenden Bände zurückgeben, da sich aber der Ursprung nicht so leicht überall seststellen liess, so gab man den Rest der lateinischen Handschriften hin, unter welchen sich ja, im Unterschiede von den griechischen, eine Anzahl unzweifelhafter Corvinahandschriften sanden oder gefunden hatten. Ich muss glauben, dass ein Verzeichniss der manuscrits latins existirte, entsprechend dem mitgetheilten der griechischen, und dass die (von Miller) vorge-

<sup>1)</sup> S. Léop. Delisle Le Cabinet des manuscrits de la Bibl. Impériale, tome I (1868) p. 296 f.

<sup>2)</sup> Ich übergehe hier die Schenkung einer Handschrift (des N. Testaments) an den Franzosen Sebastiani im Jahre 1807, worüber zu vergleichen Weissenborn, die Bibliotheken zu Constantinopel und deren alte Handschriften, in N. Jahrb. für Phil. v. Pädag. Bd. 76 (1857) S. 201 ff. Auf diese Abhandlung verweise ich überhaupt für eine Reihe von älteren Notizen über Handschriften im Serail (Diodorus, Commentatoren zum Alten Testament, Pindar).

<sup>3)</sup> Litterarische Berichte aus Ungarn I (1877) S. 324 Anm.

nommene Aufnahme der Bibliothek wie natürlich auf Grund dieser Scheidung erfolgt war. Wenn sich nun dennoch auch jetzt noch lateinische Handschriften im Serail befinden (oben Nr. 41-47\*), und sogar solche wie Nr. 46, die ganz gewiss aus der Ofener Bibliothek stammen, so möchte man annehmen, dass diese eben in jenem Verzeichnisse nicht standen und dem Versasser desselben unbekannt geblieben waren, ebenso wie die von uns mit ihnen zusammen gefundenen griechischen. Leider hat Miller in seinen Veröffentlichungen ein Verzeichniss der von ihm untersuchten Handschriften nicht gegeben, sondern beschränkt sich auf summarische Angaben. J'ai tout lieu de croire, sagt er (Mélanges de littérat. gr. p. IV; vgl. Comptes rendus de l'Acad. des inscr. 1865 I 261), qu'on y a mis une extrême complaisance; car on m'a communiqué jusqu'à des feuilles de parchemin gâtées par l'humidité, et même des volumes imprimés qu'on avait pris pour des manuscrits. Ceux que j'ai examinés sont au nombre d'une centaine environ. Es nennt dann Homer, Polybius, Aristoteles, Plautus, Tacitus, Livius, Caesar, Kritobulos, Ileron, Ptolemaeus' Geographie: lauter Namen die sich, sei es in dem Verzeichnisse der manuscrits grecs, sei es in denen der nach Budapest gekommenen Handschriften vorsinden, mit Ausnahme allerdings des Livius. Die Zahl hundert scheint etwas hoch gegriffen: 33 Handschriften des Verzeichnisses der manuscr. grecs, 4 + 35 nach Budapest geschenkte; dazu noch etwa jene slovenischen u. s. f.: wir bleiben immer unter achtzig, wenn wir nicht annehmen, dass das vorausgesetzte Verzeichniss der lateinischen Handschriften erheblich mehr enthielt, als von den Beamten nach-

Prüsen wir nun die sonstigen veröffentlichten Verzeichnisse, so sinden wir in der That, dass ausser jenem Livius noch mehr vermisst wird, was vor gar nicht langer Zeit vorhanden war und wahrscheinlich auch jetzt vorhanden ist, wenn auch durch irgend welchen Zusall versteckt. Zunächst hat Dr. A. D. Mordtmann, der Vater der jetzt lebenden Herren, s. Z. hanseatischer Geschäftsträger in Constantinopel, die Bibliothek gesehen und im Philologus Bd. IX (1854) S. 582 ff. ein kurzes Verzeichniss der gesehenen Handschriften veröffentlicht.<sup>2</sup>) Es sind 22 griechische und 20 latei-

her gefunden und nach Budapest abgeliefert wurde.

<sup>1)</sup> Auch Archives des missions scientifiques 2. ser. tome II (1865) p. 496.

<sup>2)</sup> Vgl. Philolog. V (1850) S. 758 ff. eine vorläufige Mittheilung Mordtmanns über dieselbe Sache.

nische; dazu (Nr. 43-47) einige in slovenischer, italienischer, katalanischer und türkischer Sprache. Bei der Mehrzahl der griechischen Handschriften ist mit aller Sicherheit die Identität mit solchen des im Serail vorhandenen Verzeichnisses zu erkennen; unklar müssen bleiben Nr. 8 'ein Manuscript unbekannten Inhalts', Nr. 19 'Historia universalis (byzantinisches Geschichtswerk)' und Nr. 21 'noch ein Werk über byzantinische Geschichte' (vgl. oben Nr. 6 und 28 des Verzeichnisses). Im Verzeichnisse fehlend, aber von mir vorgefunden ist Nr. 9: Aristoteles περί ζώων μορίων (oben Nr. 39). Dagegen nicht vorhanden sind: 4) Ptolemaei Astronomia, 5) idem, 7) liogenes Laertius, Leben und Meinungen der Philosophen. Umgekehrt fehlen bei M. die alten Pergamenthandschriften Nr. 1. 8. 21, sowie von den jungen Papierhandschriften die Nr. 3 (Kritobulos). 5. 9. 10. 14. 15. 16. 20. 24. 33; ausserdem, mit einer Ausnahme, anscheinend sämmtliche, die ich ausser den im Verzeichnisse enthaltenen gesehen (34-38. 40).1) Von M.'s lateinischen Handschriften werden jetzt nur vermisst: Nr. 27 'acht Folioblätter mit allegorischen Reitersiguren der sieben Planeten und mit lateinischen Versen', und 36 'ein Buch über Logik'; die anderen sind unter den nach Budapest geschenkten, wie auch die italienische Handschrift des Dante (M. 45), oder unter den von mir im Serail gesehenen, nämlich die beiden hymnologischen Manuscripte (M. 41. 42; vgl. oben 42. 43). Umgekehrt sind siebzehn nach Budapest gekommene Handschriften und dazu die vier vorher dem Kaiser von Oestreich geschenkten von M. nicht gesehen. Nun erwähnt derselbe in einem früheren 1850 erschienenen kleinen Aufsatze des Philologus (V 759 f.), dass vor mehr als vier Jahren den Herren Lepsius, Bethmann und Abeken Bücher gezeigt und der Katalog den Gesandten der drei Grossmächte mitgetheilt sei; auch M. selbst habe eine Abschrift des Verzeichnisses erhalten und finde bei der Vergleichung mit seiner eigenen Liste, dass nur der Ptolemaeus identisch sei. Die im Jahre 1850 daselbst von M. mitgetheilte eigene Liste enthält allerdings nur acht griechische und fünf lateinische Handschriften; es wäre nicht unmöglich, dass die im Jahre 1854 ohne Commentar gegebene jenes Verzeichniss der Herren Lepsius und Genossen in sich aufgenommen hätte, indem mittlerweile M. auch zu jenen Handschriften Zugang gefunden. Den

<sup>1)</sup> Der Zweisel bezieht sich auf Nr. 19. 21 M., vgl. oben Nr. 37.

gleichen Bestand, mit einer geringen Veränderung der Ordnung, giebt auch der Engländer H. O. Coxe, der im Jahre 1857 auf einer grösseren Forschungsreise in Constantinopel war, aber durch Krankheit am Besuche des Serail verhindert wurde; er führt seine Liste griechischer Handschriften des Serail ausdrücklich auf Mordtmanns Mittheilung zurück.1) Dagegen hatte im Jahre 1859 Const. von Tischendorf das Glück, in einer ihm gebrachten, vorher geöffneten Kiste mit Handschriften zuerst weitere Stücke zu sehen; es wurde dadurch die von M. im Jahre 1850 geäusserte Vermuthung, dass ausser den jeweilig gezeigten Handschriften noch eine Menge anderer vorhanden seien, vollauf bestätigt. Tischendorf fand lateinische Handschriften mit dem Wappen des Matthias Corvinus (also offenbar die nachmals dem Kaiser von Oestreich geschenkten) und unter anderen griechischen die des Kritobulos (oben Nr. 3).2) -1862 sodann besuchten das Serail die drei ungarischen Gelehrten Kubinyi, Ipolyi und Henzlmann, 1863 Dethier; über das von diesen vier Herren Gesehene wird in den Schriften der ungarischen Akademie Bericht erstattet.3) Als von Dethier bei seinem ersten Besuche vorgefunden werden vierzehn lateinische Handschriften aufgezählt, nämlich die vier nachmals dem Kaiser von Oestreich und zehn 1877 nach Pest geschenkte. Von diesen hatte Kubinyi zwölf gesehen, Mordtmann nur drei. Auffallend ist dabei, dass alle vierzehn sichere oder sast sichere Corvinahandschriften sind; die Handschriften dieses Ursprungs scheinen also einigermassen für sich gelegen zu haben, d. h. zumeist in der für Tischendorf geöffneten Bei seinem zweiten Besuche sah Dethier noch neun lateinische Handschriften, wovon zwei aus der Corvina; dieselben sind alle jetzt in Pest. Kubinyi seinerseits sah ausser 16 dieser Handschriften noch 13 weitere lateinische (bzw. italienische), von denen folgende nicht oder nicht ohne weiteres mit verschenkten zu identificiren sind: Magistri Campani glossarium (vgl. Pester Handschr.

<sup>1)</sup> H. O. Coxe Rapport to H. Maj.'s Government on the Greek Manuscripts yet remaining in libraries of the Levant (London 1858) p. 74 (nach den Notizen Dr. Schröders).

<sup>2)</sup> C. v. Tischendorf: die Serailbibliothek und Aristobulos, Augsb. Allg. Zeitung vom 29. Juni 1872 Nr. 181 Beil. (desgl. nach Dr. Schröder).

<sup>3)</sup> Ich verdanke die Notizen hierüber der Freundlichkeit meines Collegen R. Förster, welcher sich dieselben seiner Zeit aus dem Ungarischen übersetzen liess. Der ungarische Titel ist: A Magyar Tudományos Akadémia Jegyzökönyvei 1864 (p. 89-100).

232 F. BLASS

Nr. 24), Historia naturalis cum figuris (vgl. das. Nr. 29), Versus varii, Italienischer Seneca (doch gewiss nicht mit dem von mir gesehenen, oben Nr. 41, identisch), Antiphonale (vgl. bei mir Nr. 42. 43, bei Mordtmann 41. 42). Von griechischen Handschriften werden von Kubinyi genannt: Euklid-Heron (oben Nr. 1), zwei 'kleine griechische Codices', ein 'grosser griechischer Codex mit Bildern, Komnenengeschichte enthaltend', und Iohann. evangel. graece. Auch die letzten beiden kann ich nicht bestimmt identificiren; soweit ich weiss und finde, hat keine der jetzt sichtbaren Handschriften byzantinischer Geschichte Illustrationen.

Aus Vorstehendem ergiebt sich, dass die Anzahl der Handschriften im Serail mit Sicherheit nicht bestimmt werden kann. Seit den Zeiten Girardins wiederholt sich derselbe Vorgang: vorhandene Handschriften verschwinden, sei es auf bekannte oder auf unbekannte Weise, und dafür tauchen andere auf, von deren Vorhandensein man nichts ahnte. Das Alte Serail enthält überirdisch und unterirdisch genug Räume, in denen noch uneröffnete Kisten mit Büchern stehen können; es ist auch nicht die Gewohnheit der Türken, Bücher zu vernichten, während freilich der Naturprocess der Vernichtung wohl vielfach ungestört seinen Verlauf genommen hat und auch jetzt noch nimmt. Das Hauptinteresse nun, welches sich an die Bibliothek des Serails knüpft, beruht auf der Vermuthung, dass die alte Bibliothek der Palaeologen sich hier wenigstens in Resten noch besinden möchte. Eine Vernichtung derselben durch den Eroberer Mohammed II hat in der That gar keine Wahrscheinlichkeit, da dieser Fürst vielmehr ein Freund der Wissenschaften war, und auch der griechischen Bildung keineswegs fremd. 1) Und wenn im Jahre 1728 dem französischen Gelehrten Abbé Sevin auf seine Nachforschungen der Bescheid gegeben wurde, dass Sultan Murad IV (1623-1640) in einem Anfalle von religiösem Fanatismus die Palaeologen-Bibliothek habe verbrennen lassen<sup>2</sup>), so möchte dies nichts als eine bequeme Auskunft gewesen sein, um einen unbequemen Frager loszuwerden. Aber allerdings können Würmer und Fäulniss in der langen Zeit recht wohl das Werk des Feuers gethan haben. — Ich schliesse, indem ich dem

<sup>1)</sup> Toderini Litteratur der Türken, übersetzt von Hausleutner, Thl. II S. 36, behauptet bestimmt, dass die Bibliothek nicht von Mohammed vernichtet sei, und weiss von dessen Bildung viel anzuführen.

<sup>2)</sup> Delisle a. a. O. I 380 f.

zu Anfang gegebenen Verzeichnisse vorhandener Handschriften solgende hinzusüge, die nach dem Obigen vor nicht langer Zeit bezeugtermassen vorhanden gewesen sind, und deren Abgang nicht constatirt werden kann.

- 48. Diogenes Laertius, bezeugt von Mordtmann.
- 49. 50. Zwei Handschriften der Astronomie des Ptolemaeus, bezeugt von demselben.
- ? 51. Grosser griechischer Codex mit Bildern, Komnenengeschichte enthaltend, bezeugt von Kubinyi.
- ?52. Iohannes Evangelista graece, bezeugt von demselben.
  - 53. Livius, bezeugt von Miller.
  - 54. Acht Folioblätter mit Figuren der sieben Planeten und mit lateinischen Versen, bezeugt von Mordtmann.
  - 55. Ein Buch über Logik, bezeugt von demselben.

Kiel. F. BLASS.

# DER KYKLISCHE DACTYLUS UND DIE LESBISCHE LYRIK.

Wenn wir das Versmass eines griechischen Gedichtes erkennen wollen, wenn wir feststellen wollen, in welcher Weise ein Dichter arbeitete, um seinem Werke eine bestimmte äussere Gestalt zu geben, so haben wir zu der Erreichung dieses Zieles zwei Hülfsmittel, dieselben, die uns zur Verfügung stehen, wenn wir im Allgemeinen über die Verskunst, das Verswesen der Alten etwas wissen wollen. Es ist einerseits die genaue Betrachtung der Verse selbst in ihrem inneren und äusseren Zusammenhange, andererseits die Verwerthung von Mittheilungen aus dem Alterthume. Die Zulässigkeit der letzteren könnte principiell bestritten werden, da es sich bei der Ergründung eines metrischen Gesetzes oder auch nur einer einzelnen metrischen Arbeit nicht um historische Angaben über eine ehemals geschehene Thatsache, sondern um logische Folgerung aus vorhandenem Materiale handelt; wir haben jedem Stoffe gegenüber die Möglichkeit und die Pslicht ebenso strenge Consequenzen zu ziehen, wie sie in früherer Zeit gezogen worden sind, ja wir haben von vornherein die Aufgabe, unsere Resultate selbständig zu gewinnen und durch den Vergleich der so gewonnenen mit den überlieserten nicht diese, sondern jene zu prüsen. Und in der That ist dieser Grundsatz bis zu einer gewissen gleich zu ziehenden Grenze vollkommen durchführbar, und zwar ebenso gut den ersten Elementen unserer Studien gegenüber, wie den verwickeltsten Specialfragen. Dass das Grundmass des Dialogs im attischen Drama der iambische Trimeter ist, ja dass die Verse aus langen und kurzen Silben bestehen, und dass durch deren Stellung zu einander ihr Bau aufgeführt wird, das Alles sagen uns wohl die Alten, allein wir nehmen ihre Aussage nur an, weil wir dieselben Thatsachen unabhängig von ihnen constatiren können und constatirt hätten. Wo wir dennoch die Zeugnisse der Alten hinrolgerungen, die aus einem uns nicht mehr zugänglichen Materiale gezogen sind, oder um Persönlichkeiten, die dem zu behandelnden Gegenstand zeitlich und darum geistig so viel näher stehen als wir, dass sie ihm einen höheren Grad von Verständniss auf festerer Grundlage entgegenbrachten. Im ersteren Falle ist es an sich gleichgültig, welcher Zeit das Zeugniss entstammt; der letztere Umstand aber zeigt gerade, wie vorsichtig man auf diesem Gebiete operiren muss; ist einmal die geistige Grundlage des Kritikers verschieden von der des Dichters, so kommt nichts darauf an, ob dieser Unterschied schon lange besteht oder nicht: es ist einerlei ob zwei oder zwanzig Jahrhunderte die beiden Persönlichkeiten trennen.

Diese Grundsätze, auf anderen Gebieten längst ausgesprochen und zur Nutzanwendung gebracht, mussten hier so ausführlich wiederholt werden, weil gerade der griechischen Metrik gegenüber ein anderes Verfahren allgemein in Geltung ist. Wir alle sprechen von Iamben und Trochaeen, von Dactylen und Anapaesten, von Epitriten und Paeonen. Dass wir die Namen von den Alten annehmen, ist ja ganz in der Ordnung, aber zweierlei sollte man doch bedenken: einmal, dass wir die Begriffe, welche die Alten mit diesen Namen bezeichneten, nicht ohne Weiteres als Ausgangspunkte unserer Untersuchungen nehmen dürfen, und dann, was sich von selbst versteht, aber nur zu leicht vergessen wird, dass diese Namen wie Zahlen nur willkürlich festgesetzte Formeln für bestehende Begriffe sind, also nur ein sprachliches Hülfsmittel abgeben, aber keinesfalls für diese eingesetzt werden dürfen. Wenu wir den Vers des Anakreon (Fr. 24)

ἀναπέτομαι δη πρὸς Όλυμπον πτερύγεσσι κούφαις als 'choriambisch-iambisch' erklären — und das thut doch ein auch metrisch so fein empfindender Kritiker wie Theodor Kock (zu Aristoph. Vög. 1372) — oder wenn wir von dem Vers des Pindar (Ol. V 1)

ύψηλᾶν ἀρετᾶν καὶ στεφάνων ἄωτον γλυκύν aussagen 'ein Creticus folgt auf einen choriambischen Vers mit logaoedischer Endung' — und das thut Boeckh') —, oder wenn wir den Vers des Sophokles (Trach. 1023)

<sup>1)</sup> Ueber die Versmasse des Pindarus S. 164.

ω παῖ, παῖ, ποῦ ποτ' εἶ; τῷδέ με, τῷδέ με πρόσλαβε κουφίσας ')

für vier Trochaeen mit vier Dactylen ausgeben — und das thut sein neuester Herausgeber F. Schubert S. 59 —, so begehen wir im besten Falle eine Selbsttäuschung, so gut wie Heliodor, wenn er den Vers

λέγεις μοι χαράν, λέγεις μοι βοάν benannte τρίμετρον βραχυκατάληκτον έξ αντισπάστου, επιτρίτου δευτέρου καλ δύο συλλαβών ήμίσεως ποδός οὐσών²); wir brauchen einen Géori entstandenen Namen ohne damit von der Sache eine mehr als äusserliche Beschreibung zu geben, also ohne der Intention des Dichters auch nur um einen Schritt näher zu kommen, als durch nackte Aufzählung der Längen und Kürzen. Grundsatz muss es uns daher sein, in erster Linie nicht Versfüsse, sondern Verse zu bestimmen. Der Missbrauch rührt daher, dass man bei allen metrischen Studien, die man an die unbefangene Betrachtung der Kunstwerke anknüpfte, von den am häufigsten vorkommenden Arten ausging, von den κατὰ στίχον gebrauchten Versen des Epos und des dramatischen Dialogs, die zufällig so gebaut sind, dass sich in ihnen, wie keineswegs in allen xatà στίχον gesetzten, eine sehr kleine metrische Einheit, - - oder -, mit ihren Stellvertretern regelmässig und ausschliesslich wiederholt. Von so organisirten Versen brachte man die Namen zu der Betrachtung der anderen, die somit als Unregelmässigkeiten angesehen wurden, mit; und unter ihrem Beistande, da man zudem immer auf den Vorgang der Alten hinweisen konnte, hatte man es leicht, jene Unregelmässigkeiten wo nicht zu erklären, so doch zu umgehen. Auf solchem Wege gelangte man denn dazu jene Namen in einer Weise anzuwenden, die mit ihrem eigensten Wesen nichts

<sup>1)</sup> Dass die ausgeschriebene Stelle in Wirklichkeit nicht ein Vers ist, ergiebt die vor πρόσλαβε durch syllaba anceps gestörte Synaphie (cf. 1042); wie er aufzusassen sei, die Gegenstrophe (1041). Freilich ist diese auch in Schuberts Text durch Gleditsch verunstaltet, welcher um seine vierzeitigen lamben einzuführen (cf. die Cantica des Sophokles S. 150) αὐθαίμων τοῦ Διὸς αυθαίμων gesetzt hat. Allerdings ist in der Ueberlieferung die Responsion gestört; allein sie wird auss natürlichste hergestellt, wenn man 1023 mit Seidler das eine παῖ streicht und so den Dochmius ω παῖ, ποῦ ποτ εἶ herstellt. Die Strophe besteht aus zwei Versen zu je zwei Dochmien.

<sup>2)</sup> s. Aristoph. Plut. 637 und das Scholion.

mehr zu thun hat und die daher zu eliminiren ist, ehe eine neue an ihre Stelle gesetzt wird. Ein Beispiel der weitgreisendston Art mag zum Belege dienen. Nach dem Vorgange der Alten sprechen wir von Dactylen und von lamben, ausgehend von der kleinsten Einheit des epischen Hexameters - vund des tragischen Senars v. Nun zeigt uns aber die Erfahrung, dass die letztere - für sich nicht vorkommt, sondern auch im kleinsten Verse zweimal hintereinander stehen muss. Nothwendigerweise hätten wir daraus die Folgerung ziehen müssen, dass der 'lambus' - eben keine Einheit ist, sondern etwas utopisches, nicht in Berechnung zu ziehendes; dass vielmehr die Einheit  $\sim - \sim -$  lautet und dass man also, wenn man schon dividiren will, mit dem 'Diiambus' zu dividiren Aber statt dessen redet man den Alten, welche die gleiche Erfahrung wohl gemacht hatten, den Ausdruck κατά συζυγίαν nach, nimmt die Existenz jener irrationalen Grösse an, und nicht nur sprechen die modernsten Metriker von iambischen Tripodieon, sondern der Mann, dem wir das Verständniss alles griechischen Verswesens, wie aller griechischen Poesie verdanken, Gottfried Hermann, hat jene Schule ins Leben gerusen, welche den Vers Maecenas atavis edite regibus his auf den heutigen Tag als dupliciter choriambicus simpliciter iambicus erklärt. Wie mit dem sambus, genau so steht es mit dem Trochaeus und dem Anapaest, weshalb man Unrecht thut den letzteren mit den Alten in dem Sinne als Umkehrung des Dactylus zu bezeichnen, wie der Trochaeus die Umkehrung des lambus bildet. Wie steht es nun aber mit dem Dactylus selbst?

Wir sehen auf den ersten Blick den Dactylus in der Lyrik und dem von ihr abhängigen Melos des Dramas so verwendet, dass von einer Syzygie nie die Rede sein konnte; unterscheidet man aber die einzelnen Dichtungsarten nach ihrer nationalen Herkunst, so sindet man, dass der 'einzelne Daetylus', der in der West eine so ausgedehute Rolle spielen sollte, wohl in der aenlinchen Lyrik seinen Platz bekommen hat (wo er wiederum von neiner trochaeischen Umgebung nicht zu trennen, also nicht als etwas einzelnes aufzufassen ist), nie aber in derjenigen, die man, wlegleich sie den loniern angebort, als die durinche zu bezeichnen pflegt, nämlich in den 'Itvetylo-Epitriten'. Hier erreteint der Itvetylm zwei-, drei-, viermal binterenander, ja in langeren Beilien, aber nie vereinzelt; die Verlander welcher Geduchte konnen den ales auch

238 F. SPIRO

nicht als eine metrische Einheit betrachtet haben, durch deren Vervielsältigung sie Verse construirten, sondern das vielsache selbst, der Vers oder wenigstens das Kolon war ihnen Einheit.

Und die Aeoler? Nun gerade sie bieten uns die beste Handhabe dasur, wie wenig weit man mit der Fusstheorie kommt. Ihre Verse sind von allen lyrischen Formen der guten hellenischen Poesie die innerlich einsachsten, dem Verständniss zugänglichsten, dem Ohre freundlichsten; und dass man im Alterthum ebenso empfand, zeigt ausser Trink- und Volksliedern am besten der Umstand, dass sie am meisten nachgebildet worden sind, nicht blos von der späteren Lyrik, sondern auch von der Tragödie und was noch auffallender ist, von der Komödie: denn ausser den einfachen Compositionen in freilich wechselvoll aufgestellten Iamben, Trochaeen und Anapaesten war das logaoedische Mass das einzige, in welchem der komische Dichter sich erging. Dieses war ihm also in Fleisch und Blut übergegangen, alle anderen brauchte er nur zur Parodie.1) Und dennoch ist dieses der Empfindung zugänglichste Metrum der Erklärung bisher am unzugänglichsten gewesen; wenigstens giebt es keines, bei welchem die Aussaungen alter und neuer Philologen so grundverschieden, die berangezogenen Hülfsmittel so entlegen wären; und gerade das sogenannte dactylische Element in diesen Versen ist es, das zu einer der seltsamsten aber verbreitetsten Ersindungen der Neuzeit den Anlass gegeben hat. Sie ist es, die jetzt kurz beleuchtet werden soll. In ihrer Anerkennung treffen nämlich nicht nur diejenigen Gelehrten zusammen, die den alten Metrikern gegenüber die denkbar verschiedensten Stellungen einnehmen, Boeckh, der sich ihren Aussagen principiell zu verschliessen suchte, und Westphal, der sie gegen Boecklı und Hermann in ihre Rechte einsetzen zu wollen vorgiebt; der Glaube an diese Ersindung, von der niemand im Alterthum etwas ahnte, ist in sämmtlichen diesseits und jenseits der Alpen verbreiteten Compendien der Metrik vertreten<sup>3</sup>); er ist

<sup>1)</sup> s. den Excurs: Metra des Aristophanes.

<sup>2)</sup> s. Rossbach und Westphal, Griechische Metrik<sup>2</sup> (1868) II 331; Westphal, Allgemeine Theorie der griechischen Metrik<sup>3</sup> (1887) S. 21 ff.; Christ, Metrik der Griechen und Römer<sup>2</sup> S. 74 ff. 157; Zambaldi, Metrica Greca e Latina (Turin 1882) p. 83 u. a. m. Opponirt hat neuerdings A. Ed. Chaignet, Essais de Metrique Grecque (Paris 1887) p. 13 mit treffenden aber noch nicht ganz hinreichenden Gründen; auf seine positive Behandlung des Dactylus darf man gespannt sein.

in die commentirten Ausgaben der Lyriker, Tragiker und Komiker gedrungen und hat so zum guten Theile mit Schuld an der jetzt allgemeinen Verwirrung der metrischen Begriffe. Diese Erfindung heisst der kyklische Dactylus.

Um die Gründe für die Existenz des kyklischen Dactylus anzuführen hat man zum Glück keine so ausführliche Litteraturdurchmusterung nöthig, wie es nach dem oben gesagten scheinen könnte. Keiner seiner modernen Versechter hat nämlich weiteres über oder für ihn ins Feld führen können, als sein ursprünglicher Ersinder, und darum steigen wir sogleich an die Quelle: August Apels Metrik.<sup>1</sup>) Dort ist I 121 ff., II 51 ff. 488 ff. alles, was der Verfasser über diesen Gegenstand früher bemerkt hatte<sup>2</sup>), zusammengefasst und erweitert. Die Art, wie Apel dazu kommt einen dreizeitigen Dactylus neben dem vierzeitigen zu constatiren, ist, wovon man sich an vielen Stellen überzeugen kann, reine Willkür und nur ermöglicht durch das Princip seiner ganzen Metrik, das dieselbe so schnell in Vergessenheit gebracht und dennoch auch für sich allein so viele Nachsolger gefunden hat: die Identisicirung von Metrum und Rhythmus. Apel drückt jeden seiner Verssüsse nicht nur in Quantitätszeichen, sondern auch in Noten aus, hält also alle melische Dichtung für Musik und nimmt im Rhythmus der Worte, wie in dem der Tone, die verschiedensten Zeitgrössen an. So fasst er Silben zu Takten zusammen, kommt dabei von der trochaeischen auf die tribrachische Dipodie und fährt darauf fort (§ 138): 'wenn bei der vorigen Form das erste Achtel jedes Momentes die Länge annimmt --. Wir sinden hier wiederum eine dactylische Form, wie in dem geraden Metrum. Die metrischen Zeichen unterscheiden beide so ganz verschiedenen Formen nicht, deren Unterschied aus der Entwickelung des Rhythmus hervorgeht, und durch musikalische Zeichen deutlich dargestellt wird. Wir nennen zum Unterschied den Dactylus des gemischten Metrums den flüchtigen oder dreizeitigen Dactylus; den des geraden Metrums hingegen den schweren oder vierzeitigen.' Hier steckt das πρῶτον ψεῦδος. Wir wenden nicht ein, dass im Alterthum kein Mensch vom dreizeitigen Dactylus Kenntniss hat, denn diese Kenntniss hätte ja früh verloren gehen können; wir

<sup>1)</sup> Zwei Bände Leipzig 1814/16, neue Ausg. 1834; letztere citire ich.

<sup>2)</sup> Im Anhang zu dem Schauspiel 'Die Aetolier' 1806 und in der Allgemeinen musikalischen Zeitung 1807/8.

wenden nur ein, dass das Alterthum den gesprochenen und den gesungenen Rhythmus streng auseinander hält, dass es nur den letzteren in verschieden grosse Werthe theilt, die wir, wenn uns Beispiele erhalten wären, wohl in Noten ausdrücken könnten, während der erstere nicht durch die verschiedenartige Dauer, sondern durch die verschiedenartige Gruppirung der einzelnen Silben gebildet wird, die unter sich nur den einen Unterschied besitzen, nämlich den, ob sie an sich, als natürliche Spracherzeugnisse, lang oder kurz sind. Für sie giebt es also auch nur ein Verbältniss. Am klarsten ist dieses Wesen der griechischen Sprachelemente, über welches freilich unsere Metriker keine ernsten Betrachtungen anzustellen für gut halten, in einer Schrift dargelegt, die schon aus diesem Grunde unserer Wissenschaft sehr viel mehr Früchte bringt als jene Handbücher, und die zugleich das Muster für jede metrische Untersuchung abgeben sollte: der von Victor Hehn 'Einiges über Goethes Vers'.') Wer das dort in der Einleitung Gesagte verstanden hat, wird nie auf den Gedanken kommen, Verssilben eine andere Zeitdauer gegen einander zuzuschreiben als die ihnen von Natur innewohnende. Wenn auch die griechische Metrik im Gegensatze zu der unsrigen eine quantitirende, also auf dem Verhältniss von Zeittheilen aufgebaute ist, so hat sie doch das mit ihr gemein, dass jeder andere Rythmus als der in der Sprache liegende ausgeschlossen ist und allein dem Gesange überlassen bleibt. Somit darf man in einem griechischen Gedichte verschiedenartige Silbenmessungen oder, was ja seit Apel und Boeckh nicht minder häufig geschieht, Pausen so wenig constatiren, wie in einem deutschen; alle derartigen Resultate dürste man nur in der Form aussprechen 'hier ist so und so componirt worden', nicht aber 'hier ist so und so gedichtet worden'. Mag immerhin der Dichter und der Componist eine Person gewesen sein; was er singen liess, musste er, wenn es nicht Prosa sein sollte, erst fertig gedichtet und dabei nach den Gesetzen der selbständigen Poesie ausgearbeitet haben; auch ohnedies aber müssten wir, denen die Musik nicht erhalten ist, jedes Gedicht, ob es einst gesungen wurde oder nicht, schon deshalb ausschliesslich nach denselben Gesetzen betrachten, weil wir trotz aller Fragmente von Rhythmikern nie erfahren können wie sie gesungen wurden, und am wenigsten wie sie zur Zeit ihrer Entstehung gesungen wurden.

<sup>1)</sup> Goethe-Jahrbuch VI 176-230.

Diese Anschauungen, welche eine Zeit lang auch Gottfried Hermann beherrschten, bis selbst er sich auf den kyklischen Dactylus einliess'), haben sich uns von selbst ergeben; fraglich kann nur sein, ob wir Beweise haben, dass man sich auch im Alterthum ihrer bewusst war. Und hier kann ich mich auf das erwähnte Buch von Chaignet berufen, welcher wenigstens aus den späteren Metrikern allerlei Zeugnisse hierfür zusammengetragen hat.2) Bezeichnend spricht z. B. Longin 3): Έτι τοίνυν διαφέρει φυθμοῦ τὸ μέτρον, ἦ τὸ μὲν μέτρον πεπηγότας ἔχει τοὺς χρόνους, μακρόν τε καὶ βραχύν καὶ [τὸν] μετὰ τούτων (Morus; τοῦτον Hss.) τὸν κοινὸν καλούμενον, δς καὶ αὐτὸς πάντως μακρός έστι καὶ βραχύς. ὁ δὲ ψυθμός ὡς βούλεται ἕλκει τούς χρόνους, πολλάκις γοῦν καὶ τὸν βραχὺν χρόνον ποιεῖ μαχρόν. Aber auch ältere und gewichtigere Zeugnisse liegen vor. Ich will mich nicht auf Dichterverse wie den von Longin a. a. O. aus den Wolken (638) citirten berufen, denn wer würde die Worte eines Komikers auf die Goldwage legen; aber Plato berichtet4), dass in der Kindererziehung die διδάσκαλοι — παρατιθέασιν αὐτοῖς — ποιητῶν ἀγαθῶν ποιήματα καὶ ἐκμανθάνειν άναγκάζουσιν, — οί τ' αὖ κιθαρισταὶ έτερα τοιαῦτα — ποιήματα διδάσχουσι μελοποιών, είς τὰ χιθαρίσματα έντείνοντες, καὶ τοὺς ψυθμούς τε καὶ τὰς άρμονίας ἀναγκάζουσιν οἰκειοῦσθαι ταῖς ψυχαῖς τῶν παίδων. Also der  $\delta v \vartheta \mu \delta \varsigma$  wird mit dem Kitharspiel und der Melodie zusammengestellt. Noch bedeutungsvoller aber sind die Worte derjenigen Schriftsteller, auf deren Behauptungen die modernen Musikmetriker ihre ganzen Gebäude basiren, wenn man sie nur genau interpretirt. Ich nenne hier den wichtigsten und ältesten der uns zugänglichen Musiker, Aristoxenos von Tarent. haben von seinen Ψυθμικά στοιχεία unter Anderem den Anfang des zweiten Buches; was Alles aus diesem Fragment auf die griechischen Metra angewendet wird, kann man aus jedem der zahlreichen Westphalschen Bücher ersehen. Wie lautet nun sein Programm? Nach echt peripatetischem Schema folgendermassen (Marquard, die harmonischen Fragmente des Aristoxenus, Berlin

<sup>1)</sup> Elementa doctrinae metricae p. 321.

<sup>2)</sup> s. besonders S. 8—11.

<sup>3)</sup> Prol. ad Hephaest. cap. 6.

<sup>4)</sup> Protagoras 325 E — 326 B, vgl. Polit. III 398 D.

1868, S. 409): Ότι μέν τοῦ ξυθμοῦ πλείους εἰσὶ φύσεις καὶ ποία τις αὐτῶν ἐκάστη καὶ διὰ τίνας αἰτίας τῆς αὐτῆς έτυχον προσηγορίας καὶ τί αὐτῶν ξκάστη ὑπόκειται, ἐν τοῖς ἔμποοσθεν είρημένον. νῦν δὲ ἡμῖν περὶ αὐτοῦ λεκτέον τοῦ ἐν μουσικ $\tilde{\eta}$  ταττομένου  $\delta v \Im \mu$ οῦ. Also im ersten Buch war von den verschiedenen Arten des Rhythmus im Allgemeinen gesprochen worden; im folgenden soll nur noch vom Rhythmus in der Musik mit speciellen Ausführungen die Rede sein. Mag er also im folgenden immerhin von Dactylen, Iamben, Paeonen sprechen, mag er auch das ominöse Wort  $\pi o \dot{v}_S$  gebrauchen: das Alles sind technische Musikerausdrücke, die mit den gleichlautenden der Metriker nichts als die Form gemein haben; und was mit ihnen gesagt wird bezieht sich so gut wie desselben Verfassers άρμονικά nur auf Tone nicht auf Worte. Führt er doch noch im Verlaufe dieser Einleitung wiederholt die Körperbewegung und die Wortfolge als Objecte des Rhythmisirens an, um von dieser Grundlage aus das der Musik zu bestimmen. 1) Deutlicher kann man wohl nicht sprechen als er S. 411, 9 (vgl. 409, 21 δ αὐτὸς δὲ λόγος καὶ ἐπὶ τοῦ μέλους): ώστε διαιρήσει τὸν χρόνον ή μεν λέξις τοις αύτης μέρεσιν, οίον γράμμασι και συλλαβαίς καὶ φήμασι καὶ πᾶσι τοῖς τοιούτοις τὸ δὲ μέλος τοῖς ἑαυτοῦ φθόγγοις κτέ. Silben und Worte u. s. w. geben aber immer nur einfache und doppelte Zeitwerthe.

Geht aus dem Gesagten hervor, dass kein Dichter je einen kyklischen Dactylus beabsichtigt haben kann<sup>2</sup>), so haben wir uns doch noch mit demjenigen Autor auseinanderzusetzen, den allein die Verehrer jenes seltsamen Geschöpfes für sich anführen; diese Pflicht ist um so dringender, als in der Auffassung der betreffenden Stelle die Nachfolger von dem Urheber in etwas differiren. Es handelt sich um nichts geringeres als Dionys' von Halikarnass Schrift de compositione verborum. Hier führt er (cap. 17) in einer Reihe metrischer Schemata als Beispiel des daxvoluxòg den Vers an

Ίλιόθεν με φέρων ἄνεμος Κικόνεσσι πέλασσεν

<sup>1)</sup> Genau entsprechend drücken sich die späteren Musiker aus, z. B. Aristides Quintilianus p. 28 Jahn: συμπεπληρωμένου δη ήμῖν τοῦ ψυθμιχοῦ λόγου λοιπὸν δεόντως ᾶν καὶ τοῦ μετρικοῦ δι' ὀλίγων ἐφαψώμεθα.

<sup>2)</sup> Ebenso fallen natürlich die dreizeitigen Längen, die *Trochaei semanti* und alle ähnlichen Begriffe, welche durch Messung von Versen nach Takten entstanden sind.

und fügt ihm den Excurs bei: οἱ μέντοι δυθμικοὶ τούτου τοῦ ποδός την μακράν βραχυτέραν είναι φασι της τελείας οὐκ έχοντες δ' είπειν πόσω, καλοῦσιν αὐτην άλογον. Έτερον δ' αντίστροφόν τινα τούτω δυθμόν, δς από των βραχειών αρξάμενος έπὶ τὴν ἄλογον ταύτην τελευτῷ, χωρίσαντες ἀπὸ τῶν άναπαίστων, κύκλον καλοῦσι, παράδειγμα αὐτοῦ φέροντες τοιόνδε.

Κέχυται πόλις ύψίπυλος κατά γαν.

Da änderte man denn zunächst xύχλον in χύχλιον und übertrug sodann die Benennung vom Anapaest auf den Dactylus. ist einmal zu bemerken, dass wenn, wie ausdrücklich versichert wird, wir einen technischen Ausdruck der Rhythmiker mitgetheilt bekommen, den wir weder durch die Praxis controliren können noch sonst irgendwo erwähnt finden, wir nicht das Recht haben, ihn irgendwie zu verändern, und wäre es durch Hinzusügung eines Buchstabens, dass wir also methodisch anzunehmen haben, die φυθμικοί haben jenen Anapaest κύκλος genannt; sodann aber, dass diese Benennung und Messung des Anapaest an eine Mittheilung über Dactylenmessung parenthetisch angeknüpft, ihr also gegenübergestellt wird, mithin dass der Dactylus diesen Namen nicht getragen haben kann. Doch das sind Aeusserlichkeiten; das Wesentliche ist, dass wiederum οἱ μέντοι ξυθμιχοὶ an der Spitze des ganzen Excurses stehen, dass es also Musiker sind, welche unseren Rhetor in seinen Betrachtungen unterbrechen. Wann diese Musiker lebten, ob sie zur Aufstellung solcher Theorieen festere Grundlagen besassen als Apel und Westphal, das bleibe hier ununtersucht; es genügt die Thatsache, dass es Musiker waren. Es ist also ein Streit um des Kaisers Bart, den Westphal in seiner neuesten Metrik gegen seine früheren unternimmt, wenn er S. 26 verkündet: 'So kann ich denn jetzt auch Herrn Julius Caesar zugeben, dass die frühere Rossbach-Westphalsche Metrik dem Vorkommen des kyklischen Dactylus eine viel zu grosse Ausdehnung eingeräumt hatte. Die vorliegende dritte Auslage kehrt zur alten Auffassung der G. Hermannschen Metrik zurück, dass Dionysius von Halikarnass vom kyklischen Dactylus des heroischen Verses im Vortrage der Rhapsoden spricht. Sie entsagt der Annahme des Fusses in den gesungenen dactylischen und dactylisch-trochaeischen Versen als einer Irrlehre, an deren Verbreitung die früheren Auflagen des Buches sich die grösste Schuld beizumessen haben.'

**244** F. SPIRO

Ist nun diese Erklärung des Dactylus in den aeolischen Versen geschwunden, so entsteht die Frage, welche andere denn an ihre Stelle zu setzen sei. Da müssen wir nun zuerst folgenden Thatbestand constatiren, wobei wir vorläufig bei den hergebrachten Ausdrücken bleiben:

- 1) Die aeolischen Verse sind nicht aus gleichartigen Elementen zusammengefügt, sondern wenn überhaupt zusammengefügt, aus zwei verschiedenartigen, dem dactylischen und dem trochaeischen.
- 2) Der Dactylus kommt theils in der Mehrzahl vor wie in der dactylischen Poesie der Ionier, theils im Gegensatz zu dieser vereinzelt, dann in engster Verbindung mit den Trochaeen.
- 3) Der Trochaeus kommt in gerader und ungerader Mehrzahl vor; seine Einheit ist also nicht  $\cdot \cdot \cdot$  sondern  $\cdot \cdot$ , mithin ist er seiner Abstammung und seinem Wesen nach gänzlich verschieden von anderen Trochaeen, ob dieselben nun für sich bestehen oder in Combination mit anderen Einheiten.

Wenn wir nun bedenken, dass derjenige Trochaeus, dessen Einheit  $- \cdot - \cdot \cdot$  war, der also nur in geraden Mehrheiten vorkommt, nicht blos das Element der gesprochenen Tetrameter, sondern auch der gesungenen trochaeischen Lieder, welche namentlich das Drama so liebt '), und des trochaeischen Theiles der dactylo-epitritischen Strophen bildet, in welchen die Einheit für sich vorkommt und sich daher als solche documentirt, mit einem Worte, dass er alle Poesie ausser der altaeolischen beherrscht, so werden wir jetzt nicht mehr in der Lage sein, bei der letzteren überhaupt noch

```
βάλε, βάλε, βάλε, βάλε, θένε, θένε τίς (δδ') ἀνήρ; λεύσσετε; τοῦτον αὐδῶ. κλῶπες οἵτινες κατ' ὄρφνην τόνδε κινοῦσι στρατόν. δεῦρο, δεῦρο) πᾶς. τούσδ' ἔχω καὶ τούσδ' ἔμαρψα. τίς ὁ λόχος; πόθεν ἔβας; ποδαπὸς εἰ;
```

<sup>1)</sup> Ein solches, und zwar in einer Art gebaut, die dem Euripides fremd ist, muss ich auch im Rhesos S. 675 ff. erblicken, wo Kirchhoff nnter Annahme zahlreicher Lücken und Corruptelen lacera tetrametrorum vestigia bemerkt. Bis auf zwei Einschiebungen geringfügigster Art, deren erste von Musgrave vorgeschlagen ist, während sich die zweite noch einfacher ergiebt, braucht man keine Aenderung vorzunehmen, wenn man ein trochaeisches Lied anerkennen will; nur darf man dann nicht abtheilen wie Nauck und Dindorf, sondern da, wo durch Katalexe die Synaphie unterbrochen und das Ende einer Reihe bezeichnet ist. Also:

von Trochaeen zu sprechen. Und da wir von anderer Seite her zu der Erkenntniss gekommen sind, dass auch von Dactylen im Sinne aller sonstigen griechischen Poesie bei ihr nicht die Rede sein kann, so vereinigen sich beide Wege in dem Ziele, dass hier die sogenannten beiden Elemente vielmehr nur eines bilden, ein unauflösliches, welches mit Versfüssen nichts zu thun hat, dass also die sämmtlichen Erzeugnisse dieser Poesie nicht nach Versfüssen, sondern nach metrischen Kola zu messen sind, deren jedes eine letzte, der weiteren Analyse verschlossene Einheit repräsentirt. Will man über diese einzelnen Kola etwas aussagen, so beschreibe man ihre äussere Gestalt nach der Zahl und Anordnung von Hebungen und Senkungen; dem Sprachgebrauch kommt ja die Umsicht der Alten zu Hülfe, welche zu ihrer eigenen Bequemlichkeit den meisten dieser Gruppen bestimmte Namen gaben, wie Glyconeus, Ithyphallicus etc. Eine weitere Aufgabe ist es aber, nicht die Entstehung dieser Kola zu erschliessen, sondern festzustellen, welche unter ihnen von den ursprünglichen Vertretern der aeolischen Dichtung, also den lesbischen Lyrikern angewandt, und welche von ihren Nachahmern und Nachfolgern, also vorzugsweise den Melikern des fünften Jahrhunderts herangezogen worden sind.

Nicht eine vollständige Zusammenstellung jener Kola soll hier versucht, nur auf einige soll hingewiesen werden, welche in ihrer Eigenart noch nicht vollständig erkannt oder gewürdigt sind. Die sapphischen und alcaeischen Elfsilbler sind ja von den Dichtern, nach denen man sie im Alterthum benannt hat, als einheitliche, in sich abgeschlossene Verse empfunden und gebaut worden; für unser Gefühl unterscheiden sie sich schon hierdurch vortheilhaft von den durch regelmässige Caesuren ermüdenden Nachahmungen des Römers. 1) Dass aber diese Verse nicht ursprünglich gewachsen sind, dass sie keine letzten metrischen Einheiten bilden, das darf man einerseits aus ihrer Länge, andererseits aus dem Umstand schliessen, dass die Kola, welche durch die von Horaz befolgte Erklärung, d. h. Theilung geschaffen werden, in anderer Verbindung und zum Theil als Verse, jedenfalls aber als primäre Vers-

<sup>1)</sup> Ueber die Schemata, nach welchen Horaz den 'sapphicus minor' zerriss, vgl. A. Kiessling in den von ihm und U. von Wilamowitz herausgegebenen Philologischen Untersuchungen II S. 63 ff.

glieder vorkommen. Die Reihe ποιχιλόθοον', άθάνατ' 'Αφοοδίτα hat selbst keine Caesur; ihre Form ist aber durch Copulirung von - - = mit - - - = entstanden. Die letzte Gruppe kommt als Vers für sich in zahlreichen Liedern verschiedenster Zeit und Gattung vor (vgl. Sappho Fr. 61. 97; Simonides Fr. 80b Bergk4; Aristophanes Fr. 10 Kock; Hephaistion cap. 9). Dass die Grammatiker davon zeitig Notiz nahmen, beweist das horazische Lydia die per omnes. Die andere, - - - -, erscheint in dem nicht minder häufigen Verse - - - - - vereint mit - - -. Dass aber dieser 'katalectische Adoneus', der kleinste Vers, in dem auf eine Hebung zwei Senkungen folgen können, in der That eine selbständige Einheit ist, zeigen Bildungen wie der 'sapphicus maior', der 'philiceus', der 'simmiacus' (Caesius Bassus p. 263 Keil; Hephaistion cap. 9-10) und die Choriambenhäufungen der Komödie; und dass wenigstens eine Grammatikerschule schon verhältnissmässig früh der Ansicht war, der alkaeische Zehnsilbler - - - sei aus der Combination dieses Kolon mit dem anderen vo-v- entstanden (also keineswegs als dupliciter dactylicus dupliciter trochaicus zu erklären), ergiebt der meines Wissens noch nicht beobachtete Gebrauch des Horaz, welcher in diesem Verse fast regelmässig nach dem beginnenden Choriambus ein neues Wort einsetzen lässt. 1) Dieses andere Kolon vo-ve- finden wir häufig als Vers bei den Tragikern z. B. Eur. Her. 640/42:

> έπὶ κρατὶ κεῖται, βλεφάρων σκοτεινὸν φάος ἐπικαλύψαν.

Doch zurück zum sapphischen Elssilbler. Der 'aristophaneus' ἀθάνατ' ᾿Αφροδίτα, - - - - - , welcher seine zweite Hälste bildet, verrichtet dieselbe Function in dem alcaeischen Zwölssilbler z. B. Alc. Fr. 55:

Fιόπλοκ' άγνα μελλιχόμειδε Σάπφοι,

<sup>1)</sup> Wenn man Eigennamen nicht rechnet und Composita an der Stelle der Zusammensetzung theilt, was man nach Kiesslings Vorgang (zu Hor. Od. I 10) beides darf, so findet man nur folgende Ausnahmen: I 16, 12; 29, 4; 21, 16, wo das Fremdwort entschuldigt; 35, 4 und 36; II 1, 4 und 36; 3, 8; 11, 20; 13, 4; 17, 8; 19, 24; III 6, 28 und 40; 21, 8; 23, 12; Buch IV ist ganz rein. Die Abweichungen sind oft gleicher Art, mehrmals durch ille und ipse, zweimal durch das Lieblingswort der römischen Dichter horribilis veranlasst.

eine Form, welche nicht von Horaz, wohl aber von Pindar adoptirt worden ist; vgl. Isthm. VI 3:

εὔφρανας;  $\mathring{\eta}$  ξα χαλκοκρότου πάρεδρον.

Das erste Kolon dieses Verses =---, das als iambische Hyperkatalexe wohl nun nicht mehr angesehen werden wird, eröffnet auch andere alcaeische Verse und ist als selbständig nicht nur von den Grammatikern, aus deren Methode Horaz seine Grundsätze lernte, sondern schon sehr viel früher erkannt worden. In Pindars neunter olympischer Ode nämlich beginnt mit ihm der Schlussvers der Epode; und dass es dort trotz des engen Wortanschlusses als selbständig vom Dichter empfunden ist, geht zur Evidenz daraus hervor, dass seine letzte Silbe zweimal, Vers 28 und 84, kurz und zweimal lang erscheint. Auch zahlreiche andere logaoedische Oden Pindars enthalten dasselbe Kolon deutlich von seiner Umgebung abgetrennt, wie z. B. Ol. X 3. XIV 2; Pyth. VII 1. VIII 7; Nem. VI 20; in Pyth. VI 7. VII 3 und 8 ist es selbständige Periode. Diese Thatsachen werden genügen, um einen Vers zu erklären, den der Dichter ganz eigenthümlich construirt hat. Das fünste nemeische Gedicht ist ein dactylo-epitritisches; die einfachen Kola, aus denen diese Strophen gerade bei Pindar in meist so durchsichtiger Weise zusammengefügt sind, folgen sich auch hier in ruhigem Wechsel. Das Grundkolon sozusagen des dactylischen Theils ist nun hier wie gewöhnlich der Trimeter - - - - Seine letzte Silbe ist ihrer Natur nach frei, wird aber von Pindar immer (wie von Stesichorus und den Tragikern meistens) lang gebildet; erscheint einmal eine Kürze, so respondirt ihr doch gleich eine Länge. In unserem Gedicht aber bietet Vers 2, der scheinbar ganz einfach aus zwei solchen Trimetern und dem Grundmass des trochaeischen Theiles, dem Monometer, aufgebaut ist, die Unregelmässigkeit, dass der zweite Trimeter jedesmal in Strophe und Gegenstrophe mit einer Kürze schliesst. Darin muss eine besondere Absicht des Dichters stecken; zum Glück zeigt dieselbe Stelle noch eine auffallende Erscheinung. Vor der fünftletzten Silbe nämlich, also gerade vor dieser befremdlichen Kürze, ist jedesmal ein Wort zu Ende; und da wir drei Strophen und drei Gegenstrophen haben, so müssen wir annehmen, dass der Einschnitt an dieser Stelle beabsichtigt war, dass somit der Dichter mit der fünftletzten Silbe ein neues Kolon beginnen lassen wollte:

Dieses Kolon ist genau das in Rede stehende, und ihm vorher geht dann nicht der akatalektische, sondern der ebenso häufige katalektische dactylische Trimeter. Pindar erkannte also die Gruppe onicht nur als ein in logaoedischer Poesie selbständiges, sondern als ein für sich so selbständiges Glied an, dass er es eine der wenigen metrischen Neuerungen, die er riskirt hat sogar in die Dactylo-Epitriten einführte. Dass das Wortende mit seinem Einfluss auf die Declamation von hellenischen Dichtern jeder Periode als eine oft ebenso wirksame Unterbrechung der Synaphie wie die Katalexe und der Hiatus empfunden wurde, soll ein andermal gezeigt werden; dass Pindar häufig in der oben bezeichneten Weise durch regelmässigen Worteinschnitt den Einsatz eines neuen metrischen Bestandtheils andeutete, ist längst gesehen?) und z. B. bei Ol. II, Nem. III, Isthm. IV. V. VI. VII in Tycho Mommsens Text sehr passend durch das Zeichen | angedeutet.

Gewissermassen die Umkehrung von von von bildet von, ein Kolon, welches sich vermöge seiner Festigkeit, die keine Silbe frei lässt, von jeder Umgebung scharf abheben muss, und das ich früher in trochaeischen Chorliedern der Phoenissen und der aulidischen Iphigenie aufgezeigt habe. Woher Euripides auf diesen katalektischen Ithyphallicus kam (so wird man ihn am natürlichsten benennen, da er ebenso eine letzte Einheit bildet und ebensowenig mit Trochaeen zu thun hat, wie der gewöhnliche), das kann nicht zweifelhaft sein; denn wenn wir auch in den dürftigen Fragmenten der Lesbier keinen Vers mit Sicherheit hierherbeziehen können, so haben wir doch desto mehr Verse in den Logaoeden des Pindar, die ohne dieses Hülfsmittel nicht zu analysiren sind. Dahin ge-

<sup>1)</sup> Damit dieses Versahren des boeotischen Sängers nicht zu unerhört erscheine, sühre ich Nem. X an, welche sonst rein dactylo-epitritisch von dem logaoedischen Kolon von -- eingeleitet wird, sowie Ol. XIII, welche mit sünf logaoedischen Versen beginnt, um dann nur noch Dactylo-Epitriten zu zeigen.

<sup>2)</sup> Boeckh a. a. O. S. 72.

<sup>3)</sup> De Eur. Phoen. 8.

<sup>4)</sup> Wenigstens im Vorbeigehen sei das Skolion erwähnt, welches der Komiker Ameipsias Fr. 22 wiederholt hat (Bergk 4 30):

Οὖ χρη πόλλ' ἔχειν θνητὸν ἄνθρωπον, ἀλλ' ἐρᾶν, καὶ κατεσθίειν, σὺ δὲ κάρτα φείδη.

hören gleich aus Ol. I Vers 10 der Strophe, Vers 1, 5 und 6 der Epode, also

ferner vgl. Ol. IV 7; Pyth. II Epode 3; VIII 7 Ep. 1; X 6; XI Ep. 3; Nem. III 3 Ep. 4; VI Ep. 4; VII 2, 7 Ep. 3, 4; Isthm. VII 10; Fr. 96, 1; 105, 5; 107, 1, 2, 4, 11; 108, 2; 142, 4; 183, 2; weniger sichere Fälle wie Fr. 110, 185, 213, 224 nicht gerechnet.

Man weiss, dass die aeolischen Lyriker die Anfangssilben ihrer Verse frei, zwischen Länge und Kürze schwankend, liessen, was G. Hermann dazu verleitete den Begriff der Basis einzuführen; die Dichter empfanden als erste unwandelbar feste Hebung diejenige, auf welche zum ersten Male zwei Senkungen folgten. 1) Wer nun nicht selbst auf dem Boden dieser Poesie gross geworden war, ihre Regeln vielmehr durch gelehrte Unterweisung und durch Abstraction aus dem Studium der Originale lernen musste, der konnte leicht in die Lage kommen, die Freiheit jener Anfangssilben zu beobachten, ohne doch zu sehen wo ihre Grenze abgesteckt war. Die gebräuchlichsten aller aeolischen Verse, zugleich Kola, waren der glyconeus und der pherecrateus, in welchen 'der Dactylus an zweiter Stelle steht', also nur zwei Anfangssilben frei sind; daraus ergab sich von selbst das allgemeine Gesetz, dass in Versen, welche mit einer Hebung anlauten, die beiden ersten Silben die Quantität wechseln können. Dass Pindar diese allgemeine Licenz, welche andere speciellere nicht ausschliesst, befolgte, zeigen zu viele Verse seiner verschiedensten Logaoeden, als dass eine Anführung von Beispielen nothwendig wäre; sie zeigen auch, dass er eine besondere Neigung für den Anfang von besass. Nun haben wir andererseits seine Vorliebe für die einfachen fünfsilbigen Kola bemerkt — dabei war noch nicht einmal von dem 'adoneus' die Rede, den er so gut wie Catull direct von den Lesbiern als selbständigen Vers über-

<sup>1)</sup> Einen deutlichen Beleg dafür, dass Athen im fünften Jahrhundert so empfand, bietet der aus logaoedischen Gliedern bestehende 'eupolideus', welcher in Aristophanes Wolken 518 ff., Kratinos Fr. 98, Pherekrates Fr. 64 und zahlreichen anderen Parabasen xara  $\sigma ri\chi o \nu$  gesetzt wurde; hier ist alles frei, was in der ersten Hälfte vor dem Dactylus, in der zweiten vor dem ihm entsprechenden  $- \nu$  steht, ein Beweis zugleich, wie übereinstimmend gesungene und gesprochene Verse behandelt wurden.

**250 F. SPIRO** 

nahm¹), obgleich ihn Alkaios und Sappho mit dem vorhergehenden Verse der sapphischen Strophe zu einem unzertrennlichen Ganzen vereinigt hatten —; eine Vorliebe, oder wenigstens eine Gewohnheit, die als solche auß glänzendste dadurch documentirt wird, dass er einige Verse nur durch Zusammenfügung solcher Fünfsilbler construirte, wie Ol. IV 3; Pyth. VIII 7; XI 16 u. a. m. Was lag also näher als dass er das ihm so geläufige - - - dadurch variirte, dass er nach demselben Gesetze, welches er bei den Glyconeen so oft angewandt hatte, die Quantität der beiden Ansangssilben vertauschte? Ja, er musste auf diese Idee verfallen, da er im katalektischen Ithyphallicus die anlautende Länge so oft in zwei Kürzen auflöste, und es dann angesichts der drei benachbarten Kürzen nur eine Frage des Accentes war, auf welche von ihnen die Hebung siel. Wenn somit Pindar in der logaoedischen Poesie das Kolon  $\sim --\sim$  bildete, so vollzog er denselben Process, nach dem wir längst gewohnt sind in ionischen und dochmischen Systemen die uns so fremdartige Erscheinung der Anaklasis zu verstehen. Zumal die Analogie des Dochmius ist hier von merkwürdigem Interesse; seine Grundform sieht aus wie das von Pindar gebildete Kolon, und die Form, welche er nach Wilamowitz<sup>2</sup>) durch Anaklasis erreicht, sieht aus wie diejenige, aus welcher Pindar seine Neuerung abgeleitet hat. Dieses Widerspiel hat nun noch die recht beachtenswerthe Folge, dass das künstliche Kolon Pindars in Wahrheit nichts mit dem natürlichen Dochmius der Tragiker zu thun haben kann. In der Tragödie finden wir Reihen von Dochmien; dort ist er als Einheit empfunden und zu Grunde gelegt, dort wieder und wieder variirt worden; ihr gehört er aber auch allein und ausschliesslich an. Denn in der Komödie ist er nur zur Verspottung des tragischen Pathos, das er so anschaulich ausmalt, hin und wieder eingestreut<sup>3</sup>) (in Christs Handbuch steht freilich von diesem Verhältnisse nichts); andere Dichtungsarten aber, selbst der Dithyrambus und die Erzeugnisse später Lyriker, ver-

<sup>1)</sup> Für sich allein steht er Pyth. X 14 Åρεος ὅπλοις; zuweilen wird er wiederholt wie Ol. IV 6, Nem. III 17; und gar ohne weitere Zuthat Nem. II 5: ἐν πολυυμνήτω Διὸς ἄλσει.

<sup>2)</sup> In dieser Zeitschrift XVIII 248.

<sup>3)</sup> Wie die Dochmien von da in die römische Komödie gelangt sind und welche Früchte sie dort gezeitigt haben, hat F. Leo dargelegt, s. 'Ein Capitel plautinischer Metrik', Rhein. Mus. 1885 S. 170 ff.

meiden ihn gänzlich. Er stand und siel mit der Tragödie: er ist ein rein attisches Product — und, nebenbei bemerkt, das einzige rein attische Product unter den Verseinheiten. Das pindarische Kolon hat, wie wir sahen, eine andere Geschichte; es wird auch nicht annähernd in dem Masse variirt wie der Dochmius und, was die Hauptsache ist, es wird nicht reihenweise wiederholt, sondern nur als Kolon im Verse oder als Vers in der Strophe verwendet. Es hat also seine Analogie vielmehr innerhalb der pindarischen Poesie und zwar an Versen wie Ol. I 11 oder Pyth. VI 9, wo einem scheinbar trochaeischen System die Gruppe - voraufgeht. Zu nennen sind nun noch die Stellen, welche seine Existenz schützen; da ihre Zahl eine ungemein grosse ist, so gebe ich hier nur eine Auslese solcher Verse, bei denen man ohne Annahme des Gliedes  $\sim -- \sim$  nicht auskommt: Ol. I 2, 9, 26, 29; Pyth. V 21; Fr. 38 Bergk<sup>4</sup>. Mit einem anderen Fünfsilbler zu einem Verse gruppirt steht es Pyth. V 27, wo die Composition, die demnach nicht etwa so wie in Ol. I 10

Κρόνου παῖδ' ἐς ἀφνεὰν ἱχομένους aufzufassen ist, dadurch sicher gestellt wird, dass, so oft auch der Vers wiederkehrt, jedesmal in der Mitte ein Wort zu Ende ist:

27 άφικται δόμους θεμισκρεόντων

56 δ δ' ἀρχαγέτας ἔδωκ' Απόλλων

85 αλεξιμβρότοις πεδιάδα πομπαῖς

114 Διός τοι νόος μέγας χυβερνά.

Einen Vers für sich bildet es Pyth. V 4 und 6; VII 7; in Nemeen und Isthmien sinde ich es nicht. — Befremden kann die Behauptung, dass die geschilderte Neuerung gerade von Pindar herrühre, einem Dichter, der keinerlei künstlerischen Formensinn besass und dessen Technik fast nur in der mehr oder weniger geschickten Ausfüllung entlehnter Schablonen bestand; allein bei einem Schematisten ist die Möglichkeit eigener Versuche im Variiren fremder Schemata und als ein Versuch solcher Art muss uns wenigstens Ol. II unbedingt gelten — an sich nicht ausgeschlossen; so lange wir aber keinen älteren Vertreter der Variation kennen, müssen wir ihn als ihren Urheber um so bestimmter ansehen, als wir in seinen Werken alle ihre einzelnen Mittel reichlich verwendet sahen, auch jede Phase des Processes verfolgen konnten. Vor ihm aber ist nichts von einer solchen Combination zu entdecken, weder die Lesbier noch Alkman zeigen eine Spur, und ebenso wenig ihre späteren 252 F. SPIRO

Nachfolger; denn wo die attische Tragodie ihre eigenen Dochmien mit den importirten Logaoeden paart, da psiegt sie beide Elemente sorgsam auseinander zu halten. Eine schematische Neuerung dagegen war es ja auch, wenn Pindar das Kolon --- plotzlich in einen dactylo-epitritischen Vers schob. Dasür hat er sich mit allen den Einheiten, in welchen der Dactylus seinen Platz besitzt, streng an die lesbischen Vorbilder gehalten. Ihrem blühenden Reichthume gegenüber konnte ja selbst die Tragodie, welche sich bis zuletzt auch in der unveränderten Herübernahme gesiel ), neue Gebilde nur dadurch schafsen, dass sie die entlehnten Verse theils unter sich, theils mit den verschiedenartigsten anderer Natur, mit Iamben, Dactylen, Dochmien, Ionikern, neu combinirte. Sie hat aber aus so mannigsaltigen Motiven einheitlichere Kunstsormen hervorzubringen gewusst als Pindar mit seiner erkünstelten Monotonie.

## Excurs: Metra des Aristophanes.

Auch die Komödie ist in ihrer Metrik ein anschauliches Beispiel dafür, wie die attische Kunst nicht neue Grundmotive erfindet, sondern alle vorhandenen in sich aufnimmt um sie in ungeahnter Weise zu neuen Gebilden auszuarbeiten und zu vereinigen. Schon der an die zweite und vierte Stelle des iambischen Trimeters gesetzte Anapaest bedeutet eine Veränderung, die einer Neuschöpfung gleichkommt; freilich nimmt man ihr diesen Charakter, wenn man, wie Westphal Metr. II 2 446/7, um alle Trimeter über einen Kamm scheeren zu können, die Senkung für irrational, für einen χρόνος ἄλογος von 1½ χρόνοι, erklärt. Man hat vielmehr neben dem tragischen einen anders gebauten komischen Trimeter zu constatiren, so gut wie nach den attischen Trimetern insgesammt einen anders gebauten alexandrinischen oder neben dem des Archilochos den des Hipponax. Und dieser Behandlung des declamirten Verses entspricht nun genau die des gesungenen;

<sup>1)</sup> In solchen conventionellen Logaoeden, die mit ihrer volksthümlichen Fügung offenbar Ruhepunkte für die Ausführenden wie für die Zuhörer bezweckten, sind noch gehalten Bakch. 402-431, wo mit dem iambischen Schluss in den Dialog übergegangen wird, und 862-901, wo der sentenziöse und tendenziöse Refrain (881 = 901)  $\Im \iota \iota \times \bar{\alpha} \lambda \partial \nu \varphi i \lambda \partial \nu \dot{\alpha} \epsilon i$  ionisch zu nehmen ist, als ein Hinweis auf die das Stück durchziehende dithyrambische Hauptbewegung; ferner Oed. Col. 668-719; Rhes. 342-388 u. a. m.

die Komodie griff die einfachsten Masse, als die, welche der Sprache und dem Gesange des täglichen Lebens am nächsten lagen, auf und gestaltete sie, wo überhaupt der künstlerischen Form wegen Aenderungen nöthig waren, so dass sie zu ihrem Inhalt passten; natürlich sahen sie dann anders aus als in tragischen oder lyrischen Dichtungen, wo sie einem anderen Inhalt entsprachen. Stimmt dagegen eine metrische Reihe genau mit ihrer Verwendung in den letzteren überein — und sicher wird sich so etwas in der Regel nur bei gesungenen ermitteln lassen —, so redet die Komödie nicht ihre eigene Sprache, sondern die jener ernsten Dichtungen: sie citirt, sie ist Parodie.

Unter den gesprochenen Versen beweisen für die bildende Kraft der Komödie Trochaeen und Anapaesten gerade so viel wie die lamben; noch weiter aber greift sie bei den gesungenen, und hier bietet das interessanteste Schauspiel die trochaeische Bewegung.

Verse, welche aus der Wiederholung des Einheitsmasses - - - = bestehen, spricht und singt der Komöde in grosser Zahl; ist doch der katalektische Tetrameter ein unentbehrlicher Bestandtheil der Parabase geblieben. Diese Katalexe musste es nun nahe legen, der Einheit - - - = hin und wieder als Variante die katalektische - - zu substituiren, nachdem man aufgehört hatte, die Katalexe ausschliesslich als solche zu empfinden, d. h. nachdem man die durch den Schluss nahegelegte retardirendé Verkürzung als ein überall zur Abwechselung verwendbares Mittel anzusehen sich entschlossen hatte. Diesen Schritt hatte bei Iamben, Trochaeen, Dactylen, Logaoeden die ernste Poesie schon längst gethan: Διὸς πλαγὰν ἔχουσιν εἰπεῖν ist das unzählige Male wiederholte Beispiel eines so gebauten Trimeters, denn was den Trochaeen der Creticus, das ist den Iamben der Bacchius. So dichtete Aristophanes¹) Verse wie

παίε παίε τὸν μιαρόν. οὐ βαλείς; οὐ βαλείς; Das Beispiel ist besonders lehrreich, weil eine der katalektischen Einheiten die zweite Länge aufgelöst zeigt; mit - ∪ - □ konnten also - - - und - - - wechseln, nur dass letzteres natürlich vom Schlusse einer Reihe verbannt war. Wir können a priori hinzu-

<sup>1)</sup> Acharn. 282. In den Ausgaben steht maie mäs nach Coniectur von Bergk, welche mit der gleich zu behandelnden Paeonentheorie sich hielt und verschwinden muss, aber auch ohne diese Rücksicht durch die Beobachtung der Synaphie überflüssig gemacht wird.

254 F. SPIRO

fügen, dass auch die andere Auflösung vvv- angewendet sein wird, und in der That sinden wir sie z. B. in Aristophanes Γεωργοί fr. 111. Für diese drei Arten des trochaeischen Monometers haben nun die Metriker schon in vorchristlicher Zeit einen eigenen Ausdruck ersunden oder vielmehr aus der Musikersprache entlehnt, und diesen Ausdruck gebrauchen die Handbücher bis auf den heutigen Tag. Das ist der Paeon. - - und - wurden als natürliche Versfüsse, - - - als ihre durch Zusammenziehung der Kürzen entstandene Nebenform angesehen; erstere Paeonen, letzterer Creticus, eine aus ihnen bestehende Composition paeonisch genannt. Dabei kam man zunächst in die peinliche Lage, solche Compositionen niemals rein anzutressen, sondern stets mit einigen Trochaeen vermischt; schon dieser Umstand hätte von der Benennung abschrecken müssen. Aber dass sie verkehrt ist, dass man immer noch eher von 'kretischer Strophe' sprechen könnte, gleichwie Kratinos Fr. 222 vom κρητικόν μέλος, ergiebt die einfache Erwägung, dass der Paeon nie einen Vers beschliessen, nie für sich bestehen kann, also schon deshalb durch Auflösung einer Länge aus - - hervorgegangen sein muss. Man wende nicht die Analogie des Dactylus ein; ein Spondeus könnte schon wegen seiner Mehrdeutigkeit keine Grundlage abgeben, der Hauptunterschied aber ist der, dass im Dactylus niemals eine Hebung auf eine Kürze fällt, im Paeon dagegen regelmässig. Somit ist der 'Creticus' das prius und gehören alle paeonischen vielmehr in die Zahl der trochaeischen Chorlieder.

Nun ist aber der Trochaeus noch einer Veränderung zugänglich; wie man längst beobachtet hat, nehmen die melischen Dichter sich die Freiheit, in iambischen und trochaeischen Reihen, wo die Deutlichkeit der Bewegung dadurch nicht gestört wird, eine Senkung zwischen zwei Hebungen zu unterdrücken. Der iambische Monometer kann so, wenn ihm ein anderer vorangeht, sogar seine Anfangssilbe verlieren: -v-; vgl. Aesch. Pers. 1008/9:

πεπλήγμεθ', οίαι δι' αἰῶνος τύχαι
— πεπλήγμεθ' εὔδηλα γάρ,

oder den vorher citirten Trimeter des Agamemnon. Bei den Trochaeen kommt nur noch die erste Senkung in Betracht: - - -; vgl. Eur. Hel. 229/30:

φεῦ, φεῦ, τίς ἢ Φούγων ἢ τίς Ἑλλανίας ἀπο χθονός,

wo von fünf Ditrochaeen nur der vierte akatelektisch ist. Nur ein Schritt weiter war es dann, beide Kürzen zu unterdrücken, indem man zu der inneren die übliche äussere Katalexe fügte und so von dem Monometer nur die beiden Hebungen -- übrig liess. Natürlich that man das nur zuweilen, wenn durch den anderweitigen Verlauf das Stück in seinem metrischen Charakter scharf genug präcisirt war. Solch ein Metron bildet in dem iambischen Tetrameter (Eur. Hel. 211/12)

ω δαίμονος πολυστόνου μοίρας τε σᾶς, γύναι das Wort μοίρας, in dem trochaeischen (ebd. 231/2)

έτεμε τὰν δακουόεσσαν Ίλίφ πεύκαν

das Wort πεύκαν. Dieses Motives bemächtigte sich nun die Komödie, und indem durch häufige Verwendung der Urform - - - = angedeutet wurde, welche Bewegung gemeint sei, entstand mit Hülse reichlichen Gebrauchs von  $- \smile \bigcirc$  und - - das anscheinend so complicirte Lied in der Lysistrate (780-828), das man nun nicht mehr mit Westphal (Metr. II 2 851) für eine paeonisch-trochaeische Strophe mit bald sechszeitigem bald fünfzeitigem Spondeus auszugeben braucht. Wohlweislich hat der Dichter mit Vorliebe einen Dimeter angewandt, in dem die leichteste Form - vov von der schwersten -- abgelöst wird, ein Kolon, welches später in die Rhetorik übergegangen ist. Es sei mir gestattet, den ersten chorischen Theil der Strophe (denn der Rest bietet keine Schwierigkeit) mit seinem Schema herzusetzen, wobei der Anfang einer Reihe jedesmal durch den Zwang der Synaphie unter strenger Berücksichtigung der Gegenstrophe statuirt wird.

μῦθον βούλομαι λέξαι τιν' ύμιν, δν ποτ' ήκουσ' αὐτὸς ἔτι παίς ιὄν. ούτως ήν νεανίσχος Μελανίων τις, δς φεύγων γάμον άφίχετ' ές έρημίαν κάν τοῖς ὅρεσιν ῷκει.

κάτ' έλαγοθή ρει πλεξάμενος άρχυς, καὶ κύνα τιν' εἶχεν, κούκετι κατηλθε πάλιν δίκαδ' ύπο μίσους. ούτω

τας γυναϊκας έβδελύχθη κείνος, ήμεις τ' οὐδὲν ήττον τοῦ Μελανίωνος οἱ σώφρονες.

Wenn wir behaupteten, die Sprache der Komödie besässe als Eigenthum nur Iamben, Trochaeen, Anapaesten¹) und Logaoeden, so wird nach dem Ausgeführten diese Ansicht nicht mehr ganz so paradox erscheinen. Ueber Dochmien ist schon gesprochen. Was von den heroischen Hexametern, die auch die Fragmente der älteren Komiker so zahlreich aufweisen, zu halten sei, zeigt der Zusammenhang in den Rittern und im Frieden, sowie in Kratinos "Oðvogetg; dieses Mass ist ja nicht nur der Komödie, sondern überhaupt dem Drama fremd. Aber nicht anders verhält es sich mit den sonstigen dactylischen Reihen. Als besonders bezeichnend dafür, wie die Komödie längere Stellen ernsthafter Gedichte citirt, um dann kurze Zeit in deren Metrum scherzhaft weiter zu reden, nenne ich eine Tirade aus dem Frieden, weil in ihr die Uebergangsstelle besonders scharf gekennzeichnet ist. 114—118:

'ω πάτερ, ω πάτερ, ἄρ' ἔτυμός γε δώμασιν ήμετέροις φάτις ήχει, ως σὶ μετ' όρνίθων προλιπων έμε' — ές χόραχας βαδιεί μεταμώνιος; χτέ.

Die Grenze giebt der sonst unerlaubte Hiatus nach  $\ell\mu$ , und sosort solgt auch der tragischen Klage im gleichen Metrum das  $\ell\varsigma$   $\kappa \delta \rho \alpha \kappa \alpha \varsigma$  des Komikers. Demnach werden wir über Herkunst und Zusammenhang von Ritt. 328/9 und Wolk. 275 f. 1158 s. nicht

<sup>1)</sup> Aus der Zahl der Anapaesten für immer auszuweisen ist Acharn. 285 (= 336): σὲ μὲν οὖν καταλεύσομεν, ὧ μιαρὰ κεφαλή, obgleich oder vielmehr weil diese Zeile fünfmal ~ ~ zeigt. Die Fünfzahl ist ebenso unerhört wie das plötzliche Hineinfahren der scheinbaren Anapaesten in die Trochaeen. Man beachte dass in Strophe und Gegenstrophe bei diesem Vers eine Wendung der Situation eintritt; der Chorführer fährt plötzlich auf und Aristophanes hat sich den Spass gemacht, um den Moment des Schreckens drastisch auszuführen, den Zuhörer durch eine Art metrischer Ohrfeige mit in Schrecken zu setzen.

anders denken. Ebenso scharf aber hebt sich in der Ritterparabase des Eupolis 1265 das komische μηδέν ές Λυσίστρατον von dem pindarischen Eingang ab; hier sehen wir also die Dactylo-Epitriten ebenso behandelt wie vorher die reinen Dactylen. Dieses Mass erscheint nun so selten in der Komödie, dass schon deshalb die Annahme einer regelmässigen Verspottung nahe liegt; dazu können wir noch in den meisten Fällen das Original erkennen. Fried. 775 ist es Stesichoros (Fr. 35), Vög. 1337 Sophokles (Fr. 432), wie überhaupt dieses Stück, dass sich unter dem Drucke der unfreiwilligen Zurückhaltung von offenem Spotte um so mehr dem versteckten zuwandte, von allen die glänzendste Polymetrie entsaltet und am meisten Dichterstellen imitirt; wenn serner über Wesp. 273—289 Westphal (a. a. O. 683) meint: 'In wie weit diese Strophe eine Nachbildung ist, muss unentschieden bleiben', so darf man wohl einwenden, dass der Dichter uns in V. 220 (vgl. auch 269 und 1524) ausdrücklich auf ein Lied aus den Phoenissen des alten Phrynichos vorbereitet hat. So werden wir die übrigen Dactylo-Epitriten, auch wo uns kein Vorbild deutlich erkennbar ist, also auch in den Fragmenten der anderen Komiker wie Kratin. 30, Pherekr. 2, Telekl. 4, in gleicher Weise zu deuten nicht anstehen. — Endlich aber müssen auch die reinen Ioniker dem gleichen Schicksal verfallen. Die reinen, sage ich; denn ich nehme allerdings jene Systeme aus, die wir als ionische erst kennen, seitdem U. v. Wilamowitz<sup>1</sup>) uns gelehrt hat, welche mannigfachen Erscheinungen den eigentlichen Ioniker vertreten können. Wie man auch die Strophen erklären mag, die er S. 136/7 aus den Wolken und Wespen anführt, ob man mit seiner Messung einverstanden ist oder an einer glyconeischen festhält, jedenfalls wird man einräumen, dass sie äusserlich den logaoedischen nahe stehen und ihrem Wesen nach weit von denen verschieden sind, in welchen die ursprünglichere Form des Ionicus fast ausschliesslich dominirt: ----. Man vergleiche nur die eben genannten mit dem Liede aus den Fröschen (314-352), welches ihnen bei Wilamowitz unmittelbar folgt. Und nur von diesen reinen Systemen ist hier die Rede, da der Dichter in den anderen doch keinesfalls die Identität verkennen konnte, welche ihre Verse in der Form mit den logaoedischen Kola besitzen. Jene reinen Ioniker finden wir aber in den

<sup>1)</sup> Isyllos von Epidauros S. 125 ff.

## 258 SPIRO, KYKLISCHER DACTYLUS UND LESBICHE LYRIK

erhaltenen Stücken des Aristophanes nur dreimal: in der Parodos der Wespen (291 ff.), wo die Parodie bezeugt ist, im Tereussolo der Vögel (238), wo die Person des Tereus und die durchgeführte Mischung der einander entlegensten Metra die parodistische Absicht kundgeben, und im Mystenchor der Frösche, wo lakchos angerufen wird. Nach diesem Gesichtspunkt werden wir daher auch Fragmente wie Phrynichos 70 beurtheilen müssen, dessen Inhalt uns hierbei entgegenkommt; ionische Reihen, wie die Tragödie und die ältere Lyrik, auch die aeolische, sie liebt, sind der Komödie so fremd wie Dochmien und Dactylo-Epitriten.

Berlin. F. SPIRO.

## ZUR ÜBERLIEFERUNG DER HIPPOKRA-TISCHEN SCHRIFT KAT' IHTPEION.

Die kleine Schrift über die ärztliche Werkstatt bietet dem Interpreten unverhältnissmässig viele Schwierigkeiten. bezeichnet etwa den dritten Theil als corrupt und verzichtet auf jegliche Interpretation. Littré und Petrequin haben sich der Aufgabe eine lesbare französische Uebersetzung herzustellen zwar unter Anwendung freier Umschreibungen, aber doch mit vielem Geschick entledigt. Eine deutsche Uebersetzung existirt, soviel ich weiss, nicht, und bei dem Versuche eine solche zu sixiren, lernt man erst alle Schwierigkeiten kennen, die sich hier auf einander häufen. Diese Schwierigkeiten liegen in der skizzenhaften, unfertigen Form, in welcher der Verfasser seine Schrift gelassen hat. In slüchtiger Aufzeichnung, in abgerissenen, unvollständigen Sätzen, oft nur mit wenigen Stichworten sind die Gedanken hingeworfen. Gerade diese Art Redaction legt der Conjecturalkritik die äusserste Mässigung auf und zwingt der Tradition eine sehr weitgehende Autorität einzuräumen. Ehe man so weit gehende Textesverderbnisse, wie Ermerins, annimmt, muss die handschriftliche Ueberlieferung erschöpfend untersucht und gesichtet sein. Nun giebt aber der Littrésche Commentar, auch in seiner Wiederholung bei Petrequin, von der handschriftlichen Ueberlieferung ein ganz falsches Bild. Was dort mit B bezeichnet wird, sollen die Varianten des Mediceus 74, 7 (11. Jahrh.) sein. In der That sind dieselben zum grossen Theile falsch angegeben, sogar die mit sic! versehenen ungenau, viele Lesarten des Cod. B fehlen ganz, andererseits sind unter diesem Zeichen solche notirt, die durch andere Handschriften vertreten werden, zum Theil vom Marcianus 269 (11. Jahrh.)¹), von welchem

<sup>1)</sup> Als Probe kann ich allein aus den letzten drei Kapiteln folgende Stellen anführen: Littré III 328 ξυνδιδόντα nicht B, wohl aber A', das. ξυντείνοντα A', aber B συντ., S. 332 έξ vor ἐπιδέσει ist in A' ausgelassen, nicht aber in B, das. citirt Littré den Artikel τὴν vor ἀνάπλασιν aus B, wo

indessen Littré keine Collation besessen hat. Bei der Wichtigkeit der beiden italienischen Handschriften, die beide erheblich älter sind, als die einschlägigen Pariser, dürste es der Mühe werth sein in den Littré-Petrequinschen Wirrwarr einige Ordnung zu bringen und den Apparat durch Mittheilung der betreffenden Varianten des Marcianus, den ich hier nach Petrequins Vorgange mit A' bezeichne, zu berichtigen und zu ergänzen. B und A' repräsentiren zwar verschiedene Klassen, decken sich aber doch nicht selten in wichtigen Lesarten. Ihre Uebereinstimmung bildet dann eine um so sicherer fundirte Grundlage für den Text. Dass auch hier, wie für die Schrift über die Kopswunden (s. meine Abhandlung in dieser Zeitschrift XX S. 181 ff.) B nicht nur wegen seines Alters an erster Stelle zu berücksichtigen ist, beweisen eine Reihe significanter guter Lesarten, die sich zum Theil nur in B finden. Ich hebe vorläusig folgende hervor: c. 3 λαμπροτάτην (sur λαμπρότητα), das. S. 280 καὶ τοῦ ἄνω καὶ τοῦ κάτω, das. S. 282 ο δεὶ σχημα B allein, c. 8 αὐτη ἰῆται ή ἐπίδεσις B allein, c. 11 S. 310 ἔπειτα μαλλον ohne ἐπὶ dazwischen B allein, das. S. 306 Z. 8 ἀφεστεῶτα μὲν προστείλαι Β allein, c. 18 die richtige Form ίρμάσθαι, c. 24 S. 332 τὸ ὑγιὲς u. a. m.

Die nun folgende recht ansehnliche Nachlese mag als Probe gelten von der äusserst mangelhaften Bekanntschaft der bisherigen Ilerausgeber mit den ältesten und besten italienischen Ilandschriften, von ihrer Vernachlässigung bei den neueren anspruchsvollen französischen und holländischen Editionen.

- c. 1 Im letzten Satze lässt auch A' mit den meisten und besseren Ilandschristen καὶ zwischen ä und οίς aus. Richtig interpungirt lautet demnach der Satz: ä, οίς γινώσκομεν, ἄπασιν ἔστι γνῶναι, was alle erkennen können mit den Erkenntnissmitteln, die wir besitzen.
- c. 2 fehlen die Lesarten von B: ὅσαι εἴσως ὅχου τό τε σῶμα τά τε ἄρμενα von 1., ὅσαι ὅσως ὁχότε τὸ σῶμα τά τε ἄρμενα von 2. Hand, A' = DFGIJK.
- c. 3 αὐγέης (statt αὐγῆς) auch BA'. δύο αἱ χρήσιες auch BA'.

cr nicht steht, während A' ihn bietet, c. 25 gehört nicht B zu den Handschriften, die S. 334 Z. 4 δστέων für δστέοις bieten, Z. 7 άπάντων und kurz darauf εἴριον (B hat ἥριον) auslassen, wohl aber A'. Ferner c. 11 S. 308 μύες, φλέβες nicht B, welcher μύας, φλέβας bietet, sondern A'.

 $\tilde{\eta}$   $\tilde{v}\pi$   $\tilde{\alpha}\tilde{v}\gamma\tilde{\eta}\nu$   $\tilde{\eta}$   $\pi\varrho\delta\varsigma$   $\alpha\tilde{v}\gamma\tilde{\eta}\nu$  auch B = CMN.  $o\tilde{v}\tau\omega\varsigma$   $\gamma\tilde{\alpha}\varrho$  auch BA'.

- S. 280 καθημένω μέν auch BA'.
  - Z. 4 nicht ἀγκωσίων bietet B, sondern ἀγκωσιν (die Accente fehlen sehr oft in B).
    - εὐσταλέως εὐχρινέως B (nicht in umgekehrter Folge wie Littré angiebt) und A'.

άγκωναις μεν το Β.

- S. 282  $\omega \sigma \tau \varepsilon$  für  $\eta$   $\omega \varsigma$   $\tau \delta$  auch BA'...
  - Z. 2 B lässt έχειν nicht aus, sondern bietet έπὶ γούνασιν έχοντα έχειν χεῖρας ἄχρας  $\stackrel{.}{=}$  Α΄.

προσβαλλόμενον auch B.

- σώματος zwischen καὶ τοῦ und τὸ ἐργαζόμενον in B von 1. Hand ausgelassen, was auf eine ursprüngliche Lesung: προσβαλλόμενον τὸ σῶμα καὶ αὐτοῦ τὸ ἐργαζόμενον deuten kann.
- Z. 5 Nicht  $\hat{\epsilon}\sigma\tau\epsilon\tilde{\omega}\tau\alpha$   $\delta\epsilon\tilde{\iota}$   $\delta\epsilon\tilde{\iota}\nu$   $\kappa\alpha\hat{\iota}$  liest B, sondern  $\hat{\epsilon}\sigma\tau$ .  $\delta\hat{\epsilon}$   $\hat{\iota}\delta\epsilon\tilde{\iota}\nu$   $\mu\hat{\epsilon}\nu$   $\kappa\alpha\hat{\iota}$  = C.
  - Die Lesart ἐπιβεβηκωτα (sic!) steht nur von 2. Hand am Rande von B, im Text von 1. Hand ἐπιβεβαιῦτα.
  - ἄλλω μέρει σώματος B, τοῦ vor σώμ. von 2. Hand übergeschrieben.
  - η vor εστεώς fehlt in B nicht, wie Littré angiebt.
  - ώς ἄριστα B, nicht ώς ᾶν ξίιστα, wie man nach Littré vermuthen muss.
  - Nicht  $\delta$   $\delta \hat{\epsilon}$  hat B vor  $\sigma \chi \tilde{\eta} \mu \alpha$ , sondern  $\delta \delta$   $\epsilon \hat{i}$ , d. i. das richtige  $\delta$   $\delta \epsilon \tilde{i}$ .

διατελέη wie Bosquillon wollte, bietet A'.

- - c. 4 δακτύλων εὐφυΐα Α΄, δ. εὐφυειαι Β.

ἀπεναντίον auch BA'.

τοῖς ἐν γενετῆσιν Β, gleich darauſ ἢ ἐν τροφῆ ΒΑ΄. ὑπὸ τῶν ἄλλων Β, ὑπὲρ τῶν ἄλλων Α΄ = DFGIJK. ἑκατέρης ἱδρῶντα Α΄ = J.

αμφότεροι, nicht — <math>αι B = C.

c. 5 ov statt  $6 \times 0 \times B = CP$ .

έργω μιὶ ἐνποδών Β, ἐκποδ. Α΄.

παρά δὲ τὸ ἐργαζόμενον δὲ Β.

ἐστιν hinter σώματος von 2. Hand durchgestrichen B. dè hinter ἄλλος von 2. Hand übergeschrieben B.

c. 7 ἴσως δὲ δμοίως B von 1. und 2. Hand. άρμόζοντα, nicht άρμόσον, B.

- δ nach δόμβος bietet B nicht, wohl aber A', was Petrequin nicht notirt.
- c. 8 αὐτη ήται ή ἐπιδεσις, d. h. die richtige Lesart αὐτὴ ἐῆται ἡ ἐπίδ. Β.
  - Von κάρτα hinter ἐρηρεῖσθαι, welches Littré aus B notirt, findet sich in dieser Handschrift keine Spur. In der nächsten Zeile ist mit den meisten Handschriften, darunter B und A' μὲν hinter ἦσσον zu tilgen.
  - Die Worte ως μη ἔσω ἐνέον lässt B aus und bietet vor κείσεται ein τοῦ. Es wäre demnach am einsachsten mit Beiseitesetzung der älteren Erklärungsversuche dieser schwierigen Stelle auf Grund der Ueberlieserung in B so zu lesen: τὸ δὲ ἄμμα μήτ ἐν τρίβφ, μήτ ἐν ἔργψ (scl. βάλλεσθαι), μήτ ἐκεῖσε, ὅκου ἐνεὸν οὐ ) κείσεται, der Knoten soll weder da, wo er sich reibt, noch an einem Theile, mit dem wir hantiren, angebracht werden, noch überhaupt da, wo er angebracht, nicht set liegen wird. Am Schluss des Kapitels ist mit sat allen Handschristen, darunter B A΄ zu lesen μη μέγα, nicht οὐ μ.
- c. 9  $\tilde{\epsilon}\sigma\tau\iota$  γνόντα B = C,  $\tilde{\epsilon}\sigma\tau\iota$  γνώναι A' (bei Petrequin ohne  $\tilde{\epsilon}\sigma\tau\iota$ ) = DFGHIJKL.

Vor dem zweiten ἀριστερὰ add. ἢ ΒΑ'.

 $\tilde{\epsilon}\pi i$  add. vor  $\tau \tilde{\eta}_S$   $\kappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \tilde{\eta}_S$  ausser CKMN auch B.

ἀπεναντία Α΄, ἐναντία Β von 1., ἐπεναντία von 2. Hand. ἐφ' ὁχότερα ον ἀνομοιον σύνηθες ἐς τὸ μόνιμον Β.

Dass  $\delta \pi \epsilon \varrho$  auch in A' ausgelassen = DFGHIJMU, hat Petrequin übersehen.

 $\tilde{\eta}$   $\tilde{\delta}$   $\tau \iota$   $\tilde{\alpha}\lambda\lambda o$   $\tau o \iota o \tilde{\nu} \tau o$  B richtige von Littré recipirte, aber  $i\gamma \nu \dot{\nu} \eta$ .  $\delta \pi \eta \iota$  B = C nicht aus B notirte Lesarten.

S. 302 Petrequin notirt aus A' ωμου, während diese Handschrift die falsche Lesart δμοῦ bietet.

έτέρην auch BA'.

<sup>1)</sup> Ein überflüssiges  $\tau$  findet sich auch sonst in der Schrift des Cod. B, z. B. c. 24 Z. 2  $\tau \epsilon \omega s$   $\hat{\alpha} \nu = \tilde{\epsilon} \omega s$   $\alpha \nu$  wie in C.

καὶ βουβῶνος statt β. δὲ ausser CP auch B.

 $\dot{\eta}$  vor  $\varkappa \epsilon \varphi \alpha \lambda \dot{\eta}$  fehlt auch in B.

ἐπιδέσμφ ποι έεσθαι Β, nicht ποι έεται.

υστερον περιβληθέν B = C.

ξάμμασι τὰς καταλήψιας ποιέεσθαι hat nur A', Β ἀναλ.

- c. 10 ἀποπίπτειν καλῶς bietet nur A΄, B hat ἀ. κακίω. An der Lesart, wie sie bei Littré steht, ist nichts zu ändern. Das unentbehrliche ὡς vor μήτε πιέζειν auch B A΄.
- c. 11 Zu den Handschriften, welche  $\eta$  vor  $\ell\pi i\delta\epsilon\sigma\iota\varsigma$  haben, gehört B nicht, der Artikel sehlt in B.

Nicht  $\dot{\epsilon}\varphi\epsilon\sigma\tau\epsilon\tilde{\omega}\tau\alpha$ , sondern  $\dot{\alpha}\varphi\epsilon\sigma\tau\epsilon\tilde{\omega}\tau\alpha$  bietet B = C, der Artikel  $\tau\dot{\alpha}$  ist erst von 2. Hand übergeschrieben.

ξυνραφάς B (vgl. oben c. 5 ἐνποδών, weiter unten ἔνχυμα).

Nicht  $\varkappa \varrho \varepsilon \sigma \sigma \sigma \sigma \nu$ , sondern  $\varkappa \varrho \varepsilon i \sigma \sigma \omega$  hat B = C.

Nach Αφεστεῶτα μὲν ist mit B das unentbehrliche προστεῖλαι einzusetzen.

S. 308 Statt  $\tilde{v}\pi\epsilon\tilde{o}\nu$  hat B die verderbte Lesart  $\tilde{v}\nu\iota\epsilon\tilde{o}\nu$  (sic, cf. Littré) = N.

άπόνως auch BA'.

τis hinter ἔσται sehlt in B! und ebenso in A', worüber Petrequin völlig im Unklaren lässt.

η nach μεταλλάσση fehlt in B!

μ η μεταλλάξουσιν auch B = C.

μύας ... φλέβας Β, nicht im Nominativ, wie Littré angiebt.

δ' αν μη αποστ $\tilde{η}$  B = C.

c. 12 i vor έπίδεσις fehlt in B.

ιρίπτυχα Β, Littré: 'τριπτοίχους (sic) Β'.

κυκλεῦντα μή auch B.

δ' ές διόρθωσιν B = C, ebenso gleich darauf τῶν δ' δθονίων B = C.

πλάτος καὶ πάχος B, nicht in umgekehrter Folge, wie Littré angiebt.

 $\mu \dot{\eta} \dot{\alpha} \vartheta \varrho \dot{\alpha} \alpha$  ausser CP auch B.

Die drei folgenden Zeilen sind bei Littré so fehlerhast angegeben, dass ich sie hier im Zusammenhange gebe, wie sie in B stehen: τῶν δ' ὀΘονίων ὑποδεσμίδες εἰσὶ δύο, τῆ πρώτη ἐκ τοῦ σίνεος ἐς τὸ ἄνω τελευτώση,

τη δε δευτέρη εκ τοῦ σίνεος ες τὸ κάτω, εκ τοῦ κάτω ες τὸ ἄνω τελευτώση.

S. 312 Z. 7 τὰ vor κατὰ τὸ σίνος bietet auch B, wo es von derselben Hand übergeschrieben ist.

πολ $\dot{v}$  statt πουλ $\dot{v}$  auch B = CP. τεσσάρων statt τεττ. auch BA'.

- S. 314 Z. 3 πάντα ταῦτα B Stellung wie Bosquillon.
  - Z. 6 έξηίριπε Β, nicht έξήριπτε.

 $\delta\pi\delta\sigma\alpha$  für  $\delta\kappa\delta\sigma\alpha$  B = C, Petrequin giebt auch A' an, den ich nicht notirt habe.

Vor κατὰ δακτύλους hat B τὸ von 1. Hand, woraus von 2. Hand τὰ gemacht ist.

 $\ddot{\eta}$  vor  $\tau \ddot{\eta}$   $\beta \rho \alpha \chi \dot{\nu} \tau \eta \tau \iota$  von 2. Hand übergeschrieben (in P ausgelassen).

παραιρέμασι Β == C.

ξομάζειν Β.

 $K\eta ρωτη μαλακη λείη καθαρη ξλισσέτω <math>B = C$ .

c. 13 καταχείν auch B ausser CMNIJ.

Ueber άπαλῦναι ist in B von 2. Hand παχῦναι geschrieben.

c. 14  $\delta \hat{\epsilon}$  hinter  $9 \hat{\epsilon} \sigma \iota \varsigma$  om. B = CP.

σωληνες απαντι B, gute Lesart!

ές δὲ τὸ πάθος B, δὲ von 2. Hand.

Am Ende:  $\delta \tilde{\eta} \lambda \alpha \delta \eta$  B.

c. 15 Die Lesart πάρεξις γὰρ wird von Littré und Petrequin falschlich mit B belegt. — B liest παρεξη (— ις von

2. Hand übergeschrieben) dè, was die richtige Lesung ist.

Die Worte  $\ell x \tau o \tilde{v}$  xolvo bis zum zweiten  $\ell \lambda l v \dot{v} o v \tau o \varsigma$  sind in B am Rande nachgetragen und zwar ohne  $\tau o \tilde{v}$  vor  $\ell \lambda l v = C$ .

θμοια om. B = CP.

c. 18 δεύτερα in B von derselben Hand am Rande.

ήρμάσθαι Β.

 $\tau \tilde{\psi}$  vor  $\pi \lambda \dot{\eta} \vartheta \epsilon \iota$  om. B = C (richtige Lesart!)

ἰσχύϊ auch BA'.

- $τ\tilde{\eta}$  δ' δστεραίη B = C, auch zwei Zeilen weiter  $τ\tilde{\eta}$  δ' δβδόμη B.
- δὲ hinter ἐντεῦθεν von 2. Hand übergeschrieben (die Correcturen von B sind sehr beachtenswerth).
- c. 19  $\delta c$   $\delta v$   $\tau \tilde{\phi}$   $\delta v$   $\tau \tilde{\phi}$   $\delta v$   $\tilde{\phi}$   $\delta v$   $\tilde{\phi}$   $\delta v$   $\delta$

Die richtige Lesart φύσιες bieten auch BA'.

B hat ἐκάστου τῶν μελέων, nicht die verdorbene Lesart ἑκάστου τε τ. μ.

- c. 20 Vor ὅτι ist τόδε aus B aufzunehmen und δὲ nach ἀργίη mit derselben Handschrift zu streichen, also zu lesen: Τὸ δέ, ὅτι χρῆσις κρατύνει, ἀργίη τήκει. Zu diesem in den hippokratischen Schriften nicht seltenen Sprachgebrauch, vgl. c. 10 a. Ε. τὰ δέ, ὡς μήτε πιέζειν, μήτε ἀποπίπτειν.
- c. 21 Weder bietet B μη ἰσχύι, wie Littré, noch A΄ η ὶ, wie Petrequin angiebt, sondern in beiden steht: η πίεξις πλή-θει ἰσχύι. Das μη ware auch nach Galens Commentar: η πίεσις τῷ πλήθει τῶν ὀθονίων μᾶλλον η τη θλίψει zu stark. Demnach ist entweder die Ueberlieferung von B A΄ als dem Sinne der Galenschen Interpretation entsprechend mit der Interpunction πλήθει, ἰσχύι unverändert beizubehalten oder es ist hinter πλήθει aus C η aufzunehmen, welches an dieser Stelle leicht ausfallen konnte: 'der Druck ist mehr durch die Menge (der Binden), als durch Kraftaufwand zu erzielen'. Zu dieser Bedeutung von η (= μᾶλλον η) vgl. oben c. 14: Σωληνες ἄπαντι τῷ σκέλει η ἡμίσει.
- c. 22 B hat έξαρείαται αίμα = A'.
- S. 328 μάλιστα τὰ ἐρείδοντα B = C.

  Die richtige Form ἰσχύι hat auch B. ὑγιᾶ B = C.

  Hinter χρῆσθαι add. πλέον B = C.
  - c. 23 δ' ἐκπτώματα Β, nicht ἐκπώμ. ἐνδιδόντα von 1., συνδ. von 2. Hand.

Hinter διος θώσει liest B: σπλήνεσι ἐπιδέσμοισι ἀναληψι θέσι (ταῦτα von 2. Hand übergeschrieben) καὶ καταχύσει πλεῖον.

c. 24 ἐπιδεῖν τε ὡς ἃν ... Β. τὰ νοι συντακέντα οπ. B = C.

πλέονα η (ὅσον übergeschrieben von 2. Hand) αὐτόματα (über o von 2. Hand α geschr.) ἐμινύθει η αλλοιτη (οιτο von 2. Hand übergeschrieben) ἐξεπείδεσι Β.

παραλλάξαντα ἐχχλίνη B=C, auch den Conjunctiv ποιήσηται bietet B.

Den Artikel την vor ἀνάπλασιν bietet B nicht, wie Littré angiebt.

- Z. 3 τὸ ὑγιὲς B = C.
- c. 25 σφυγμών είνεκεν B = C.
  - Z. 4 dotéois für dotéoisir B = C.
  - Z. 5 πταρμών B = C P. ἐπιδέσιος auch B.

 $\varepsilon i$  statt  $\eta = P$ , auch in C fehlt  $\mu \acute{\epsilon} \nu$ .

πεπιέχθαι ὑποτιθεμενου (über das letzte v ist von 2. Iland ν geschrieben) ήριον μαλθαχὸν άρμόζων τῷ πάθει Β. Anstatt εἴριον μαλθακὸν verdient die andere Lesart μαλθακόν τι wegen des einheitlich gebotenen άρμόζον den Vorzug, aber an πεπιέχθαι ist nichts zu ändern (vgl. c. 18 Anf.: ὁ μὲν ἐπιδεδεμένος μάλιστα φάτω πεπιέχθαι κατά τὸ σίνος) und υποτιθέμενον ist als die ächte Lesart für vulg. ὑποτιθέναι οὖν aufzunehmen. Wegen der medialen Form vgl. c. 22 viséμενον την άρχην κατά τὸ τρώμα καὶ μάλιστα έρείδοντα κτλ., ποιέεσθαι mehrmal für ποιέειν. Nunmehr lautet die Stelle mit richtiger Interpunction: n yae ta σίνη, μάλιστα πεπιέχθαι υποτιθέμενον μαλθακόν τι άρμόζον τῷ πάθει. Die Fortsetzung lautet dann in B: έπιδεῖν δὲ μὴ μᾶλλον πιεζεῦντα ώστε τοὺς σφυγμοὺς  $\mu\dot{\eta}$  ένσείειν (= CP),  $\mu\eta\delta\dot{\epsilon}$   $\mu\tilde{a}\lambda\lambda$ ον  $\ddot{\eta}$   $\ddot{\omega}$ στε τ $\tilde{\omega}$ ν διεστηκότων τὰ ἔσχατα τῶν άρμονιῶν συνψαύειν (= CP) άλλήλων, μηδε τας βηχας καὶ τούς πταρμούς ώστε κωλύειν, άλλ' ώστε αποστήριγμα είναι ώς μήτε διαναγκάζηται μήτε σείηται (ἐνσείηται von 2. Hand).

Auch hier haben wir die beste und vollständigste Ueberlieserung der Stelle. Denn abgesehen von der Ergänzung des  $\tilde{\eta}$  vor dem ersten  $\tilde{\omega}\sigma\tau\varepsilon$ , welches auch in den übrigen Handschristen sehlt, ist die Ueberlieserung in bester Ordnung. Es ist hier von Stützund Haltekompressen die Rede und die Uebersetzung würde lauten: Beim Festlegen des Verbandes darf der Druck nicht stärker sein, als dass der Erschütterung durch den Pulsschlag vorgebeugt wird und bei Diastasen nur die äussersten Ränder der Nähte sich berühren und Husten und Niesen nicht stört, sondern dass ein Halt geböten wird-und die Theile weder auseinandergetrieben noch erschüttert werden.'

Sämmtliche hier mitgetheilte Lesarten des cod. B sind bei Littré entweder gar nicht oder falsch notirt. Das Register könnte durch minder wichtige Anführungen noch verlängert werden. Der Werth der von Littré benutzten Collation des cod. B ist damit genügend gekennzeichnet, und all ihre Fehler sind in die Ausgaben von Ermerins und Petrequin übergegangen! Ein anderes Resultat ist der Nachweis, dass der Parisinus C (= Nr. 2146 aus dem 16. Jahrhundert) dem B sehr nahe steht. Sehr häufig und gerade in charakteristischen Lesarten stimmt diese junge Handschrift mit der ältesten, B. In beiden schliesst sich unmittelbar an das letzte Wort von κατ' ἐητφεῖον noch eine Zeile: ὀστέων φύσις δακτύλων μεν άπλα καὶ ὀστέα καὶ ἄρθρα. Es ist der Anfang vom Mochlikos. Nun aber ist C eine ziemlich getreue Abschrift des Vaticanus 276 (s. Ilberg im Rhein. Mus. XLII S. 446 f.). Zieht man noch in Rechnung, was Littré bei der Vergleichung des Paris. C übersehen haben mag, so dürfte sich die nahe Verwandtschaft, vielleicht Abhängigkeit des Vaticanus 276 von dem etwa hundert Jahre älteren B herausstellen. Ilberg a. a. O. hätte demnach dem cod. B weder eine Sonderstellung zuweisen noch ihn seiner aus Par. A und Vindob. D gebildeten ersten Klasse zutheilen, sondern als älteste Handschrift der zweiten Klasse zu Vatic. 276 und Paris. C stellen sollen. Aus demselben Grunde wird auch der Vaticanus diejenige Handschrift sein, die an Stelle der in B ausgerissenen zwanzig Blätter einzutreten hat.

Zum Schluss noch ein Wort über Petrequins Ausgabe. P. benutzte eine neue, auf seine Kosten angefertigte Collation des Marcianus 269 (A'), welche sich auf δρχος, περὶ ἐλκῶν, κατ ἰητρεῖον und περὶ ἀγμῶν erstreckt. Auch diese Collation ist, wie bereits aus dem Vorangehenden ersichtlich, unzuverlässig. Zur Bestätigung dieses Urtheils noch folgende Fehler, die ich nur gelegentlich notirt habe: Petrequin chirurgie d'Hippocrate vol. 2 S. 38 Z. 2 ἔχη auch A', Z. 4 προτρεπούση auch A', S. 52 Z. 4 ἐχ τοῦ σίνεος ἐς τὸ κάτω auch A', S. 56 Z. 3 κατ' vor ἄκρα om. auch A', das. Z. 4 καὶ ἔνθεν om. auch A', S. 68 c. 19 i. A. αἴσθησις für Θέσις auch A', S. 72 Z. 3 πρὸς τὸ ἄνω auch A', S. 74 μὲν vor ἔξέστη om. auch A'.

Ilfeld a. Harz.

H. KÜHLEWEIN.

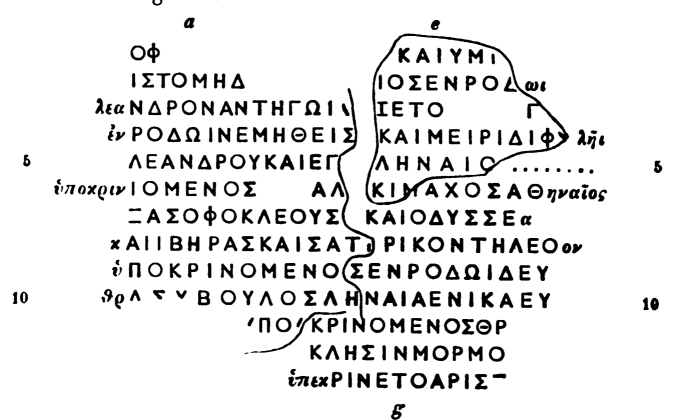
## SCENISCHE AUFFÜHRUNGEN IN RHODOS.

Zu der grossen von Doni begründeten und von Gori fortgesetzten Sammlung römischer und griechischer Inschriften gehört ein stattlicher Band der Marucellianischen Bibliothek in Florenz, der das Registerzeichen A 6 führt. Er besteht aus vielen zusammengehesteten Convoluten verschiedener Herkunst, darunter eines mit der Aufschrift Schedae cl. Phil. Bonarrotii. Auf diesen von Bonarroti selbst geschriebenen Blättern ist eine bisher nicht bekannt gewordene Inschrist verzeichnet, die trotz ihrer allzu bruchstückweisen Erhaltung ein Anrecht auf Beachtung hat. Es sind sieben Stücke, deren Zusammengehörigkeit offenbar und von Bonarroti erkannt Die ziemlich ist, über deren Fundort aber nichts gesagt wird. unklaren Worte, mit denen diese Stücke eingeführt werden, sind folgende: haec fragmenta unius lapidis sunt nec longe inter se dissita, quaedam etiam ibidem (quod ex genere marmoris liquet) sic sunt deprompta ut litteras interius habeant. Das letztere soll wohl besagen, dass einige Stücke auch auf der Innen- oder Rückseite beschrieben waren.





Die Abschrift ist, abgesehen von ein paar leichten Fehlern, im ganzen ohne Zweifel genau und vertrauenswürdig, freilich nicht so genau, wie wir heutzutage Abschriften zu verlangen pflegen und wie insbesondere Abschriften von Steinfragmenten, die ihrer Zusammenordnung warten, sein müssen. Mommsensche oder Köhlersche Abschriften darf man billiger Weise nicht von Leuten des 17. und 18. Jahrhunderts beanspruchen. Damit sollen einige Freiheiten, die bei der Zusammensetzung dreier Stücke sich als nothwendig erweisen werden, entschuldigt sein. Dass das fünste Stück (e) an die Anfangszeilen des ersten (a) anschliesst, ist richtig von Kirchhoff bemerkt worden, dem ich vor Jahren die Inschrift vorlegte; dass aber auch das siebente Stück (g) sowohl nach links mit der unteren Hälfte des ersten (a), als auch nach oben hin mit dem fünften (e) zu verbinden ist, scheint mir so sicher, dass ich glaube einige Schwierigkeiten, die sich dieser Verbindung entgegenstellen, übersehen zu dürfen. Einige Buchstabenverschiebungen, die ich mir entgegen der Anordnung in der Abschrift erlaube, werden leicht Entschuldigung finden, aber ich muss ausserdem nicht nur die erste Zeile des siehenten Stückes als gänzlich unverständlich preisgeben, sondern auch, was schwerer wiegt, Bonarrotis deutliche Angabe des Steinrandes (g Z. 7-8) als ein Versehen bezeichnen. Dieses Wagniss kann nur der Erfolg rechtfertigen. Die drei Stücke sehen in der Zusammensetzung so aus:



Dass auf diese Weise Z. 8 das wichtige Wort σατυρικόν, Z. 10 das vom Zusammenhang geforderte Wort Αήναια unversehrt herauskommt, kann ein Zufall nicht wohl sein: ich halte mithin die Verbindung der Stücke trotz der erwähnten Bedenken für sicher. Die Gattung der Inschrift ist leicht erkennbar: es ist ein Verzeichniss von Schauspielern, die im dramatischen Wettkampf gesiegt haben. Die Aufführungen haben in Rhodos stattgefunden (Z. 2. 4. 9): Rhodische Dionysien sind aus Diodor (XX 84) bekannt, die dortigen Lenaien lernen wir, so viel ich weiss, erst jetzt kennen. Aus dem Zusatz ἐν Ῥόδφ erhellt, dass die Inschrist nicht in Rhodos abgefasst ist, daraus, dass die Wiederholung des Zusatzes bei jedem einzelnen, für den er galt, nothwendig erschien, darf geschlossen werden, dass in der gesammten Liste auch solche Leute d. h. Schauspieler genannt waren, für die der Zusatz nicht zutraf, die also anderswo aufgetreten waren und gesiegt hatten. Als Verfasser der Inschrift müssen wir uns demnach entweder eine Privatperson denken, die sich eine Art dramaturgischer Annalen zusammenstellte, oder — was aus mehreren Gründen wahrscheinlicher ist — eine Gesellschaft, die Interesse daran hatte die Bühnenerfolge ihrer Mitglieder urkundenmässig zu verzeichnen. Diese Gesellschaft wäre dann natürlich eine Synode der Dionysischen Künstler, etwa die von Teos. Einer solchen urkundlichen Aufzeichnung könnte sehr wohl eine daraufbezügliche Entschliessung der Synode vorausgegangen sein, und diesem Beschlusse scheint mir das dritte Bruchstück (c) anzugehören, wo der Infinitiv [.. ενέγ]κασθαι (und vielleicht auch  $[-\gamma]\varrho\alpha\varphi\tilde{\eta}\nu\alpha[\iota]$ ) durchaus nicht dem Stil eines Verzeichnisses angepasst werden kann. Vielleicht war dies die Inschrift, die auf der Rückseite des Steines gestanden hatte.

In dem aus aeg zusammengesetzten Stück lassen sich mehrere nicht völlig gleichartige Abschnitte unterscheiden. In dem ersten wird ein [Ae] $\iota \sigma \tau o \mu \eta \delta [\eta \varsigma \Theta \eta \beta \alpha] 7 o \varsigma$  (oder [ $A \vartheta \eta \nu \alpha] \tilde{\iota} o \varsigma$ ) genannt, der  $\tilde{\epsilon} \nu$   $P \delta \delta [\omega \iota \ \tilde{\nu} \pi o \varkappa e \iota \nu \delta \mu e \nu \sigma \varsigma \ \pi e \delta \varsigma \ A \epsilon \alpha] \nu \delta e \sigma \nu$  (oder  $[K \lambda \epsilon \alpha] \nu - \delta e \sigma \nu$ , vgl. Z. 5)  $\tilde{\alpha} \nu \tau \eta \gamma \omega \nu [i] \zeta \epsilon \tau o$ . Beide Schauspieler sind mir unbekannt. In der ersten Zeile ist  $\kappa \alpha i$  lesbar und darauf ein Eigenname mit YMI beginnend: vielleicht waren hier die Dramen genannt, in denen er auftrat, nach Massgabe von Z. 7, man könnte sogar zu Anfang  $[\Sigma] o \varphi [o \varkappa \lambda \epsilon o \nu \varsigma]$  ergänzen, aber es ist weder von Sophokles noch von sonst jemandem eine Tragödie  $\Upsilon \mu \epsilon \nu \alpha \iota o \varsigma$  oder dgl. bekannt, es ist auch nicht ausgemacht, ob hier tragische und

nicht vielmehr komische Aufführungen verzeichnet waren, es lässt sich hier überhaupt nichts glaubliches muthmassen. Der zweite Absatz (Z. 3-6) ist noch unverständlicher: zwar das Participium [ύποχριν]όμενος (Z. 6) ergänzt sich leicht, aber was der Genetiv Λεάνδοου (oder Κλεάνδοου) soll, ist unklar: denkbar wäre, dass der Protagonist, dessen Name verloren ist, zusammen mit Kleandros als Deuteragonisten (μετὰ Κλεάνδρου) gespielt habe. Unklarer aber noch ist das folgende, wo die Buchstaben des Fragments q ΛΩΤΑΑ weder an sich eine passende Ergänzung erlauben noch sich mit den vorhergehenden E\(\Gamma/\Lambda HNAI^1\) vereinigen lassen. Unabhängig vom Zusammenhange sind die Worte [ἐν] Ῥόδωι νε- $\mu\eta \Im \varepsilon i \varsigma Ka \langle \iota \rangle \mu \varepsilon \iota \varrho i \delta \iota \varphi \upsilon [\lambda \tilde{\eta}]$  von Werth. Sie fügen zur schon bekannten Rhodischen Phyle Al Jaiueris (ancient gr. inscr. II 352) eine zweite, die Kaulois hinzu, und sie belehren uns über die Organisation der dramatischen Spiele in Rhodos. Der Schauspieler wird einer Phyle zugewiesen, natstrlich vom Staat; der Ausdruck dafür ist das auch in Athen üblich gewesene Verbum νέμεσθαι (vgl. Photius s.  $\nu \dot{\epsilon} \mu \eta \sigma \iota \varsigma \ \dot{\upsilon} \pi o \varkappa \varrho \iota \tau \tilde{\omega} \nu$ ). Die Phyle tritt hier, wo es sich um Aufführung von Dramen längstverstorbener Dichter handelt<sup>3</sup>), an die Stelle des Dichters, dem in Athen der Schauspieler (Protagonist) zugewiesen wurde. Im übrigen hatten die Rhodischen Phylen an den Festaufführungen offenbar denselben Antheil wie die Athenischen, wie denn überhaupt für die Ordnung der scenischen Spiele in den übrigen Staaten Athen, die Pslanzstätte des Dramas, als Vorbild und Muster gegolten zu haben scheint.4) Wenn der Kamirischen Phyle der Schauspieler zuge-

<sup>1)</sup> Das heisst doch wohl eher ἐπὶ Δηναίφ als ἐπὶ Δηναίων. Vgl. Madvig kl. philol. Schr. S. 443.

<sup>2)</sup> Etwas anders in der Inschrift von lasos (Lüders Dion. Künstler S. 181 f.) ος δὲ τῶν νεμηθέντων ὑπὸ τοῦ πλήθους μὴ παραγένηται εἰς Ἰασόν, wọ das πληθος τῶν περὶ τὸν Διόνυσον τεχνιτῶν zu verstehen ist, welches einzelne Mitglieder zu bestimmter Thätigkeit auswählte und absandte.

<sup>3)</sup> Natürlich wurden daneben auch καιναί, sei es Tragödien oder Komödien aufgeführt: dies ist das einzige Wort, welches im Fragment d von Bedeutung ist, wo es nur zweiselhaft ist, ob KAINAI oder KAINAΣ zu lesen ist. Ebendas. Z. 2 natürlich [ἀγωνι]ζομε[νο...

<sup>4)</sup> Anderswo wurden die Kosten der Festaufführungen durch freiwillige Beiträge oder, wie in Kerkyra (CIG 1845), aus den Zinsen von Vermächtnissen wohlhabender und wohlgesinnter Bürger bestritten. Dass in Delos im dritten Jahrhundert die Choregie amtlich geregelt war, lehren die von Hauvette-

wiesen wurde, so hatte sie auch in irgend einer Weise die Choregie für die Aufführung übernommen. Da nun der Staat in jenem Jahre schwerlich sich einen einzigen Schauspieler (Protagonisten) kommen liess, so mussten die übrigen ebenfalls je einer Phyle zugewiesen werden, und es ist denkbar, dass die Aufführungen zugleich auch einen Wettkampf zwischen den einzelnen Phylen bedeuteten und

Besnault herausgegebenen Inschriften (bull. de corr. Hell. VII 104 ff.). Sowohl für die Apollonien wie für die einzelnen Theile der Dionysienfeier (Knabenchor, Komödie, Tragödie) finden wir je vier Choregen, wie Hauvette bemerkt hat. Aber mit dieser Bemerkung ist der Thatbestand nicht erschöpst. Wir lesen in der ersten Inschrist:

(οἴδε ἐχορήγησαν) εἰς Διονύσια .... κωμφθῶν '
Επιγένης 'Αριστοξένου
Φανόδικος Ο[ῦ]λου(?)
ἐγ μετοίκων Κόνων
Χαρικλείδης 'Αγαθάρχου
Χαρικλείδης 'Αριστάκου
ἐγ μετοίκων Πόρος.

Dieselbe Anordnung haben die Namen derjenigen, die für die τραγφδοί Choregie geleistet haben; ebenso in der dritten und zehnten Inschrist, in den übrigen werden die beiden Metoeken, wenn sie nicht ganz fehlen, nach den vier Bürgern aufgeführt. Dadurch werden die vier Choregen deutlich in zwei Gruppen abgesondert: die beiden erstgenannten gehören ebenso wie die beiden letztgenannten zu einer engeren, alle vier zusammen zu einer weiteren Gemeinschaft. Das bestätigt sich durch die Anordnung, in der einige Personen wiederholt aufgezeichnet sind. Im Jahre 286 sind Choregen für den Knabenchor . . . . φάνης Ἐλπίνου, Θεωρύλος Διακτορίδου, Ἀπατούριος Λάμπωνος, 'Ανδρόλας Σάττου. Metoeken haben sich nie an der Ausstattung der Knabenchöre betheiligt: die Knaben waren ausschliesslich Bürgersöhne. Im Jahre 284 sind Choregen für die Komödie Άνδοόλας Σάττου, Πύρραιθος Νησιώτου, Θεωρύλος Διακτορίδου, Άριστείδης Χαρίλα. Im Jahre 282 sind Choregen für den Knabenchor Διοχλής 'Αφισταγόφου, Νεοχροντίδης Βλεπύρου, Διόδοτος Φάν[ου]ς (so zu ergänzen), Άγλωγένης Όστάχου. Im Jahre 284 sind Choregen für die Tragödie Άμφιθάλης Φιλωνύμου, Νεοχροντίδης Βλεπύρου, Κράτων Μνησιάδου, Άγλω[γένη]ς Ὁ[σ]τάχου (so zu verbessern: der Stein hat ΑΓΛΩΝΕΑΣ OITAKOY). Aus der Anordnung der Namen ergiebt sich, dass weder Androlas und Theorylos, noch Neokrontides und Aglogenes zu derselben engeren Gemeinschast gehören. Die grössere Einheit ist also eine zweitheilige. Da wir nun wissen, dass die Delische Phyle in zwei Unterabtheilungen zerfiel (roiχτύες, vgl. Dittenberger syll. p. 510 A. 19), so ist die Vermuthung kaum abzuweisen, dass die vier Choregen zusammen zu einer Phyle und je zwei von ihnen zu einer Triktys gehörten. Es wurde also jährlich zu je einer Choregie nur je eine Phyle herangezogen.

dass folglich der siegenden Phyle ein Dreifuss oder sonst eine Gabe als Preis zuerkannt wurde.

Der wichtigste Theil der Inschrift ist der dritte, der sich im wesentlichen vollständig wiederherstellen lässt. Der Schauspieler ist Alkimachos von Athen (die Ergänzung 'Aθ[ηναῖος] scheint die einzig mögliche), der in vier Stücken, die zu einer Tetralogie (im späteren Sinne) verbunden waren, auftrat. Die Titel der Stücke stehen abhängig vom Participium  $[v]\pi o x \varrho v \dot{\rho} \mu \epsilon v o \varsigma$  im Accusativ: der erste Titel ist bis auf die letzte Silbe  $-[\epsilon]\alpha$  (Z. 7) verloren, das Stück war  $\Sigma o \phi o \kappa \lambda \acute{\epsilon} o v \varsigma$ , die sichere Ergänzung ist unmöglich, da  $\Pi \eta \lambda \acute{\epsilon} \alpha$ , Aiγέα, Aτρέα, Φινέα, Τηρέα, Θησέα alle gleich gut passen. Das zweite Stück war der 'Οδυσσεύς, sicherlich ebenfalls von Sophokles, sei es der μαινόμενος oder der ἀκανθοπλήξ. Es folgen die Ίβηρες. Eine so benannte Tragödie ist von keinem Dichter sonst bezeugt; es ist also an sich nicht gewagter sie dem Sophokles zuzuschreiben als irgend einem anderen. Da wir nun auf der Inschrift nur den zuvorgenannten Sophokles als Verfasser ergänzen können, so sind die 'Iberer' eins von den 24 bisher noch unbekannten Sophokleischen oder Pseudosophokleischen Stücke; über den Inhalt derselben können wir nichts wissen. Endlich καὶ σατυρικὸν Τήλε- $\varphi[o\nu]$ . Diese Worte erledigen die Welckersche Hypothese, dass der 'Telephos' ein Nebentitel der 'Myser' gewesen sei: es war ein Satyrdrama, und daraus erklärt es sich am einfachsten, dass der Telephos nur einmal citirt wird (bei Hes. s. ἀειφόρος). kommen diese Erkenntniss ist, so wird sie doch fast in den Schatten gestellt durch die hier zuerst bezeugte, völlig überraschende Thatsache, dass in Rhodos damals vier Stücke des Sophokles aufgeführt Dass Euripides, der zu seinen Lebzeiten es nur bis zu einer spärlichen Anzahl von Siegen gebracht hatte, ein um so ruhmreicheres Nachleben geführt hat¹), ist bekannt; dass aber Sophokleische Stücke, noch dazu nicht die berühmtesten, nach dem vierten Jahrhundert wieder aufgeführt wurden, dafür weiss ich kein anderes Zeugniss anzuführen. Der vorurtheilsfreien Auswahl der Rhodier — denn dass der Staat die Auswahl getroffen habe, ist mir wahrscheinlicher, als dass die Technitensynode oder Alkimachos selbst, nach Art der modernen Wandermimen, sich diese Rollen ausbedungen habe — kann man die Anerkennung nicht versagen.

<sup>1)</sup> Vgl. Köhler Mitth. des Inst. III 116.

Auch die schauspielerische Leistung selbst müssen wir bewundern, wenn anders die vier Stücke wirklich an einem Tage hintereinander aufgeführt wurden: das aber anzunehmen ist nothwendig, weil sonst die Zusammensetzung der Tetralogie, in welcher das Satyrdrama ganz organisch an der gebührenden Stelle steht und nicht selbständig, von den Tragödien abgelöst austritt, keinen Sinn hätte. Vielleicht ist diese Tetralogie gar dieselbe, die Sophokles selbst auf die Bühne gebracht hatte: die Rhodier brauchten nur die Didaskalien des Aristoteles nachzuschlagen, um sich zu vergewissern. Die Iberer, der Odysseus und das Satyrdrama Telephos zusammen mit dem ersten auch jetzt noch unbekannten Drama würden alsdann die erste Sophokleische Tetralogie sein, von der wir erfahren, und die Ungläubigen würden den urkundlichen Beweis haben, dass Sophokles keine Aeschyleischen Trilogien dichtete. Dieser Leistung des Alkimachos, dessen Name mir sonst nicht begegnet ist, weiss ich aus der Zeit nach dem fünften Jahrhundert keine gleichartige an die Seite zu setzen. Als im Jahre 341 zu Athen Astydamas, Euaretos und ein dritter Dichter (Köhler Mittheil. III 112) mit je drei Stücken certirten, hatten sie zwar für ihre neun Stücke nur drei Protagonisten, den Thessalos, Neoptolemos und Athenodoros, aber jeder von diesen trat in jeder der drei Trilogien auf, es spielte also der einzelne nicht in drei aufeinanderfolgenden Stücken. In den amtlichen Aufzeichnungen über die Delischen Dionysien des dritten Jahrhunderts (bull. de corr. Hell. VII 104 ff.) finden sich dreimal je vier, einmal drei, zweimal je zwei, einmal nur ein Tragöde genannt, offenbar überall für je eine Tragödie je ein Protagonist, im Jahre 203, wo die Tragödie ganz aussiel, trat der einzige Komöde Eudemos dreimal auf, aber auch wohl schwerlich in drei auseinandersolgenden Stücken.¹)

Ob nun Alkimachos in Rhodos mit der Sophokleischen Trilogie gesiegt hat, ist nicht mit Sicherheit auszumachen. Z. 9 am Schluss ist ΔΕΥ überliefert, was zu δεύτερος ergänzt zum folgen-

<sup>1)</sup> Bemerkenswerth ist was diese Verzeichnisse für das sinkende Interesse an der Tragödie, für die steigende Neigung zur Komödie lehren. Während in den Jahren 286—270 die Zahl der Tragödien und Komödien bald gleich sind, bald die einen oder die anderen überwiegen, findet sich im Jahre 265 nur eine Tragödie neben sechs Komödien, im Jahre 261 zwei Tragödien neben sechs Komödien, im Jahre 203 fehlt die Tragödie ganz und die Delier begnügen sich mit einem dreimal auftretenden Komiker.

den nicht gehören kann, wo vielmehr mit [Θρ]ασύβουλος Δήναια ένίκα ein neuer Abschnitt beginnt. Wenn man nun hinter ὑποκρινόμενος εν Ρόδφ interpungirt und δεύ[τερος την δ δείνα] ergänzt, so dass demnach Z. 9 mindestens zwölf Buchstaben fehlten (z. B.  $\delta \varepsilon \dot{v} [\tau \varepsilon \rho \sigma \zeta \tilde{i} \nu K \lambda \dot{\varepsilon} \omega \nu]$ ), dann müsste man die vorhergehenden Zeilen zu einer annähernd gleichen Länge ausdehnen. Nöthig ware die Angabe, dass und in welchem Feste Alkimachos gesiegt habe; diese Angabe würde sehr wenig Z. 8 in den Zusammenhang hinein passen (z. B. καὶ σατυρικὸν Τήλεφ[ον Δήναια ἐνίκα] ὑποκρινόμενος εν Υρόδω), sie würde durchaus am Platze sein Z. 6, wo sie aber wiederum zu viel Raum fordern würde - wenn nicht etwa so auf dem Stein gestanden hätte: 'Αλκίμαχος 'Αθ[(ήναιος) Λήναια ἐνίκα]. Aber auch wenn dies glaublich wäre, so bliebe die Frage, was man Z. 8 ergänzen solle, und darauf ist eine Antwort schwer zu sinden. Eine andere Möglichkeit hat noch weniger für sich. Wenn nämlich Alkimachos selbst nur den zweiten Preis davontrug, so könnte das so ausgedrückt worden sein:

> Αλκίμαχος Αθ[ηναῖος Πηλ] έα Σοφοκλέους καὶ Όδυσσέ[α μαινόμενον κ] αὶ Ἰβηρας καὶ σατυρικὸν Τήλεφ[ον ἐνίκα ὑ]ποκρινόμενος ἐν Ῥόδωι δεύ[τερος ἦν.

Abgesehen von der nicht tadelfreien Wortstellung und der ungleichen Ausdehnung der Ergänzungen würde man doch die Nennung des Siegers vermissen, und um diese Auslassung glaublich zu machen, müsste man annehmen, der Sieger habe zu einem anderen Technitenverein gehört und der hier in Betracht kommende Verein habe deshalb keine Veranlassung gehabt ihn mitzunennen, die Rhodier hätten also ihre Schauspieler von zwei verschiedenen Gesellschaften bezogen. Mir kommt diese Annahme so wenig wahrscheinlich vor, dass ich lieber hoffen will, andere werden etwas besseres finden.

Der nächste Abschnitt beginnt klar und deutlich Θρασύβουλος Λήναια ἐνίκα, in der nächsten Zeile steht ὑποκρινόμενος.¹) Viel

<sup>1)</sup> Von dem K ist auf Fragment a der obere Schrägstrich, auf Fragment g ist trotzdem der ganze Buchstabe erhalten. Man wird dies hoffentlich nicht als Beweis gegen die Zusammengehörigkeit der beiden Stücke verwenden. Wenn wirklich auf Fragment g nur n, also die untere Hälfte des Buchstaben, lesbar war, so konnte der Abschreiber sehr wohl daraus ein ganzes K machen, da er doch nicht darauf ausging, die Stücke zusammenzusetzen.

mehr lässt sich schwerlich ermitteln: man erwartet den Namen des Stückes oder der Stücke, in denen er aufgetreten war, und den Namen des Dichters. Ergänzt man Εὐ[ριπίδου], so bleibt zwischen diesem Wort und dem Participium ὑποκρινόμενος nur Raum für höchstens eine Tragödie, und das wäre ja möglich. Was aber dann hinter ὑποκρινόμενος gestanden hat, lässt sich nicht errathen: mit ΘP fängt kein Tragödientitel des Euripides an, und die den Alexandrinern bekannten Stücke des Dichters kennen wir dem Namen nach alle. Ein neuer Abschnitt hat mit ΘP schwerlich begonnen, da die einzelnen Abschnitte entweder durch Zeilenschluss oder durch einen leeren, unbeschriebenen Raum von einander getrennt waren. Darum wird es besser sein den Thrasybulos für einen Komiker zu halten, der in mehreren Komödien bei den Rhodiern auftrat, und etwa so zu ergänzen:

 $\Theta_{\ell}$ ]ασύβουλος Λήναια ἐνίχα  $E\mathring{v}$ [..... (Name eines Komödiendichters)

ἐν Ῥόδωι] ὑποκρινόμενος Θρ..... (Name des ersten Stücks) καὶ ..... καὶ Παρά]κλησιν Μορμο[ῦς κτλ.

Die Ergänzung des letzten Titels gebe ich natürlich mit allem Vorbehalt.

Die Schlussworte endlich der Inschrift, soweit sie erhalten ist, führen uns in einen neuen Abschnitt:  $[v\pi \varepsilon x] \varrho i v \varepsilon \tau \sigma' A \varrho i \sigma \tau \dots$ Nicht ein Sieg wird von dem Schauspieler gerühmt, sondern nur die Thatsache seines Austretens, ähnlich wie Z. 3 ἀντηγωνίζετο. Die Ergänzung des Namens ist nicht sicher. In Fragment b kommt 'Αριστόδημος vor, aber in einem Zusammenhange, der es wahrscheinlich macht, dass dort der berühmte Aristodem, der Zeitgenosse des Demosthenes, gemeint ist, der den Zeiten unserer Inschrift weit vorausliegt. Denn wenn ich auch den Buchstabenformen der Abschrift Bonarrotis nicht zuviel Gewicht beimessen will, so wäre es doch befremdlich, dass er überall ∑ und ∏ geschrieben hätte, wenn überall auf dem Stein ≤ und \( \pi \) gewesen wäre. Die Form I für Z beweist nichts, da sie noch Ende des dritten Jahrhunderts und wohl auch noch später vorkommt. Für jüngere Zeit spricht dagegen die fehlerhafte Form KAMEIPIZ für KAMIPIZ. In dem genannten Fragment b nun ist folgendes lesbar:

δ] ο άμα [τ] α . . Μ] νη σίθεος ε [νίχα?

Da nicht einmal die Zeilenlänge bekannt ist, so kann man natürlich keinen Zusammenhang herstellen; aber so viel scheint sicher, dass ein oder mehrere Schauspieler sich ihrer namhaften Lehrer berühmen und zu weiterem Prunk auch die Lehren ihrer Lehrer nennen. In dieser Schulahnenreihe tritt auch Aristodemos auf, also sicher nicht als Zeitgenosse des Alkimachos und Thrasybulos. Trotzdem aber kann natürlich der Schauspieler am Schlusse von Fragment g Aristodem geheissen haben, erstlich weil sehr viele Menschen so geheissen haben, sodann aber auch weil berühmte Schauspielernamen älterer Zeit mehrfach in späteren Jahrhunderten wieder vorkommen. Wenn Kléardoog und nicht Aéardoog in Fragment a der richtige Name ist, so trägt dieser Mann den Namen des berühmten Protagonisten des Aischylos. Ein Theodoros (von Megara), Namensvetter des Tragöden aus der Demosthenischen Zeit, hat in den Jahren 286, 284, 270, 265 bei den Deliern gespielt, er war also jedes Falls ein dort beliebter Künstler. Nikostratos ist als Tragöde Ende des fünften Jahrhunderts bekannt: ein Nikostratos (von Kassandrea) trat im Jahre 284 bei den Deliern auf. Und damit werden die Beispiele nicht erschöpft sein. Ein Zusall ist die Namensgleichheit wohl schwerlich: ob sie aber daraus zu erklären ist, dass Name und Beruf gleicher Weise erblich waren, dass es also Schauspielerfamilien ebenso wie Künstler- und Aerztefamilien gab, oder ob die Epigonen sich die berühmten Namen der Vorzeit als Bühnennamen aneigneten, das bleibt dahingestellt. Zeile 4 des Fragments b könnte man ['Aqiot] áqxov ergänzen: ein tragischer Schauspieler dieses Namens trat im Jahre 282 an den Delischen Dionysien auf (bull. de corr. Hell. VII 107).

Endlich möchte ich noch kurz auf die Stilisirung der Inschrift hinweisen. Dem Inhalte nach ein Verzeichniss hat sie doch in der Form mit einem Verzeichniss wenig gemein: man braucht nur irgend ein anderes Siegerverzeichniss zu vergleichen, um den Unterschied zu erkennen. Es ist derselbe Unterschied der zwischen den Ehrenbeschlüssen der Ionisch-Hellespontischen Künstlersynode und denjenigen des Athenischen Volkes besteht. Ein Vereinsehrenbrief

# 278 G. KAIBEL, SCENISCHE AUFFÜHRUNGEN IN RHODOS

ist eben nicht dasselbe wie eine Staatsurkunde, und was ein Verein in Folge eines Vereinsbeschlusses an denkwürdigen Geschehnissen aufzeichnen lässt, steht nicht auf einer Linie mit dem, was der Delische Archon im Namen des Staats in amtlicher Form seinem Nachfolger übergiebt. Die Verantwortlichkeit des Staatsbeamten zwingt zur Beobachtung einer festen Form, die auch ihre praktische Verwerthung findet, der Vereinsbeamte, der die Vereinsschriftstücke aufsetzt, kann inhaltlich und formell freier verfahren, weil die Schriftstücke mehr ornamentalen als amtlichen und praktischen Werth haben.

Strassburg i. E.

G. KAIBEL.

### ATACTA.

(Vgl. diese Zeitschrift XIII 1.)

II.

Eugamonis Telegoniae versum servatum credo in Athenaei X 412 D. Ulixem edacem et gulosum demonstrat ex Homeri versibus  $\eta$  215 sqq. tum  $\gamma \acute{\epsilon} \varrho \omega \nu \tau \epsilon \dddot{\omega} \nu$ 

ησθιεν άρπαλέως κρέα τ' ἄσπετα καὶ μέθυ ήδύ. senis Ulixis casus in Telegonia descriptos esse patet, quam argumentum duxisse constat ex Tiresiae vaticinio λ 134:

θάνατος δέ τοι ἐξ ἁλὸς αὐτῷ ἀβληχοὸς μάλα τοῖος ἐλεύσεται, ὅς κέ σι πέφνη γήραι ὑπὸ λιπάρῳ ἀρημένον.

huius carminis multis locis poterat talis versus aptus esse, velut ubi Polyxeni illa lautissima cena describebatur.

ARCHILOCHI aculeatum dictum Lucianus Pseudolog. 1 tangit τέττιγα τοῦ πτεροῦ συνείληφας (fr. 143), quo poeta cicadae ritu a potentissimi inimici, credo Lycambae, iniuriis malo carmine se defensurum minatur. quid ex hoc simili ortum sit fabularum, docte et acute exponit Piccolominius in Hermae XVIII 267. ipsa vero Archilochi verba (nam Lucianus παραφράζει) reficturo occurrunt Byzantinae duae imitationes, una Leonis philosophi in Matrangae Anecdotis p. 557 τέττιγος ἐδράξαντο τοῦ πτεροῦ, altera aequalis Constantini Rhodii (ibidem p. 628) ἐπεὶ πτερῶν τέττιγος ἐδράξω τάλαν. quae si conferas cum Lucianea forma, non sine veri specie Archilocho hunc restitues dimetrum iambicum

τέττιγος έδράξω πτεροῦ.

eadem structura ultimo carmine utitur Theocritus ἔμεθεν δὲ πλέον τᾶς κραδίας ὤρος ἐδράξατο. aoristi contractam formam praebet, ut mittam dubium fr. 101 [cf. Rennerus in Curtii Stud. I 2, 31], certissimum fr. 94, 1 πάτερ Αυκάμβα, ποτον ἐφράσω τόδε. neque Homericum ἐπεφράσω Φ 410 et similia recte a Nauckio (Mėl. gr.-rom. V 107) temptata esse credo. quae nuper ab eodem

280 H. DIELS

viro doctissimo [Mél. gr.-rom. V 178] Hauptium secuto protracta sunt ex Cedreno et Miscellaneis Milleri p. 210 Archilochia, ea recte ab Hillero repudiata sunt (Bursiani annal. 46. 1886, 66). scilicet Byzantini, quibus vix integra carmina super erant, umbram certe iambographi excitare animi causa certabant. quod studium mirifice fictis illis eisque spurcissimis carminibus illustratur, quae Antonius Elterus nuper Romae invenit, quaeque ut mox edantur non Archilochi at Byzantinorum causa optamus.

HIPPONAX fr. 43:

κακοίσι δώσω την πολύστονον ψυχήν, ην μη ἀποπέμψης ώς τάχιστα μοι κριθέων μέδιμνον, ώς αν άλφίτων ποιήσωμαι κυκεῶνα πίνων φάρμακον πονηρίης.

κυκεῶνα πίνων, quod explicari posse desperant interpretes, certa ratione emendes, si loci Hippocratis q. f. de victu memineris (1674 K.) κυκεῶν μόνον ἐφ' ὕδατι μὲν ψύχει καὶ τρέφει, ἐπ' οἴν ψ δὲ θερμαίνει καὶ τρέφει καὶ ἵστησιν ἐπὶ μέλιτι δὲ θερμαίνει μὲν ἦσσον καὶ τρέφει, διαχωρεῖ δὲ μᾶλλον. ex tribus his cinni generibus si quis aquosum vel mellitum Hipponacti propinasset, respuisset credo iratus. ergo par est eum postulare

κυκεων' έπ' οίνω, φάρμακον πονηρίης.

(p. 407 Aesch., VII 188 Richter): Porro optime dixit Epicharmus 'Quicumque' ait 'minus delinquit, optimus est vir; nemo est enim innocens, nemo reprehensionis expers'. apud multos ut par est invenitur trivialis haec sapientia, nusquam ipsi qui Epicharmi dicuntur versus. similiter quidem dixerat Simonides fr. 4 πάμπαν δ' ἄμωμος οὕτις οὐδ' ἀκήριος, similiter etiam Simonides in Scopae epinicio οὐ ζητῶ πανάμωμον ἄνθρωπον εὐρυέδους ὅσοι καρπὸν αἰνύμεθα χθόνος et toto hoc carmine. De Simonide versus auctore μηδὲν ἁμαρτεῖν ἐστι θεοῦ καὶ πάντα κατορθοῦν (Schol. ad Greg. Naz. 33 in Piccolominii Estratti inediti Pisae 1879 p. 6) nunc dubito, sed similiter Aeschylus certe in Agamemnone 531 τίς δὲ πλὴν θεῶν ἅπαντ' ἀπήμων τὸν δι' αἰῶνος χρόνον et Theognis v. 327 sq.¹) ad Epicharmii tamen formam proprius

<sup>1)</sup> Galenus de Plac. Hippocr. et Plat. p. 349, 9 Müller συγγνώμη γὰρ ἀνθρώπφ γ' ὅντι καὶ ἀμαρτάνοντι [ώραιόν τι] κτλ. editores non viderunt ώραιόν τι admirantis esse lectoris, quamquam in codice M deesse illud videbant. nunc accedit huic Hamiltoniani codicis summa auctoritas.

ATACTA 281

accedunt inter Romanos Horatius Serm. I 3, 68 nam vitiis nemo sine nascitur, optimus ille est qui minimis urgetur, inter Graecos Andocides II 6: πάντες ἄνθρωποι γίνονται ἐπὶ τῷ εὖ καὶ κακῶς πράττειν, μεγάλη δὲ δήπου καὶ τὸ ἐξαμαρτεῖν δυσπραξία ἐστὶ καὶ εἰσὶν εὐτυχέστατοι μὲν οἱ ἐλάχιστα ἐξαμαρτάνοντες, σωφρονέστατοι δὲ οῦ ᾶν τάχιστα μεταγινώσκωσι.

Quodsi Epicharmium quadrato versu quo solet inclusum fuisse sumas, talia ludere licet:

μεῖον ὅς χ' ἁμαφτάνη, κφάτιστος οὖτός ἐστ' ἀνήφ' οὐ γὰφ ἀναμάφτητος οὖδεὶς οὖδ' ἀμώματος πέλει. ceterum utrum genuina sit illa sententia an hausta ex stramenticio illo Γνωμῶν opusculo, quod Epicharmo subdidit Axiopistus quidam quarto a. Chr. saeculo, diiudicari non licet.

Solonis fr. 4, 21:

έχ γὰρ δυσμενέων ταχέως πολυήρατον ἄστυ τρύχεται έν συνόδοις τοῖς ἀδιχοῦσι φίλοις.

ultimis qui salutarem opem adlaturi erant, eos ne probabilia quidem assecutos esse censeo. an ferenda sunt ista: τῶν ἐτάρων ἀδίχοις νεὶ τοῖς δ' ἀδίχοις ὅφελος, νεὶ τῆς ἀδιχοῦσι φίλους νεὶ τοῖς ἀδιχοῦσι φίλαις νεὶ quod Bergkius in quarta recepit τῆς ἄδιχοῦσι φίλαις vel quod Bergkius in quarta recepit τῆς ἄδιχ' ἐστὶ φίλα? haec omnia vana esse somnia statim intelleget si quis rei metricae animum adverterit. scilicet inter eos, qui eximiam antiquorum elegiacorum artem auribus excipere didicerunt, illud constat vocalium concursum qualis in τρύχεται ἐν nos offendit, non arbitrio committi, sed certis sedibus cum in hexametro tum in pentametro adligari. atque cum in principio utriusque coli i. e. in primo pede pentametri et primo post eius diaeresin legitimus sit hiandi locus, tamen priore loco insuper sententia incidi solet, quo facilius mora sive excusetur sive obscuretur. adeo delicati fuerunt illi poetae, quod ut ipse iudices, en habes omnia huius generis antiqua exempla

Callini ὧ νέοι; οὐδ' αἰδεῖσθ'
ἔσθαι, ἀτὰρ πόλεμος
ἔρχεται, ἐν δ' οἴκφ
Τητιαεί γίγνεται, οὕτ' αἰδὼς
ὧ νέοι, ἀμφοτέρων δ'
ἢ ξίφει, οὐτάζων (sic interpungendum)
Αrchilochi σφενδόναι, εὖτ' ἂν δὴ
ἐρρέτω ἐξαῦτις

Mimnermi κοιίλη, Ἡφαίστου Solonis ἔρχεται, ἀλλ' ἀδίκοις.

Ilinc apparet pentametrum, unde profecti sumus, pausam habere post τρύχεται. ergo quae restant cum particula sint adnectenda, ipse sententiarum contextus ad hanc lenissimam nos ducit emendationem

τρύχεται, εν συνόδοις τ' Ισ' άδικοῦσι φίλοι. constat Solonem intestinum bellum, quod hic deplorat, sic composuisse, ut neutri parti concedens ipse tamquam in superiore gradu consisteret. ita in iambo dixit εἰ γὰρ ἤθελον ἃ τοῖς ἐναντίοισιν ήνδανεν τότε, αὖθις δ' ἐμοῖς φίλοισι συνδοᾶσαι βία, πολλῶν ᾶν ἀνδρῶν ήδ' ἐχηρώθη πόλις. quae verba etiam qui aliter legunt atque ego proposui (Act. Ac. Ber. 1885, 38), de sententia non ambigunt. iam igitur intellegimus, qui sint δυσμενείς illi qui v. priore contra ponuntur. vix recte enim ex v. 19 η στάσιν ἔμφυλον πόλεμόν θ' εύδοντ' ἐπεγείρει externum bellum έx δυσμενέων imminens indicari aliquis coniciat. nam ταχέως τούχεται de hostibus si accipiatur sensu caret, ut de reliqua pentametri parte taceam. tum si comprehendit poeta proximo versu 23 ταῦτα μὲν ἐν δήμφ στρέφεται κακά, de civium discidio agi conficitur. ergo δυσμενείς illos, qui urbem comedunt, optimates intellego, qui honores soli occupare et in plebem summa superbia grassari solebant. obstant istis amici (φίλοι) Solonis i. e. popularis factionis duces, quos utrosque ab iniustis facinoribus se prohibuisse testatur fr. 5, 5:

ἔστην δ' ἀμφιβαλών χρατερὸν σάχος ἀμφοτέροισιν, νιχᾶν δ' οὐχ εἴασ' ἀμφοτέρους ἀδίχως.

quid sit intellegendum ἐν συνόδοις illud aperiet locus Memorabilium III 5, 16, ubi Pericles Xenophonteus similiter Atheniensium discordiam castigat et Lacedaemonios ut exemplar concordiae laudat; inter alia obiurgat μάλιστα δὲ πάντων ἔν τε ταῖς ἰδίαις συνόδοις καὶ ταῖς κοιναῖς διαφέρονται καὶ πλείστας ὁἰκας ἀλλήλοις δικάζονται καὶ προαιροῦνται μᾶλλον οὕτω κερδαίνειν ἀπ' ἀλλήλων ἢ συνωφελοῦντες αὐτούς κτλ. opponuntur igitur in Solonis disticho ἄστυ et σύνοδοι et chiastice haec contraria ponuntur: inimici potentia abusi in publicis bonis praedanţur, sodales item in rebus privatis inhonestum lucrum facessunt. sodales enim altera classis civium, cuius erat ipse Solon, ut equites Romani in negotiatorum erant numero. fieri autem potest, ut ex

ATACTA 283

talibus Solonis locis fabulae illae de amicorum avaritia ortae sint quas refert Plut. Sol. 15.

THEOGNIS v. 371:

Μή μ' ἀέχοντα βίη, κεντῶν ὑπ' ἄμαξαν ἔλαυνε εἰς φιλότητα λίην, Κύρνε, προσελχόμενος.

in λίην quod aperte depravatum est, nimis se torserunt critici, praepositionis propria vi, quae inesse debet in προσελκόμενος, non recte perpensa. haud difficile erat una hasta addita verum recuperare εἰς φιλότητ ἀνίην, Κύρνε, προσελκόμενος. Noli, inquit, invito mihi servitutis iugum iniungere amori tuo tormenta admiscens. φιλότης Cyrni intellegenda, ut medium προσελκόμενος indicat et omnino apud eroticos scriptores φιλότητα ὁ ἐρώμενος, ἔρωτα ὁ ἐρών exercet. ergo Cyrnus taedium paraverat poetae sua superbia et est hoc distichon tanquam missionis praenuntius, quae fit v. 1337, ubi redit recalcitrantis iumenti imago:

οὐκέτ' ἐρῶ παιδός, χαλεπὰς δ' ἀπελάκτισ' ἀνίας μόχθους τ' ἀργαλέους ἄσμενος ἔξέφυγον, ἐκλέλυμαι δὲ πόθου πρὸς ἐυστεφάνου Κυθερείης, σοὶ δ' α παῖ χάρις ἔστ' οὐδεμία πρὸς ἐμοῦ. correptum in medio ἀνίην dixit poeta v. 874 et 76.

Platonis comici fragmentum recuperavit nuper Nauckius in Kockianae sylloges censura (Mélanges gréco-rom. III 118) ex Milleri Miscellaneis. ibi legitur p. 217 εύρηται καὶ ἐν συστολῆ τὸ Μίνως παρὰ Πλάτωνι (τῷ κωμικῷ adde ex etymologo Gudiano p. 394, 25 cf. Sternbach Wiener Stud. VIII 259):

ίν' απερ δοκης Αχιλλεί έστιν ότε Μίνω.

Nauckius etsi bene perspexit vocem Mivws in senarii ultimo pede positam fuisse, unde correptio prioris syllabae grammatico constaret, versum ipsum refingere recusavit. videat vir egregius, num hic sibi placeat:

ΐναπερ ποδώκης ἐστὶν Αχιλεὺς ὅ τε Μίνως. nemo erit quin exemplar statim adgnoscat:

φίλταθ' 'Αρμόδι', οὔτι που τέθνηκας, νήσοις δ' ἐν μακάρων σέ φασιν εἶναι ἵναπερ ποδώκης 'Αχιλεὺς

Τυδεϊδην τέ φασιν ἐσθλὸν Διομήδεα. celeberrimi scolii, cuius etiam Aristophanes meminit, ita fecit men-

tionem, ut ipsis vocibus ίναπες et Αχιλεύς contra atticum morem

284 H. DIELS

positis auditores adverteret. propterea non laudem, si quis proclivi coniectura ἔστ' Αχιλλεὺς commendet.

Scolii versum alterum idem Nauckius (Mél. gr.-rom. V 181) haud recte tetigit. quasi elvat illud sonaret humile, emendabat quasi valeiv. non praevidit scilicet ille, suo se mox invento refutatum iri. quid enim? Plato nonne elvat suo versu confirmare videtur? quod multo huic loco aptius iudico quam valeiv. opposita enim sunt manifesto  $\tau e \Im v \acute{a} v a \iota$  et elvat, unde verbi vis in vivendi significationem augetur. qui usus ut cothurnum non dedecebat (cf. Vahleni exempla Sitzungsber. d. B. Ak. 1888, 38), ita aeolici carminis simplicitati unice erat appositus.

Ηποροτυς Ι 200: Babylonii ἐσβάλλουσιν ἐς ὅλμον καὶ λεή-ναντες ὑπέροισι σῶσι διὰ σινδόνος, καὶ ὃς μὲν ᾶν βούληται αὐτῶν ᾶτε μᾶζαν μαξάμενος ἔχει, ὁ δὲ ἄρτου τρόπον ὁπτή-σας. rescribe ἔδει. hanc verbi formam exhibet inter Ionicos etiam Hippocrates q. f. de prisca med. I 580 Littré ἔδων καὶ πίνων. eandemque restitue Archestrato fr. 20 Ribb. (Athen. VII 303 e):

καὶ θύννης οὐραῖον ἔχειν — τὴν θυννίδα φωνῶ
τὴν μεγάλην, ἦς μητρόπολις Βυζάντιόν ἐστιν —
εἶτα τεμών αὐτὴν ὀρθῶς ὅπτησον ἅπασαν
άλσὶ μόνον λεπτοῖσι πάσας καὶ ἐλαίψ ἀλείψας,
θερμά τ' ἔδειν [ἔχειν Α] τεμάχη βάπτων δριμεῖαν ἐς ἅλ

θερμά τ' ἔδειν [ἔχειν Α] τεμάχη βάπτων δριμεῖαν ἐς ἅλμην. itemque fortasse eiusdem fr. 38 R. [Ath. VII 321 c]:

ήνίκα δ' ᾶν δύνοντος ἐν οὐρανῷ Ὠρίωνος μήτης οἰνοφόρου βότρυος χαίτην ἀποβάλλη τῆμος ἔδειν [ἔχειν Α] ὀπτὸν σαργὸν τυρῷ κατάπαστον cf. eiusdem fr. 62 R.

Gorgiae luculentum Olympici fragmentum e Clemente exsculpsit Bernaysius (Mus. Rh. VIII 432 = Abh. I 121): τὸ ἀγώνισμα διττῶν [l. δισσῶν] δὴ ἀφετῶν δεῖται, τόλμης καὶ σοφίας, τόλμης μὲν τὸν κίνδυνον ὑπομεῖναι, σοφίας δὲ τὸ αἴνιγμα γνῶναι. τὸ γὰφ κήφυγμα καλεῖ μὲν τὸν βουλόμενον, στεφανοῖ δὲ τὸν δυνάμενον. minora in Clemente vitia Bernaysius abstersit, aenigma illud cum temptat τὰ αἴσιμα non solvit. versari vides oratorem in certaminis olympici similitudine, quam si continuatam velis, repone τὸ πλίγμα i. e. luctatoris status. rhetoris artem ut explicaret, omnino ait animo et doctrina opus esse certantibus. tum more suo adumbratas notiones oppositi artificio illustrans: animi est, inquit, subire periculum, doctrinae autem statum modum-

ATACTA 285

que luctandi didicisse. verbum πλίττειν, unde πλίγμα, antiquitatem redolet, in quo deformando et in alia omnia pervertendo scribarum nationem coniurasse scite monet Cobetus (V. L. 135). atque eo aptius hanc metaphoram restituemus, quia tum temporis ea in sophistarum orationibus ex novitate commendationem habebat, ut est in Daetalensium celeberrimo fragmento (198 K.) η μην ἴσως σὺ καταπλιγήσει τῷ χρόνφ. respondet antiquitatis laudator: τὸ καταπλιγήσει τοῦτο παρὰ τῶν ξητόρων i. e. a Thrasymachi secta, quae Gorgiae non immerito praelusisse creditur et agrum laetificasse, in quo paulo post Sicula seges incredibilem in modum pullulavit.

THUCYDIDES IV 128, 5 narrat Brasidae milites Perdiccam socium post fugam ex Illyria suspectum habere coepisse: ἀπὸ τούτου τε πρώτον Περδίκκας Βρασίδαν τε πολέμιον ενόμισε καὶ ες τὸ λοιπον Πελοποννησίων τη μεν γνώμη δι' Αθηναίους ού ξύνηθες μΐσος εἶχε, τῶν δὲ ἀναγκαίων ξυμφόρων διαναστας ἔπρασσεν ὅτφ τρόπφ τάχιστα τοῖς μὲν ξυμβήσεται, τῶν δε ἀπαλλάξεται. secuntur hodie plerique Madvigium qui scholii lectionem se redintegrare opinatus τῶν δὲ ἀναγκαίψ ξυμφόρφ διαναστάς sive διαστάς coniciebat. quod esse volunt: rerum necessitate coactus discessit a Brasida. quid? ipsa necessitas nonne ad Peloponnesios adduxerat adductumque retinere debebat? interciderant quidem irae et iniuriae acceptae recordatio, quae veris Perdiccae commodis officiebant, sed nulla rerum ipsarum vicissitudo, Atheniensium magis conciliatura amicitiam. praeterea διαναστάς vel διαστας secessum significare quod ille voluit non potest. immo dicendum erat Perdiccam illos adscivisse spreta ac deserta necessaria cum Lacedaemoniis coniunctione. quod graece vix aptius dici potest quam τῶν ἀναγκαίων ξυμφόρων ἐξαναστὰς, quae coniectura commendatur a perpetua et antiqua illa syllabarum δι et έξ in codicibus permutatione, quam feliciter et infeliciter ad emendandum saepe adhibuerunt Meinekius et Cobetus.

IIERACLIDAE Pontici q. f. Polit. 22 [Rose, Aristot. fr. Berol. 1886 p. 380. 50] Μάγνητες δι' ὑπερβολην ἀτυχημάτων πολλὰ ἐκακώθησαν. inepte dicitur ἀτυχημάτων et ineptius defenditur, quasi sit idem quod ἀσεβημάτων. nam etsi superbia Magnetum recte causa calamitatis dicitur (cf. Theognis vv. 603 sq. et 1103 sq. qui ΰβριν apud Callinum notatam; invenit v. Strabo XIV 647 et Athen. XII 525 C), non potest ἀτυχημάτων hoc significare, sed αὐχημάτων,

quod similiter dictum est atque in Dionysii Antiquitatum VII 45 ἀπὸ τῶν ὑπερηφάνων καὶ τυραννικῶν αὐχημάτων.

ΙΑΜΑ ΕΡΙDΑURIUM XXXII [Ephemeris archaeol. 1885 p. 7, 64]: οὖτος ἔν τινι μάχα ὑπὸ δόρατος πλαγεὶς ἀμφοτέρων τῶν ὀφθαλμῶν τυφλὸς ἐγένετο καὶ τὰν λόγχαν ἐνιαυτὸν ἐν τῷ προσώπῳ περιέφερε, ἐγκαθεύδων δὲ ὄψιν εἶδε. ἐδόκει οἱ τὸν θεὸν ἐξελκύσαντα τὸ βέλος εἰς τὰ βλέφαρα τὰς καλουμένας ..... πάλιν ἐναρμόξαι. ἁμέρας δὲ γενομένας ὑγιὶς ἐξῆλθε. lacunam expleverim voce λογάδας. λογάδες sunt proprie τὰ λευκὰ τῶν ὀφθαλμῶν, tum ipsae pupulae velut Sophro dixit λοξῶν τὰς λογάδας (cf. Soranus in Etymologicis ed. Scheele Dissert. Argent. VIII 237).

In III [Eph. arch. 1883 p. 199, 31] incredulus curatur, sed Asclepius poena hac eum dimittit ὅτι τοίνυν ἔμπροσθεν ἀπίστεις αὐτοῖς [scil. τοῖς ἐπιγράμμασι τοῖς ἐπὶ τῶν πινάκων v. 30] οὐκ ἐοῦσιν ἀπίστοις, τὸ λοιπὸν ἔστω τοι, φάμεν, ἄπιστος [ά ὄψις]. sic extrema suppleo somnium curati intellegens. priora restituit H. Weil.

Ultimum [Eph. arch. 1885 p. 15. 133] sic legendum τούτου ὕπαρ χὰν ποτιπορευομένου [δάκνων] αὐτοῦ τοὺς πόδας καὶ ἐξαιμάσσων ὑγιῆ ἐπόησε.

In Apollonio Rhodio soloecismum tolerant

ΙΝ 405 βήσομεν οὐ δ' ᾶν δμῶς περιναίεται ἀντιόωσιν Κόλχοις ἦρα φέροντες ὑπὲρ σέο νόσφιν ἄνακτος.

nam indicativus nihil excusationis habet ex I 197 et 424 atque pessima nititur Guelserbytani side, proletarii libri, quem tamen Merkelius miro iudicio iuxta Laurentianum posuit. qui cum ἀντιόωντες exhibeat, nullo negotio ἀντιόωντο restituitur; medio usus est etiam I 470 καὶ εὶ θεὸς ἀντιόωτο.

Callimachi fr. 538 accessit ex Milleri etymologo Florentino (Mélanges p. 51) ἀτμήν, ⟨ἄτμενος add. ex Et. magno 164, 32⟩ δ δοῦλος Καλλίμαχος φιλαδελφίων ἀτμένος ἢ ἀδείμων . lego . . . Φιλαδελφείων ἄτμενος ἦα δόμων,

insigne adulantis poetae de se ipso testimonium, quod ex epigrammatis vel prologo Aetiorum ductum esse aliquis coniciat. ceterum tenendum quod addit etymologus Gudianus p. 262, 25 ἄτμενος οὐ μόνον ὁ δοῦλος, ἀλλὰ καὶ ὁ τεταγμένος ἐλεύθερος. idem refert Ptolemaeus περὶ διαφορᾶς λέξεων ed. Heylbut Hermae XXII 396, qui rectius exhibet ὑποτεταγμένος. formam τηα ex Callimacho

ATACTA 287

citat Heraclides (Callim. fr. 342) et usurpat ex Homero [E 808 et  $\xi$  212] etiam Apollonius Rhodius 3, 978.

ALEXANDRUS AETOLUS in Piscatore (p. 238 M. Ath. VII 296 e) de Glauco dixit:

γευσάμενος βοτάνης, ην Ήελίψ φαέθοντι ἐν μακάρων νήσοισι λιτη φύει εἴαρι γαίη. Ἡέλιος δ' ἵπποις θυμήρεα δόρπον ὁπάζει ὕλην † ναιετάουσαν, ἵνα δρόμον ἐκτελέσωσιν ἄτρυτοι καὶ μή τιν ἕλοι μεσσηγὺς ἀνίη.

exhauriri non posse pabulum illud dicendum erat, quod cottidianum equorum cursum sublevaret. scribendum igitur videtur  $\mathring{v}\lambda\eta\nu$   $\mathring{alevaov}\alpha v$ , i. e.  $\tau\varrho o\varphi \mathring{\eta}\nu$   $\mathring{alevaov}$  quod dixit Xenophon Ag. I 20 (simil. Vectig. 4, 17).  $\mathring{v}\lambda\eta$  autem non silvam vel lignum, sed omne genus herbarum fruticumve intellegendum est, ut idem Xenophon in Oeconomico aliquotiens inertes herbas frugibus intermixtas  $\mathring{v}\lambda\eta\nu$  appellavit (17, 12) et Aristoteles pisces quosdam dicit  $\mathring{v}\ell\mu\epsilon\sigma\vartheta\alpha\iota$   $\mathring{v}\ell\nu$   $\varphi vo\mu\ell\nu\eta\nu$   $\mathring{v}\ell\eta\nu$  i. e. algam. neque aliter, ut poetam affero, de angue dixit Nicander Ther. 127  $\varkappa\epsilon\varkappa o\varrho\eta\mu\ell\nu\eta$   $\mathring{v}\ell\eta\varsigma$  (i. e.  $\ell\rho\sigma\varkappa\eta\varsigma$   $\ell\nu\ell\nu$ ) schol.). sic igitur clare, quamvis haud ita poetice, circumscribitur planta illa immortalitatem afferens, de qua Aeschylus in Glauco dixerat  $\ell\nu\ell\nu$ 0  $\ell\nu\ell\nu$ 2  $\ell\nu\ell\nu$ 2  $\ell\nu\ell\nu$ 3  $\ell\nu\ell\nu$ 4  $\ell\nu\ell\nu$ 4  $\ell\nu\ell\nu$ 4  $\ell\nu\ell\nu$ 5 et Nonnus in Dionysiacis XXXV 75:

δεῖξον ἐμοὶ βοτάνην ζωαρκέα, δεῖξον ἐκείνην ης ποτε σοῖς στομάτεσσιν ἐγεύσαο καὶ βίον ἕλκεις ἄμβροτον ἀ ε ν ά ο ι ο χρόνου χυχλούμενον ὁλκῷ.

cf. Athen. XIV 679 A. ἀενάουσαν κρήνην praeiverat Antimachus (59 Kinkel); utriusque fons est Odyssiae ν 109 ἕδατ' αἰενάοντα.

ARTEMIDORUS Daldianus Onirocriticon scriptor Suida teste etiam auguralem artem libris complexus est (ἔγραψεν ὀνειφοκριτικὰ ἐν βιβλίοις δ, οἰωνοσκοπικὰ καὶ χειφοσκοπικά). eius operis mentionem facit Galenus, qui etiam patris nomen adhuc ignotum aperit XV 444 K. ἐδείκνυε (augur quidam graecus) δὲ καὶ ᾿Απόλλητος καὶ ᾿Αθηναίου καὶ Χαιρήμονος καὶ ᾿Αρτεμιδώρου τοῦ Φωκᾶ ἄλλων τέ τινων οἰωνιστῶν ἐνδόξων βίβλους αὐτῷ μαφτυρούσας. hoc confirmat, quod vulgo sumunt, sub Antoninis vixisse et scripsisse Artemidorum, aequalem Maximi Tyrii. hunc enim sub Cassii Maximi persona latere, ad quem mittit Artemidorus librum suum, admodum est verisimilis coniectura Ottonis Hirschfeldii (apud Kraussium Artemidori interpretem Vindob. 1881

p. VIII cf. Gomperz Annal. gymn. austr. 1881, 501). contra eundem Maximum sophistam esse istum Sidonium, quem Lucianus in Demonactis vita 14 exagitat, vana mihi esse videtur F. Fritzschii ariolatio (in Luc. ed. II 1 198).

In Galeni loco primi scriptoris nomen Απόλλητος ipsa formatione corruptionem prodit. nempe scribendum est Πόλλητος. is fuit celeberrimus coniecturalium artium scriptor. eum Marinus in Procli vita 10 iuxta Melampodem ponit et Suidas inter multa eius scripta etiam οἰωνοσχοπικά ἐν βιβλίοις ὀχτῶ enumerat. scripsit ionice ut ex titulis quibusdam Suidae apparet unde conici licet et ipsum Galeni saeculo vixisse, quo Iadis usum resuscitatum mirum quantum elegantioribus hominibus placuisse constat. neque minus constat tum maxime ariolorum artem usquequaque terrarum floruisse.

Berolini.

H. DIELS.

### ZUM TESTAMENT DER EPIKTETA.

Unter den süddorischen Inschriften verdient der Stein, welcher das Testament der Epikteta enthält und von Boeckh C. I. G. 2448 mit überzeugender Begründung als aus Thera stammend erwiesen ist, in sprachlicher wie sachlicher Hinsicht besonderes Interesse. Gleichwohl ist derselbe seit Maffei nicht wieder untersucht worden. Ich benutzte daher, als ich vor einigen Wochen Verona passirte, die Gelegenheit, die dort in der Nordhalle des Museo Lapidario (Maffeiano) eingemauerte Inschrift mit dem Abdruck bei Cauer Delectus 2 148 zu collationiren, und theile das Resultat der Nachprüfung im Folgenden mit.

Die Inschrift besteht aus acht Columnen (A — H) zu 33 bis 41 Zeilen, welche Columnen auf vier aneinanderstossenden Platten so angebracht sind, dass auf der ersten Platte Columne AB und ein Drittel C, auf der zweiten der Rest von C, D und ein Drittel E, auf der dritten der Rest von E und ein Viertel F, auf der vierten der Rest von F, G und H enthalten sind. Also schneiden die Steinfugen die Columnen CEF, was desshalb zu bemerken von Wichtigkeit ist, weil die Mehrzahl der unleserlichen Stellen an den Fugen liegt, wo eben die Schrift litt. Die Buchstabenhöhe beträgt 11-12 mm, nur der quer über die vier Platten fortlaufende Kopf der Inschrift hat Buchstaben der doppelten Höhe (22 mm). Intercolumnien schwanken zwischen 1-2 cm Breite. Die Columnen haben verschiedene Breite; die Zeilenlänge überschreitet die sonstige Breite ihrer Columnen nicht; nur die letzte Zeile in H geht um zwei Buchstaben über den Rand hinaus, ein Zeichen, dass die Inschrift am Ende nicht verstümmelt ist. Die Höhe der Columnen beträgt 40 cm, die des Steines 45,5 cm, die Gesammtlänge der Platten 2,855 m (86 + 67 + 52 + 89,5 cm).

Die Buchstabensormen sind AKΓΣΤΥΩ und Z, wosür nur in εξοδιαζέτω F 23 I steht. Darnach wie nach dem Zustande des Hermes XXIII.

290 B. KEIL

Dialectes und der Orthographie und vor allem nach ihrem ganzen Habitus wird man die Inschrift eher in den Anfang des zweiten, als das Ende des dritten Jahrhunderts setzen mögen.

Ich gebe zunächst einfach die Varianten¹) und bemerke, dass ich absichtlich überall genau angezeigt habe, was ich noch lesen konnte, was nicht mehr; denn der Stein hat, seit ihn Maffei, auf dessen Publication Boeckhs Wiedergabe beruht, copirte, entschieden gelitten; das ist bei der Ausbewahrungsart nicht wunderbar; denn ich habe, da ich die Inschrift von Columne F ab während eines hestigen Gewitters collationirte, selbst erlebt, dass der Wind den Regen in die offene Halle bis auf die Wand, in der die griechischen Inschriften eingemauert sind, trieb. Es erscheint mir hohe Zeit, dass die dort befindlichen Inschriften einmal methodisch nachgeprüft werden, ehe sie noch unleserlicher werden. Es sind darunter sehr bedeutende Steine; die Mehrzahl von ihnen haben die Venezianer von den Inseln nach Italien gebracht, als das Beste noch nicht selten war. Ich hebe die Ungunst der Witterung auch für meine Lesung hervor, auf welche in den Columen F-H die schlechtere Beleuchtung nicht ohne Einfluss geblieben sein mag.

Der Kopf der Inschrift steht in einer Linie, über die ganze Inschrift fortlaufend, und zwar Ανδραγόρας Φοίνικος über col. AB, Ἐπικτήτα Γι. JNΟΥ über DE, ΚΡΑΤΗ ΣΙΛΟΚΟΣ Φοίνικος über FG; es folgte darauf kein Name, noch war je ein Platz für einen solchen, also ist Boeckhs Vermuthung, dass Φοίνιξ ..... dahinter zu ergänzen sei, falsch; vgl. unten.

col. A  $5 \times \alpha i$ ] IMAI  $6 = \text{PITE} \times \text{EIA} \times \text{MEN}$   $7 \times \text{ETIKA}$   $9 \cdot \text{N} \times \text{PO} \times \text{*} 18 \times \text{MOY}$ , also  $\hat{v}[\iota] \circ \hat{v}$  zu schreiben, wie auch 12 der Diphthong steht. 27 KOINE ON, in der unleserlichen Stelle entweder IN oder W; sollte das auf  $\times \text{ouv} \in i \circ v$  führen? es wäre gegen den constanten Sprachgebrauch der Inschrift. \*29  $\times \text{EVA} \times \text{EVA}$ , was Boeckh gefordert hatte und der Sinn verlangt; vgl. unten.

col. B. Von 2 nur noch EMME erkennbar, über die ganze Stelle vgl. unten. 3 nur noch PONOMΩNKAI......Ο...Α-PO...... 4 [καὶ τὸ τέμενος] nichts. 5 MOYE....Λ.....

<sup>1)</sup> Mit einem Stern habe ich diejenigen Lesarten ausgezeichnet, die mir in den Text zu recipiren scheinen. Die undurchbrochene Verticale bedeutet natürlich Zeilenende, die durchbrochene dagegen die Steinfuge, die die Columnen CEF schneidet.

col. C. 3 f. ΚΑΜΗΑΠΟΔΩΙ | ΔΩΙΕΡΙΤΕΛΕΙΑ ... ΚΛΑ-PONOMOI, also Dittographie beim Zeilenübergang. 4 MHN I 6 MEΛΑΙΝΑΙΣ, das erste A sicher. 8 ΔΙΑΚΟΣ ...ΔΡΑΧΜΑΣ MEY, sicher. 10 τãν] T... **χαὶ]** . ΑΙ 9.OMEN ONOMATAEΣTI, also ohne τάδ'; am Ende der Zeile 4 Stellen freigelassen, weil in der folgenden die Namenaufzählung beginnt. 14 ISOKAEYS \*15  $\Delta$ E..O $\Theta$ ESIAN, also [vi]o9e $\sigma$ iav, vgl. 17 EY . ΓΟΡΑ 16 ΓΡΑΞΙ. ΕΛΟΥΣ ACNOGENHE, sicher. \*19 B $\Omega$ AKPATHEAL.  $\Omega$ EGENOYE, was C. Keil bei Benseler s. v. Βωδακυάτης — in seinen Schriften habe ich nach der Correctur dieser Stelle vergeblich gesucht, also liegt wohl Privatmittheilung vor - schon forderte, einen richtigen Namen statt  $B\omega\delta\alpha\kappa\rho\dot{\alpha}\tau\eta\varsigma$ ;  $B\omega\lambda\alpha\kappa\rho\dot{\alpha}\tau\eta\varsigma$  also auf dem Steine.  $\Box OP \Box \Omega \Box A$  20  $B\Omega \Box AARPATOY \Sigma$ , das erste falsche A konnte auch ein  $\Delta$  sein; es wird aber wohl überhaupt ein Sprung täuschen. 21 EXEKPATOY, sicher. 22 AΓAΘΟΣΤΡΑΤΟ. 24  $\Delta\Omega$ POKAE.  $\Delta\Delta\Sigma$  25 IMEP.  $\Omega$ NTO $\Sigma$ erste zal] K .. 27 ΓΟΡΕΥΕΣΘΩΣΑ. ΔΕ TOYTOIΣ-ΣΥΝΟΙΚΟΥΣΑΙ 28 TAT . KNA \*29 καί] KAHI, also ξως κα τι υπὸ τὸν πατέρα, so ist das sehr anstössige Fehlen der Copula im Conjunctiv vermieden und das sinnlose xal fortgeschafft. PA. EPA \*32 TA TANTEKNAKATATAAYTA, also τὰ αὐτὰ zu schreiben. 35 ΘΥ. TEPEΣ, bei Cauer<sup>2</sup> Druckfehler θυρατέρες. \*37 ΤΕΛΕΣΙΓΓΑ ΚΑΙΚΑΛΛΙΔΙ-KAAIΣOKΛΕΥΣ, somit fehlt das sinnlose καὶ, welches eine Personalbezeichnung ά Ἰσοκλεῦς glauben machte; Basilodika und Telesippa sind Töchter des Thrasyleon, Kallidika Tochter des Isokles: Καλλιδίκα ά Ισοκλεῦς. 39 ΘΥΓ. . ΗΡ 40 XAP ..... 41 ANTIΣΘENH......

col. D. 9  $\delta \hat{\epsilon}$ ]  $\Lambda \Sigma$ , so. \* $\Lambda$ AMBANEN, sicher. 13 TE.OY 14  $v \hat{\iota} \dot{\omega} \nu$ ] Y..N 15  $\tau \hat{o} \nu \mu \hat{\epsilon} \nu$ ] T...N 16 MOY $\Sigma$ AI...N $\Delta$ E 17 KA...KTHTAITON $\Delta$ .| 18 KPAT..I $\Lambda$ OX $\Omega$ IKAI.N|

292 B. KEIL

19 AΓ. ΘΑΙ 20 f. TANTAN, Dittographie wie C 3. 26 KA|Θ 37 ΤΟ ΣΓΥΓΧΑΝΟΝΤΟΣ

col. E. 2 KATA ... NOMOS 3 ESO..... TEISH, die Lücke gestattete wohl an amoreion zu denken, aber der Sprachgebrauch bestätigt Masseis Lesung; entivelv ist persolvere, daher stets ές ο κα έκτείση Ε 21. 34 Z. 2. 22, αποτίνειν solvere, daher mit der Strassumme verbunden D 36, E 18. 4 PIPT .... [7000 $\Delta$ ON, also  $\pi i \pi \tau [ov\sigma \alpha \nu \ \pi] \acute{o} \vartheta o \acute{o} \sigma \nu$ , wie der Dialect verlangt. \*5 | TYΓΧΑΝΩ.....THP 6 K ΑΙΕΙΙΙΔΑΝΕΙΖΕΣΟΩ, also ἐγδανειζέσθω zu lesen, wie die betreffende Commission (Ε 7, F 30) selbst auch ἐγδανεισταί heisst; die halbe Hasta vor Δ muss Sprung sein, denn an EPI- zu denken verbietet der constante Sprachgebrauch. 7 EFE SANEIXTAN 8 AZIOXPE DIX 9 ΟΥΣΙΑ.ΤΑΙΣ 10 ΤΑΝ 12 ΕΙΔΕΚΑΤ .ΔΩΡΕΑΣ, vgl. unten. 13 ΔΕΞΟΥΝΤΑ. 14 Ο'. ΑΡΑΓΙΝΟΜΕΝΟΙ \*15 ληψοῦνται] ΛΑΜΥΟΥΝΤΑΙ, λαμψοῦνται verlangt schon der Dialect. 19. ATON 20 AYTON. APTYTHP .Σ| $^{21}$ ΤΩ 22 MET . XETΩ EΓΙΜΗΝΙΕΥΣΑ| $^{22}$ ΤΩ, sicher. 23 ΔΕΚΑΤΑ JTON; δὲ κατ' αύτον mit unterbliebener Aspiration zu schreiben, halte ich für salsch; es wird das A nach dem A ausgefallen sein und κατά αύτὸν zu belassen sein; der Raum an der Fuge ist zu klein, als dass diese A dagestanden haben könnten. 24  $\Gamma.OO\Delta\Omega N$  25  $\delta s$ ]  $\Sigma$  26  $\Delta O$ . El 29 E.IBAAAOY $\Sigma$ AN \*30  $\Omega$  TKA, mit Iota. 31  $\Delta$ PA. MA $\Sigma$ 32 E.  $\Omega$  33 |TH.OSKA. NEXYPASIAN 34 |MH.E-TE...Ω 35 ταν]...Ν 36 ΤΑΙΣ. ΟΥΣΑΙΣ 37 ΓΥΡΩ-. ...ΝΙΚΩΝ

col. F.  $2 \Sigma TE\Phi$ . NPS  $3 \odot Y\Sigma I.$  .ANTA  $4 \odot E.$   $\Sigma TA$  5 Vor der Zeile in der Intercolumnie ein Buchstabe, anscheinend ein  $\Xi$  KAIE. ..TAN  $6 \times \alpha i$ ] .Al  $7 \in K$ .  $\Omega N$   $8 \times T$ . THPO $\Sigma$  9 HP $\Omega\Sigma$  .KAI 11  $\times \alpha i$ ] .I 12  $\tau[\iota\nu]\alpha$ ] T. .A, vgl. unten. 13 KPATH $\Sigma I.$  .X $\Omega I$  14  $\Gamma \in \Gamma P$  .TAI 15  $E\Gamma IMHN$  .Ol 17  $\times \alpha i$ ] K.I 18 . $\Xi OYNTI$  19  $\delta$   $\delta \epsilon$  OI $\Delta E$ , Schreibsehler nach dem vorhergehenden AYTOI T.I $\Sigma$  22 A $\Gamma$ .  $\Delta\Omega TAI$  23  $\delta \epsilon$   $\Delta$ . 24  $\Sigma YNA\Gamma$ .  $\Sigma$  29 .PE $\Sigma BY$ -TATA \*30  $E\Gamma\Delta ANEI\Sigma TA\Sigma$  KAI, vgl. zu E 6. 31  $\tau \delta$   $\epsilon \times I$  T. K \*32 AYT $\Omega$ .  $\Gamma IBAA$ , die Lücke scheint für  $\Gamma IE$  vor der Fuge zu eng, so dass das stumme Iota gesehlt haben wird. \*33 NOMONEITAN. .AOHKAN, es steht nicht  $\Gamma IE$  wie Massei

giebt, sondern El, was mit  $\tilde{\epsilon}$  zu transcribiren ist, wie auch  $\tilde{\epsilon}$  G 31 (bis) H 6 für  $\tilde{\eta}$  sich geschrieben findet; anstössig ist dann das folgende  $\kappa a i$ , da man doppelte Disjunction erwartet; allein  $\tau \delta \nu \nu \delta \mu o \nu \epsilon i \tau \delta \nu \delta \iota a \vartheta \dot{\eta} \kappa a \nu$  steht dem  $\tau \dot{\alpha} \delta \delta \xi a \nu \tau \alpha \tau \bar{\psi} \kappa o \iota \nu \bar{\psi}$  als inhaltlich verschiedenes gegenüber, wie auch in  $\kappa a \tau \dot{\alpha} \tau \epsilon \tau \dot{\alpha} \nu \delta \iota a \vartheta \dot{\eta} \kappa a \nu \kappa a i \tau \dot{\alpha} \nu \nu \delta \mu o \nu \kappa a i \tau \dot{\alpha} \delta \delta \xi a \nu \tau \alpha \tau \bar{\psi} \kappa o \iota \nu \bar{\psi}$  (— G 27 ff.) die ersten beiden Glieder offenbar dem letzten gegenüber enger zusammengefasst sind. 35  $\epsilon \pi$ ] ... 36 KOIN... El 37 OΦEI $\wedge$ ...  $\Omega$ IKOI

col. G. \*12 ΟΚΑΚΑΜΗΩΝΤΕΓΡΑΤΑΙ, vgl. unten. 22 ΕΚΤΕΙΣΕΙ 26 ΔΗ \*30 ΚΑΤΑ|<sup>31</sup>ΤΟΝΝΟΜΟΝ, also fehlt der nach dem Sprachgebrauch geforderte Artikel nicht; vgl. F 28. 31. 33, G 26. 28, H 17. 20. 31; übrigens steht νόμος im Singular immer von dem vorliegenden Vereinsstatut; das öffentliche Recht wird mit οἱ νόμοι bezeichnet: κατὰ τοὺς νόμους Ε 1. 21. 33, G 5. 24, H 14. Ausnahme macht nur ἐν τοῖς νόμους G 11, was auf das Statut geht; das ist einer der Mängel im scharfen Ausdruck, deren es nicht wenige in der Inschrift giebt. 36 Α|<sup>37</sup>Γ.....ΤΩ

col. H. 4  $\Gamma$ A///N, so nach gütiger Mittheilung von befreundeter Seite; der Sinn erfordert  $\pi\lambda \dot{\alpha}\nu$ ; ist also der Horizontalstrich im A nicht täuschender Sprung, so liegt Verschreibung auf dem Steine vor; vgl. unten S. 299 Anm.  $\Delta |A|^5 \Delta Y \Sigma E \Omega \Sigma$ , sicher. 6  $\Delta E|^7 E|\Sigma H$  9  $T|\Sigma KANE|\Gamma E|H$ , also Schreibfehler und Iotacismus 16  $E\Gamma |\Sigma \Sigma O \Phi O \Sigma$  17  $E\Gamma \Gamma A \Phi E|$  21 KAI  $(\dot{\alpha})$ ] A, wie der Sprachgebrauch fordert. 27 AIPEOEI 28  $\Lambda O |\Delta O \Sigma|^{29} \Gamma O Y$ 

Den textkritischen Mittheilungen hatte ich noch einiges Exegetische angeschlossen, als mir hier die Sonderbehandlung, welche der Inschrift durch Dareste zu Theil geworden ist '), bekannt und zugänglich wurde. Die verdienstliche Arbeit des französischen Juristen erledigt mehrere Punkte, auf die ich eingehen zu müssen glaubte, andere lässt sie jedoch unberührt, einiges scheint sie mir nicht befriedigend zu lösen, daher ich die folgenden Bemerkungen nicht für unnöthig erachte.

Auf dem Sterbebette hat Phoinix seiner Frau, der Epikteta, den Auftrag gegeben, für ihn und für den vor ihm verstorbenen

<sup>1)</sup> R. Dareste Testament d'Épictéta, Paris 1883 (Extrait de la Nouvelle Revue historique du droit français et étranger 1882).

294 B. KEIL

Sohn Kratesilochos ein schon begonnenes Familienbegräbniss auszubauen. Er hatte ein Museion errichtet und, was dazu an Bildhauerarbeit kommen sollte, an Ort und Stelle schaffen lassen. Epikteta wird die Anbringung dieses Zubehörs anempfohlen. 1) Führt sie diese aus? Nein; denn, als ihr zweiter Sohn, Andragoras, stirbt, trägt noch er der Mutter auf ἐπιτελῆ ποιῆσαι τὰν τοῦ πατρὸς αὐτοῦ Φοίνικος ἐντολάν, sowie auch für ihn ein Heroon nebst Statue aufzustellen; er erweitert aber den letzten Willen des Vaters noch, indem er hinzufügt καὶ συναγαγέν κοινὸν ἀνδρείου τῶν συγγενών καὶ δόμεν τῷ κοινῷ τοῦ ἀνδρείου δραχμάς τρισχιλίας πόθοδον, ἀφ' οὖ συναχθησοῦντι (A 23-26). Wie konnte er den letzten Zusatz machen? Das Vermögen der Ehegatten blieb nach dorischem Recht getrennt; die Kosten des Familienunterhaltes wurden aus der Nutzniessung des beiderseitigen Vermögens und dem Erwerb des Mannes bestritten.2) Darnach kann die Errichtung des Museions durch Phoinix aus dem gemeinsamen Familieneinkommen oder nach Uebereinkunst der Gatten aus Zuschüssen des beiderseitigen Vermögens oder allein aus dem des Mannes erfolgt Das ist nicht zu entscheiden. Als Phoinix stirbt, geht sein Vermögen an die beiden überlebenden Kinder, Andragoras und Epiteleia über, und als dann Andragoras auch stirbt, fällt der ganze väterliche Besitz an Epiteleia. Es ist nun nicht blos denkbar, sondern auch nicht einmal unwahrscheinlich, dass die Zurichtung

<sup>1)</sup> Die Worte τοῦ καὶ κατασκευαξαμένου . . . ήρῶια sind ganz schaff: dem κατασκευαξαμένου entspricht das κατασκευάξαι für das Museion; man erwartet vielleicht διακατασκευάξαι für die Epikteta, aber die Gegenüberstellung lässt über die Bedeutung keinen Zweisel. Dem ἀγαγόντος ist θέμεν entgegengesetzt in technischer Sprache, wie es im Ansang der grossen epidaurischen Bauinschrift ost heisst τάμεν καὶ ἀγάγεν καὶ συνθέμεν. Was hat nun Epikteta aufzustellen? ich beginne von hinten: τὰ ἡρῶια — τὰ ἡρῶια, τοὺς ἀνδριάντας — τοὺς ἀνδριάντας ἐαυτοῦ κτέ., mithin bleibt τάς τε Μούσας — τὰ ζῶια. Wir haben also an einen Musensries zu denken. Es ist wohl kaum nöthig, in diesem Zusammenhange noch an die Musensarkophage zu erinnern. Es scheint mir nicht zweiselhaft, dass man die Vorlagen für viele Sarkophagsculpturen auf Reliesplatten, in Friesen und Giebelseldern der Temene, Tempelchen und Tempel antiker Gräberstrassen zu suchen hat.

<sup>2)</sup> Ich halte mich für berechtigt, die civilrechtlichen Bestimmungen der Taseln von Gortyn in ihren rechtlichen Principien auf andere dorische Städte zu übertragen; für die in Frage stehenden Sätze ist das unbestreitbar, da sie auch sonst nachgewiesen sind; vgl. Dareste p. 6 Anm. 2 und Zittelmann bei Bücheler und Zittelmann, das Recht von Gortyn S. 115 ff.

des Museions u. s. w. von der Epikteta aus ihrem eigenen Vermögen bestritten wurde, denn die Eusebie forderte dies. Aber anders steht es mit jenem Legate<sup>1</sup>) von 3000 Drachmen, das Andragoras zum Behufe der Stiftung eines Andreios gemacht wissen Diese konnte er doch nicht ohne weiteres seiner Mutter auferlegen, sondern, da er für sich und die zwei anderen verstorbenen männlichen Mitglieder der Familie die Einsetzung eines Cultes verordnet, so kann nur das von männlicher, d. h. väterlicher Seite stammende, also des Andragoras Vermögen mit jenen 3000 Dr. belastet worden sein. Und warum nimmt nun Epikteta doch die Hypothek auf ihr eigenes Vermögen, resp. auf den ihrem Vermögen entstammenden Nachlass (ἐπὶ τοῖς αὐτοχτήτοις ὑπάρχουσί μου χωρίοις)? weil sie in der vorliegenden Urkunde bestimmt, dass auch sie mit in den Cult aufgenommen werde. So erforderte es die Consequenz, wie es eine weitere Folge dieser Consequenz, die den ursprünglichen Charakter der zu stiftenden Genossenschaft modificirte, ist, dass nun auch die Frauen und Kinder der männlichen Mitglieder der Genossenschaft, ja auch andere Verwandte weiblichen Geschlechts nebst ihren Männern, an dem Culte Theil nehmen sollen; die Frau verlangt eben Frauen in ihrem Culte. Dass nun der Name ανδοείος nicht mehr völlig passt, ändert an dem Factum nichts; der Wille des Todten musste auch formell erfüllt werden, und schliesslich ruht die Ausübung des Cultus selbst doch allein

<sup>1)</sup> Die Inschrift spricht an dieser Stelle entweder nicht genau oder sie ist lückenhaft. Denn nó3000s bedeutet ein laufendes Einkommen, wie auch Ε 3 ff. έπι δε ταυτα τα έτη ταν πίπτουσαν πόθοδον τωι κοινωι dasselbe heisst. Nach A 24 ff. δόμεν τωι κοινωι του ανδρείου δραχμάς τρισχιλίας πόθοδον, ἀ $\varphi$ ' οὖ συναχθησοῦντ $\langle \alpha \rangle$ ι sollte die Rente allein 3000 Drachmen betragen, was also zu dem aus B 8 zu berechnendem Zinsfusse von 7 % einem Capital von sieben Talenten entspräche; eine unglaubliche Höhe des Legates. Epikteta stiftet auch nur ein Capital von 3000 Drachmen mit einer Jahresrente von 210 Drachmen, und scheint doch damit offenber den Willen des Todten erfüllt zu haben. Somit müsste nosoos hier in einer ungewöhnlichen Bedeutung stehen; aber die Stelle ist auch sonst nicht in Ordnung; denn worauf bezieht man  $\dot{\alpha}\phi$ , où? Ich möchte  $\delta \dot{\rho}\mu \epsilon \nu$   $\delta \rho \alpha \chi \mu \dot{\alpha} \varsigma$   $\epsilon \rho \iota \sigma \chi \iota \lambda \iota \alpha \varsigma$ (ές) πόθοδον lesen. Nach dem gewöhnlichen Texte müsste das Relativ, falls man es auf δραχμάς bezieht, doch im gen. plur. stehen; bezieht man es auf  $\pi \acute{o} \vartheta o \acute{o} o \nu$ , müsste es  $\acute{a} \phi$ '  $\acute{a} \varsigma$  heissen, eine Beziehung endlich auf das Satzganze scheint mir sehr hart; sie ist dies aber nicht mehr, sobald man durch die Schreibung δόμεν — ές πόθοδον eine neutrale Einheit gewonnen hat, an die sich ἀφ' οῦ final anschliesst.

296 B. KEIL

in Händen der Männer. Das ist aber eine Nebenfrage. Die Hauptsache, die man festhalte, ist, dass der Cult der Genossenschaft, wie das die eben gegebene Darstellung hervorhob, Epikteta als Heroine voraussetzt. Mithin können alle Bestimmungen erst mit Ableben dieser in Kraft treten. Wohl hat Epikteta schon die Mitglieder des Andreios bestimmt 1) und somit ideell die Genossenschaft geschaffen; aber in Wirklichkeit existirt diese erst in dem Augenblick, wo sie in Thätigkeit tritt, d. h. den Cult rituell ausübt. Der zweite Theil der Inschrift zeigt die Genossenschaft, wie sie sich erst constituirt; nichts darin deutet darauf hin, dass hier die Codification schon früher bestehender Einrichtungen vollzogen werde, es ist alles aus einem Gusse, alles beweist, dass die Genossenschaft erst wird. Auch in den Bestimmungen, die Epikteta selbst über den Cult giebt, ist nichts, das eine Novelle vermuthen So hat jener Cult stets der heroisirten Epikteta mitge-Es ist also widersinnig zu meinen, dass Epikteta für einen Cult, der sie als todt voraussetzt, selbst zahlt oder sich als Schuldnerin der ihn ausübenden Genossenschaft bekennt<sup>2</sup>). Und doch — und deshalb musste ich für das fast Selbstverständliche die Gründe vorbringen - hat man solchen Widersinn nicht nur geduldet in der Inschrift, sondern ihn sogar erst hineingetragen, wenn man seit Maffei A 30 ff. liest: δίδωμι δραχμάς τρισχιλίας — ώστε ὀφείλεσθαι αὐτὰς ἐπὶ τοῖς ὑπάρχουσί μου αὐτοκτήτοις χωρίοις τοῖς | 30 ἐν Μελαιναῖς [καὶ ἀπ' ἐμοῦ] καὶ ἀπὸ τῶν κλα ρονόμων καὶ [ἀπὸ ἄλλου ὁτουοῦν διαδό] χου. Man wird zugeben, dass die Ergänzungen dem Sinne nach zum

<sup>1)</sup> Α 27 ff.: τὸ χοινὸν συναγαγοχεῖα τῶν συγγενῶν, ὧν χαὶ τὰ ὅνοματα ὑπογέγραπται.

<sup>2)</sup> Man sieht jetzt, wie scharf der Ausdruck unter dieser Betrachtungsweise wird A 6 ff.: εἶη μέν μοι ὑγιαινούσαι καὶ σωιζομέναι τὰ ἴδια διοικέν; diesen ἴδια sind meiner Meinung nach die αὐτόκτητα χωρία A 33 gleich, doch so, dass sie sich als 'Errungenschaften' dem ganzen Vermögensstande (ἴδια) subjungiren. Man hat so die charakteristische Unterscheidung zwischen dem unveräusserlichen Stammgut und dem Zuerworbenen auch im weiblichen Nachlass, die für den männlichen bekannt ist. Diese Unveräusserlichkeit ist die Consequenz derselben aristokratisch-patriarchalischen Auffassung des Geschlechtes resp. der Familie, nach der das Stammgut unbelastbar ist, die Erbtochter von einem Familien- resp. Geschlechtsgenossen geheirathet werden muss, schliesslich die ganze Ehe nur für ein Institut τοῦ παιδοποιεῖσθαι ἕνεκα gilt. Aus solcher Grundanschauung ist für die Epikteta die Wahrung ihres Grundvermögens als unbelasteten Besit begreiflich.

Theil falsch sind, unerträglich sind sie aber auch in sprachlicher Hinsicht; denn ὀφείλεσθαι ἀπό τινος kann doch in der vom Zusammenhange geforderten Bedeutung nicht gesagt werden. Es könnte vielleicht ὀφείλεσθαί ὑπό τινος, falls es so überliesert wäre, entschuldigt werden, griechisch jedoch ist allein ὀφείλεσθαι παρά τινος. Mit dieser Bemerkung ist zugleich nicht blos das Ergänzte in der ausgehobenen Stelle beanstandet, wo Maffei KAIAΓΟΤΩΝΚΛΑΡΟΝΟΜΩΝΚΑΙ gelesen haben will, und ich gar nichts mehr gefunden habe. Die Stelle ist jetzt völlig unleserlich und muss dies auch schon in hohem Grade gewesen sein zu Maffeis Zeit. Ich halte die Kritik für berechtigt, eine schwerlich ganz sichere Lesung, die sprachlich unrichtig ist und eine sachliche Unmöglichkeit zur Consequenz haben muss — denn die Ergänzung  $\dot{\alpha}\pi$   $\dot{\epsilon}\mu o \tilde{v}$  ist eine solche aus  $\dot{\alpha}\pi \dot{o}$   $\tau \tilde{\omega} v$   $\lambda \lambda \alpha \rho o v \dot{o}\mu \omega v$  — einfach zu corrigiren. Es kommt hinzu, dass ich in der folgenden Lücke ..... Ω... APO....... las, was doch zu Maffeis Ergänzung [ἀπὸ ἄλλου ότουοῦν διαδό]χου nicht stimmt. Der Sinn erfordert, dass die Hypothek von den Erben der Epikteta geschuldet wird. Da die Institution jedoch für ewige Zeiten geschaffen wird, so kann nicht blos an die directen Erben der Epikteta, deren es nur einen, die Epiteleia, giebt, gedacht werden, sondern die Bestimmung muss auf die ganze Descendenz der Epikteta und, da ein Aussterben der Linie vorzusehen war, auf die Rechtsnachfolge der Descendenz sich erstrecken. Diese selbst kann nun mit οἱ ἀπ' ἐμοῦ κλαρονόμοι, wo κλαρονόμοι natürlich attributiv ('als Erben') zu fassen ist, bezeichnet werden; die Rechtsnachfolger sind auch C 9 διάδοχοι genannt. Darnach möchte ich etwa δφείλεσθαι  $[\pi\alpha\varrho\dot{\alpha}$   $\tau\epsilon$   $\tau\omega\dot{\nu}$   $\dot{\alpha}\pi'$   $\dot{\epsilon}\mu\varrho\dot{\nu}$   $\dot{\alpha}\epsilon\dot{\iota}$   $\lambda\lambda\alpha]\varrho\varrho\dot{\nu}\dot{\mu}\omega\nu$   $\lambda\alpha\dot{\iota}$   $[\pi\alpha\nu\tau\dot{\nu}]$ κλ]αρο[ονόμων διαδό]χου ergänzen. Ob man die Herstellung nun so wörtlich für richtig hält oder nicht, sicher bleibt doch, dass der Sinn der Stelle kein anderer, als ihn die Ergänzung bietet, sein kann, und dass der Passus, welcher dem Charakter des Documentes als Testament zu widersprechen schien, nicht existirt. 1)

<sup>1)</sup> Im Anschluss hieran möchte ich noch auf die Stelle B 6 ff. aufmerksam machen, wo Maffei ΤΑΛΟΙΓΑΤΩΝ gelesen haben will; ich sah, wie angegeben, nur ein T und dann eine Lücke von etwa zwölf Buchstaben, von deren zweitem und drittem etwa ein Winkel oben erhalten ist. Τὰ λοιπὰ τῶν füllt die Lücke nicht. Aber auch abgesehen von den Raumverhältnissen ist die Maffeische Lesung nach sprachlicher und sachlicher Seite hin be-

298 B. KEIL

Ich füge andere Einzelheiten¹) an. Die Unmöglichkeit der Ergänzung von  $\mathcal{D}oīvi\xi$ ...... am Schlusse des Inschriftenkopfes ist aus äusseren Gründen oben bereits erwiesen. Auch der Sache selbst nach ist es undenkbar, dass der Vater und eigentliche Stifter des Museion an letzter Stelle genannt worden sei. Gefehlt haben kann er aber nicht: so sehe ich keinen anderen Platz für diesen Namen als vor den Namen von Gattin und Söhnen. Dann stand er also, da die Inschrift die directe Ergänzung links verbietet, an der Stirn der Schicht, die über den erbaltenen Platten gelegen

denklich. Was soll τῶν ἄλλων bedeuten neben τὰ λοιπὰ? Wenn τὰ ἄλλα μοι ὑπάρχοντα λοιπὰ stünde, könnte ἄλλα als jener bekannte Pleonasmus gelten. So bleibt nur die Interpretation 'der Rest des sonstigen Vermögens'. Da nun aber jene hypothekarisch belasteten Güter schon ausdrücklich ausgenommen sind, so gewinnt der Ausdruck den Anschein, als ob von dem nicht belasteten Vermögen auch schon eine Abzweigung stattgefunden habe, so dass nun von dem Reste des sonstigen Vermögens gesprochen werden kann. Das ist aber nicht der Fall. Ich suche den Sinn: ώστε παραλαβοῦσαν αὐτὰν καὶ τὰν ἐπικαρπίαν τῶν ἄλλων μοι ὑπαρχόντων oder καὶ τὰ ἀγαθὰ τῶν ἄλλων κτέ., so dass dem Niessbrauch oder den Vortheilen des sonstigen Vermögens eben jene Verpflichtung zu zahlen entgegengestellt wird.

<sup>1)</sup> Einiges sprachliche. Wie sind in D 33 f.: παρεξοῦντι ... οἰνον ξενικὸν ίχανὸν δόχιμον ἔως τριῶν πινόντων, die beiden letzten Genetive zu erklären? Die Uebersetzungen erläutern nichts; ich erkläre  $\tau \varrho \iota \tilde{\omega} \nu$  (d. h.  $\delta \epsilon \pi \acute{a} \omega \nu$ ) für abhängig von πινόντων, wozu dann nach bekanntem Sprachgebrauch bei unpersönlichem Ausdrucke αὖτῶν zu ergänzen ist. — Dass E 29, F 32 ἐπιβάλλειν den Dativ bei sich hat, notire ich für diejenigen, die Herod. Il 180 immer noch den Accusativ τοὺς Δελφοὺς für möglich halten. — D 22 ff. καὶ ἐπιχείσθαι πάντας ἀπὸ δείπνου έπὶ τὸ πρᾶτον ποτείριον τᾶν τε Μουσᾶν κτέ. zeigt in and deinvou denselben sprachlichen Ausdruck, den Wilamowitz in dieser Zeitschrift XXII 203, 2 als Parallele zu Antiph. I 17 auch aus Hippokr. π. διαίτης ὑγιεινῆς Ι 621 K. nachwies; bemerkenswerth ist hier, dass er auf dorischem Gebiete sich zeigt und seine volle Bedeutung neben dem eni to até. ganz klar zu Tage tritt: in der Zeit von dem Deipnon nach dem ersten Becher, also vor diesem, daher ich Boeckhs libare omnes de coena, quando primum poculum bibatur für schief halte; ebenso natürlich Darestes à la première coupe. - Da ich der Antiphonrede gedachte, will ich einen Nachtrag zu meinen Ausführungen in den Neuen Jahrb. 1887, 92 ff. geben, den ich Wilamowitz verdanke. Ich suchte dort das χειρουργήσασα für die Giftmischerin zu vertheidigen; zu der Deianeira sagt bei Soph. Trachin. 807 f. Hyllos: τοιαῦτα, μητερ, πατρί βουλεύσασ' έμῷ καὶ δρῶσ' έλήφθης, ὧν σε ποίνιμος Δίχη τίσαιτ' Έρινύς τ' . . . . πάντων ἄριστον ἄνδρα τῶν ἐπὶ χθονὶ χτείνασ', όποιον άλλον οὐχ ὄψει ποτέ. Jenes δρώσα ist ja soviel wie χειρουργήσασα (Passow, de crimine βουλεύσεως, Göttingen 1886), und steht hier sowohl neben βουλεύσασα wie von einem mittelbar herbeigeführtem Morde.

haben muss, in der Mitte an hervorragender Stelle — dahin gehörte der Name des Stifters und Familienhauptes — und über dem Namen der Gattin — dahin war der Name des Gatten zu setzen. So erklärt sich auch die sonderbare Zwischenstellung des Namens der Mutter zwischen die Namen der Söhne. Neben der zu erwartenden Abfolge Phoinix, Epikteta, Andragoras, Kratesilochos ist nur die verständlich, die reconstruirt

# $[\Phi_0 v_i \xi \dots]$

'Ανδραγόρας Φοίνικος Έπικτήτα Γρίννου Κρατησίλοχος Φοίνικος.

B 34 ff. heisst es, der Andreios solle zusammentreten  $\mathring{\alpha}μέρας$  τρεῖς  $\mathring{\alpha}ποδείξας$   $\mathring{\epsilon}πιμηνίος$   $\mathring{\epsilon}ξ$   $α\mathring{\iota}τῶν$  καὶ  $\mathring{θ}νέτω$  τᾶι μὲν — τᾶι  $\mathring{δ}ὲ$  — τᾶι  $\mathring{δ}ὲ$ . Hier ist von Boeckh  $\mathring{\alpha}μέρας$  in  $\mathring{\alpha}νδρας$  —  $\mathring{\alpha}νερας$  verbietet der Dialect — geändert, da die Zahl der  $\mathring{\epsilon}πιμηνιοι$  angegeben werden musste¹); ihrer waren drei, für jeden Tag des Festes einer, wie E 35 ff. lehrt. Aber gerade die folgenden τᾶι μὲν — τᾶι  $\mathring{δ}ὲ$  — τᾶι  $\mathring{δ}ὲ$  zeigen, dass auch die Angabe der Zahl der Tage nicht gefehlt haben kann. Wenn man nun andererseits zugeben muss, dass die Zahl der Epimenioi nothwendig für exacten Ausdruck sei, so folgt, dass der Text eine Lücke hat, die ich auf das einfachste so zu corrigiren glaube:  $\mathring{\alpha}μέρας$  τρεῖς  $\langle τρεῖς \rangle$   $\mathring{\alpha}ποδείξας$   $\mathring{\epsilon}πιμηνίος$   $\mathring{\epsilon}ξ$   $α\mathring{ν}τῶν$  κτέ. Da  $\mathring{\epsilon}πιμήνιοι$  technisch ist, kann  $\mathring{α}νδρας$  entbehrt werden.

Ε 12 ff.: Εἰ δὲ κατὰ δωρεὰς ἐπιμήνιοι μηκέτ' ὧντι κτξ.: was der Stein hat, corrigiren Boeckh in κατὰ δωρεὰν. Dareste hat εἰ δέ κα οἱ δωρεὰν darnach geschrieben und mit κα die

<sup>1)</sup> Die bestimmte Zahl konnte auch F 12, wo ὀψάριά τ[ιν]α gelesen wird nicht entbehrt werden. Es liegt im Wesen des Cultus, dass dergleichen reglementirt ist. Es hat mich fast ebenso sehr gefreut meine Ergänzung τ[qί]α schon bei Dareste zu finden, wie ich gern in meinem Η 3 nur zweiselhast gewagten ἃ δοξεῖ ... ταῦτα χύρια ἔστω πλὰν ὑπὲρ διαλύσεως ὑπὲρ δὲ τούτου an Darestes nur im Dialect zu corrigirenden πλὴν ὑπ. διαλύσεως ὑπὲρ χτέ. eine Stütze gesunden habe. Schon Boeckh stiess bei der Lesung ταῦτα χύρια ἔστω. — Πάλιν ὑπὲρ χτέ. an. Es müsste περὶ nicht ὑπὲρ heissen, und τούτου ist eigentlich gar nicht zu beziehen. Beides ist mit unserer Correctur gehoben. — Ablehnend verhalte ich mich gegen Darestes Conjectur E 14 s. καθώς γέγραπται | 15 χὰτ τοὺς δωρεὰν δεχομένους, wo der Stein καὶ τοὺς sicher bietet; die Apokope widerspricht dem Sprachgebrauch der Inschrist. καὶ gehört nach bekanntem Gebrauch zu καθώς, und es ist zu interpretiren: δεξοῦνται . . . . οἱ παραγινόμενοι, καθώς γέγραπται καὶ τοὺς δωρεὰν δεχομένους (sc. δεξεῖσθαι oder δέχεσθαι), καὶ λαμψοῦνται κτέ.

300 B. KEIL

Partikel eingeführt, die der Conjunctiv art ohne jeden Zweisel verlangt. Aber sein oi geht nicht an; denn einmal habe ich KAT gelesen, zweitens widerspricht der bestimmte Artikel dem Sinn der Stelle, und drittens endlich stützt sich Darestes Lesung selbst erst wieder auf Boeckhs conjicirtes δωρεάν, sodass wir nun drei corrigirte Worte (κα οἱ δωρεὰν) hintereinander lesen, was doch für einen epigraphischen Text zu gewagt erscheint. Ich frage: wenn der bestimmte Artikel hier nicht am Platze ist, also of  $\delta\omega$ φεαν έπιμήνιοι nicht gesagt werden durste, andererseits jene nicht unterstützten Epimenioi in artikelloser Form zu bezeichnen waren, wie konnte da sich ein Grieche nur ausdrücken? Er konnte doch nicht sagen εί δέ κα δωρεάν ἐπιμήνιοι μήκετ' ώντι, denn nur in attributiver Stellung fungirt das Adverb als Adjectiv. Kann aber ein δωρεάν ἐπιμήνιος nicht bestehen, so ist ein κατά δωρεάν ἐπιμήνιος, dessen Plural dann doch κατὰ δωρεὰς ἐπιμήνιοι heissen kann, eben sowohl leicht verständlich wie frei von grammatischem Anstoss. Man sieht jetzt, warum das gewöhnliche δωρεάν vermieden werden musste, und erkennt nun auch leicht, dass an dem überlieserten κατά δωρεάς nicht zu rütteln ist. Wenn aber andererseits xa nicht zu entbehren ist, so ergiebt sich der Text: εί δέ (κα) κατά δωρεάς ἐπιμήνιοι μήκετ' ώντι.

F 20: Εὶ δέ κα ἢι ἐπιμηνιεία δωρεάν, πωλείτω ὁ ἐπίσσοφος, ὅστις θυσεῖ τὰς θυσίας, αὐτὰς κατὰ τὰ γεγφαμμένα. όσου δὲ καὶ ἀπυδιῦται, ὁ ἀρτυτης ἐξοδιαζέτω. Darnach übersetzt Dareste: Si le service est fait gratuitement, le secrétaire, qui fera le service mettra en adjudication la fourniture des objets, comme il vient d'etre dit. Aber das widerspricht den Statuten; der ἐπίσ- $\sigma \sigma \phi \sigma \sigma$  opfert nie, nur der betreffende  $\epsilon \pi \iota \mu \dot{\eta} \nu \iota \sigma \sigma$ , und auch in dem gleich folgenden Reglement für den ἐπίσσοφος ist nichts von solcher praktischen Thätigkeit dieses Beamten gesagt: er hat die Oberaufsicht über die Cultgeschäfte und führt die Bücher. Dagegen ist es nur natürlich, dass der ἐπιμήνιος die Opfer, da er sie darbringt, auch selbst beschafft. In einem Falle giebt er selbst das Geld, in dem anderen wird es ihm gegeben. In diesem Falle giebt er die Lieferung in Verdung, der Cassirer der Genossenschaft aber bezahlt den Lieferanten. Ich halte also δ ἐπίσ- $\sigma \circ \varphi \circ \varsigma$  für verschrieben an Stelle von  $\xi \pi \iota \mu i \nu \iota \circ \varsigma$ . — Diese Stelle findet eine Erläuterung aus den bisher noch nicht erledigten Worten G 9 ff. (δ δὲ ἀρτυτήρ ....) ἐξοδιαξεῖ τοῖς τε ἐπιμηνίοις τὰ

γεγραμμένα έν τοῖς νόμοις καὶ τὸ συλλογευτικὸν καὶ τὰ εἰς  $\tau \dot{\alpha} \varsigma \ \Im v \sigma i \alpha \varsigma \ \ddot{\delta} \sigma \alpha \ \kappa \alpha \ \mu \dot{\eta} \ \ddot{\omega} v \ \pi \epsilon \pi \varrho \tilde{\alpha} \tau \alpha \iota \ (?)$  wie Cauer<sup>2</sup> giebt, ohne die letzte Verbalform erklären zu können. Dareste hat ganz frei, offenbar ohne wirkliches Verständniss der Stelle übersetzt: il fournira aux officiants tout ce qui est déterminé dans les règlements, les frais de la réunion, et ceux des sacrifices d'après le prix d'adjudication; darnach müsste es, abgesehen von dem unmöglichen πεπρᾶται, immer ὅσου κα heissen. Aber die Inschrift hat ὅκα κα μη ωντε πραται, woraus man sofort ὅκα κα μη ὧντι πραταί herstellt. Die Aenderung  $\Omega$ NTI aus  $\Omega$ NTE kann nicht Bedenken erregen, denn es sind fast ein Dutzend solcher offenbarer Verschreibungen in der Inschrift. Sprachlich ist nun erst dvtl zu beziehen, was, so lange man  $\delta\sigma\alpha$  für überliefert halten musste, unmöglich war. Sachlich ist der so sich ergebende Sinn der einzig mögliche. Bei der nicht subventionirten Epimenieia werden gemäss E 3 ff. die 200 Drachmen nach Abzug der Kosten der Opfer und des Zusammentritts der Gesellschaft (τὸ συλλογευτικόν) capitalisirt; das so erwachsende Capital wird hypothekarisch sicher gestellt. Jene zu reservirenden Kosten für die Opfer sind nun die an die Lieferanten der Opferobjecte seitens des Kassirers auszuzahlenden Summen, wie es schon F 22 ff. heisst: δσου δέ κα ἀποδῶται, ὁ ἀρτυτηρ ἐξοδιαξέτω. Wenn es also dann in dem die Functionen des Kassirers regelnden Paragraphen, welchem die in Rede stehenden Worte angehören, heisst: έξοδιαξέτω τοίς έπιμηνίοις .... τὰ ἐς  $\tau \dot{\alpha}_S$   $\vartheta v \sigma i \alpha_S$ , so kann sich das nicht auf die subventionirte  $\dot{\epsilon} \pi \iota$ μηνιεία beziehen, wo die Kasse direct an den Lieferanten zahlte, sondern muss auf die nicht subventionirte Epimenieia gehen, wo eben die Lieferungen nicht vergeben wurden; also der Kassirer zahlt dem Epimenios das Geld für die Opfer aus, 'wenn diese nicht in Verdung gegeben werden, d. h. nicht verpachtet oder verpachtbar sind':  $\ddot{o}$ x $\alpha$  x $\alpha$   $\mu \dot{\eta}$   $\ddot{o}$ v $\tau \iota$   $\pi \rho \alpha \tau \alpha \ell$ . E 27 ff. bestätigt diesen Geschäftsgang; denn dort heisst es gerade für den Fall der nicht subventionirten Epimenieia, dass, wenn der Epimenios statutenwidrig die ihm zehn Tage vor dem Feste auszuzahlenden 50 Dr. nicht erhält, er doch seinen Verpflichtungen nachzukommen habe, ihm aber der Kassirer für diese Summe hastbar und nach den öffentlichen Gesetzen belangbar bleibe. Schliesslich ist die Bestimmung, dass der subventionirte Epimenios das Geld selbst empfängt, der nicht subventionirte eben nicht, nur eine consequente

Durchführung der Institution der beiden Arten der Epimenieia. Wenn der nicht subventionirte Epimenios kein baares Geld für die Opfer erhielt, so war damit seine Leistung als selbständige wenigstens in der Fiction gewahrt. Man erwartete wohl, dass die für die beiden Arten der Epimeneia verschiedenen Zahlungsweisen schärfer auseinandergehalten sein sollten: aber die Sprache der Inschrift ist ebensowenig eine juristisch scharfe, wie sie eine stilistisch auch nur annähernd correcte ist. Von dem ersten Satze mit seinem zwei- und dreifachen Anakoluthe bis zu dem fast beziehungslosen τούτου (Η 4) findet man in jeder Columne sprachlich Anstössiges; daran erkennt man auch die Zeit. Selbst an den Brennpunkten des damaligen geistigen Lebens war die Fähigkeit und Kunst sprachlich wie stilistisch in einer den sog. klassischen Perioden der Litteratur auch nur annähernd gleichen Weise zu schreiben nicht mehr vorhanden. Was will man von Leuten, die abseits von jenen Centren ihr Dasein hinbrachten, verlangen, mochten sie auch der Noblesse in Epidauros oder Keos angehören? Denn dass Isyllos zu ihr zählte, wissen wir aus seinem eigenen Munde; die sociale Stellung der Familie der Epikteta bezeichnet die Wiederkebr des Namens des Eponymos Himertos in dem Mitgliederverzeichniss des Andreios C 25, welche Personen ohne Zweisel identisch sind. Das Bildungsniveau der Durchschnittsgesellschaft jener Generationen war eben ein unglaublich niedriges. Des sind wie hier auf sprachlichem, so auf jedem Gebiete der Anzeichen viele.

Rom, Juni 1887.

BRUNO KEIL.

### MISCELLEN.

### LINOS

(Carmen populare 2 Bergk).

In der bekannten Abhandlung 'über das älteste Versmass der Griechen' (Kleine Schriften II S. 400) und in den fr. lyr. gr. III<sup>4</sup> p. 654 sq. hat Theodor Bergk aus dem Schol. Ven. B der Ilias<sup>1</sup>) zu  $\Sigma$  570 ein angeblich archaisches Linoslied herausgegeben und besprochen, das jetzt, wo die Untersuchungen über die dem heroischen Hexameter vorangegangenen Rhythmen wieder angeregt worden sind, erhöhtes Interesse beansprucht. Das Lied lautet in B bei Dindorf IV p. 200 also:

ω Λίνε θεοῖσι τετιμημένε, σοὶ γὰρ πρώτω μέλος ἔδωκαν ἀθάνατοι ἀνθρώποισι φωναῖς λιγυραῖς ἀεῖσαι Φοῖβος δέ σε κότω ἀναιρεῖ, Μοῦσαι δέ σε θρηνέουσιν.

In diese wenig metrischen Zeilen schaffte Bergk durch mannichfache Abänderungen, besonders durch Umstellen und Auswerfen folgenden Rhythmus:

ω Λίνε, πᾶσι θεοῖσι
τετιμένε, σοὶ γὰρ ἔδωκαν
πρώτω μέλος ἀνθρώποισιν
φωναῖς λιγυραῖς ἀεῖσαι
5 Φοῖβος δὲ κότω σ' ἀναιρεῖ,
Μοῦσαι δὲ σὲ θρηνέουσιν.

1 πασι: addidit Bergk || 2 τετιμημένε: mutavit Bergk || 2. 3 πρώτφ μέλος εδωχαν: traiecit Bergk || 3 αθάνατοι ante άνθρώποισι omisit Bergk || 5 σὲ χότφ: traiecit Schneidewin.

Einfach und leicht sind die Mittel nicht, durch welche die Herstellung erzielt wird. Mag die Conjectur und das ergänzte  $\pi \tilde{a} \sigma \iota$ 

<sup>1)</sup> Nicht aus AV, wie irrthümlich noch in der vierten Ausgabe steht.

hingehen: bedenklich sind die noch hinzukommenden beiden Umstellungen und das ausgeworfene αθάνατοι.

Dieser Gewalt gegenüber muss gefragt werden, worin denn für Bergk die Nöthigung lag, gerade diese Verse zu schaffen. Er hat darauf keine Antwort; es giebt auch keine. Seine Hypothese ist damit beseitigt. Versuchen wir an der Hand der Ueberlieferung einen anderen Weg.

Der Townleyanus, bekanntlich ein oft treuerer Gemellus des Ven. B hat die Linosverse zu  $\Sigma$  570 gleichfalls erhalten. Im Inhalt und Ausdruck deckt sich T vollkommen mit B, allein in der metrischen Form sind die Abweichungen bedeutend. Das allein giebt uns indessen noch nicht die Gewähr, dass T gegen B gehalten das relativ ursprünglichere bewahrt hat. Wir besitzen diese Gewähr erst dann, wenn die Fassung T sich ohne Gewalt in irgend ein Versmass fügt. Das ist wirklich der Fall. T bietet vier tadellose Hexameter:

ω Αίνε, πᾶσι θεοῖσι τετιμένε, σοὶ γὰρ ἔδωκαν άθάνατοι πρώτφ μέλος ἀνθρώποισιν ἀεῖσαι ἐν ποδὶ δεξιτερῷ Μοῦσαι δέ σε θρήνεον αὐταὶ μυρόμεναι μολπῆσιν, ἐπεὶ λίπες ἡλίου αὐγάς.

Wie so oft hat B seiner Neigung gemäss das Ursprüngliche verwischt. Ueber die Umstellungen und Paraphrasen verliere ich kein Wort. Der Zusatz φωναῖς λιγυραῖς ist eine sachlich unnöthige Erläuterung und gehört dem Scholiasten selbst; ein zweites Plus, nämlich die Worte Φοῖβος δὲ σὲ κότψ ἀναιρεῖ, hat seinen Ursprung in der ἱστορία eben des Scholions, in welchem B die paraphrasirten Verse überliefert; vgl. den unten abgedruckten Wortlaut. Das Wesentliche ist somit erledigt. Uebrigens waren diese vier Hexameter auch Bergk wohlbekannt (p. 655). Er meinte aber in schwer verständlichem Zirkelschluss, sie seien aus dem von ihm erst construirten archaischen Linosliede abgeleitet: ad hanc veterem cantilenam compositi sunt hexametri apud schol. Hom. V Eust. etc.

Mir scheint es praktisch, die beiden Fassungen BT, die uns über die Verse unterrichten, in ihrem Zusammenhange herzusetzen und zu vergleichen. Ich denke, jeder Zweisel an der Richtigkeit meiner Beurtheilung wird dadurch gehoben. Eustathius, der hier wie sonst häufig, gegen B zu T bestätigend hinzutritt, füge ich als dritten Zeugen bei.

B.

Αρίσταρχος είσος ώδης τον Λίνον φησίν ώς παιανα καὶ εί τι τοιούτον, απο Δίνου του ήρωος. ή δε κατά τον Λίνον ίστορία παρά Φιλοχόρφ ἱστόρηται φασὶ γάρ, ὅτι τὸ πρῶτον ἀντὶ χορδῶν λίνω έχοωντο πρός την χιθάραν ό δε ήρως ούτος ό Δίνος χαταλύσας τὸ λίνον πρώτος χορδαίς έχρήσατο χαὶ διὰ τοῦτο ὑπὸ 'Απόλλωνος ἀνηρέθη· φασί δὲ αὐτὸν ἐν Θήβαις ταφήναι καὶ τιμηθήναι θρηνώδεσιν ώδαις, λινωδίας έχάλεσαν. Εστι δὲ μέλος θρηνητικόν ό Λίνος μετ' ισχνοφωνίας άδόμενος. άρα οὖν ὁ νεανίας διὰ τῆς μιμήσεως ταύτης τὰ χατὰ τὸν Λίνον ή δεν; έθρηνείτο γάρ ούτος παρά τῶν Μουσῶν ούτως . 'ω Λίνε θεοίσι τετιμημένε, σοὶ γὰρ πρώτφ μέλος έδωχαν άθάνατοι ανθρώποισι φωναζε λιγυραϊς ἀεϊσαι. Φοϊβος δέ σε χότω άναιρεί, Μουσαι δέ σε θρηνέουσιν'.

Т.

άλλως: λίνον δ' ὑπὸ χαλόν] Αρίσταρχος είδος ῷδῆς τὸ⟨ν⟩ λίνον, ὥς παιάνα η τι τοιούτον. ή δὲ περί τὸν Δίνον ίστορία καὶ παρά Φιλοχόρφ έν τῆ ιθ΄ καὶ παρὰ Μελανιππίδη, η δε 1) καλουμένη σφαίρα ποίημά έστιν είς τὸν Δίνον, άναφέρεται δε είς Όρδ δε Φιλόχορος φέα. ύπ' 'Απόλλωνός φησιν αὐτὸν ἀναιρεθήναι, ὅτι τὸ λίνον καταλύσας πρῶτος χορδαίς έχρήσατο είς τὰ ὄργανα, φασὶ δε αὐτὸν έν Θήβαις ταφηναι καὶ τιμασθαι ύπὸ ποιητών έν θρηνώσεσιν άπαρχαίς. έπιγραφή έστιν έν Θήβαις. Λίνε πασι θεοίσι τετιμένε, σοὶ γὰρ ἔδωχαν άθάνατοι πρώτω 2) μέλος ανθρώποισιν αξίσαι έν ποδί δεξιτερώ. Μοῦσαι δέ σε θρήνεον αὐταί μυρόμεναι μολπῆσιν, έπεὶ λίπες ήλίου αὐ- $\gamma \alpha \varsigma' \cdot 3$ 

Eust.

· ત્રાંગ્ઠ ઇદે દોઈઠડ છેઈનેડ Αρίσταρχον xατὰ υμνου, ώς καὶ ὁ παιὰν χαὶ ὁ διθύραμβος. ωνόμασται δε λίνος το τοιοῦτον φόικὸν είδος η ώς μετά λίνου ήτοι χορδης αδόμενος, η από τινος Δίνου ανδρός ηρωος. φασί γάρ οί παλαιοί ποιημάτιόν τι έπί τῷ Λίνφ είναι, δ σφαίρα μέν χαλείται, είς Όρφέα δε άναφέρεται. χορος δὲ ὑπὸ Ἀπόλλωάναιρεθήναι Λίνον φησί, διότι ποωτος τον λίνον καταλύχοοδῆ έχρήσατο είς μουσιχής δργανον. έτάφη δὲ έν Θήβαις καὶ έτιματο ύπο των ποιητων θρηνώδεσιν απαργαζς, εζο ολ κας ξυίγραμμά έστι τοιούτον. ω Δίνε, πασι4) θεοίσι τετιμένε, σοί γαρ έδωκαν άθάνατοι πρώτω μέλος ανθρώποισιν αείσειν έν ποδί σεξιτερώ. Μοῦσαι δέ σε θρήνεον αὐταὶ μυρόμεναι μολπῆσιν, ἐπεὶ λίπες ἡλίου αὐγάς'.

4) πάντα

Man sieht, der Scholieninhalt ist wie für die Linosverse, so auch sonst bei allen dreien der gleiche. Nur entfernt sich B in freierer Weise von seinem durch die Uebereinstimmung von T und Eustathius genügend erkennbaren Original noch in einem anderen Punkte. Nur in B lesen wir, das paraphrasirte Gedichtchen sei der Musen Klagelied um Linos gewesen: εθρηνεῖτο γὰρ οὖτος παρὰ τῶν Μουσῶν οὕτως το Δίνε κτέ.; eine Angabe, welche denn auch in die Handbücher gewandert ist (z. B. in Prellers My-

<sup>1) 5 76</sup> 

<sup>2)</sup> πρώτοι

<sup>3)</sup> η ελίου

thologie 3 S. 378 5). Schon Bergk sah (fr. lyr. gr. III 654 Anm.), dass diese Bestimmung der Verse undenkbar ist; er sagt: scholiastae si fides habenda, ferebatur haec cantilena ab ipsis Musis in Lini honorem condita, quamquam fortasse scholion non integrum propagatum, ut ante οὕτως nonnulla intercepta sint: es wird ja in dem Liede selber von den Musen in der dritten Person geredet (Movσαι δέ σε θρήνεον αὐταί). Bergks Annahme einer Lücke freilich ist durch meine obige Behandlung des Venetus B überslüssig geworden. Die Willkür des Codex ist erkannt; aus den Worten des Liedes Μοῦσαι δὲ σὲ θρήνεον αὐταί hat B den Musenthrenos selbst herausinterpretirt. Bezeichnenderweise steht in T und bei Eustathius von diesem Unsinn nichts, wohl aber die Bemerkung, dass die vier Linosverse eine Inschrift bildeten. Die Inschrift setzt ein Monument voraus, und ein solches, für welches auch die Verse wegen ihres Schlusses έπεὶ λίπες ήλίου αὐγάς' gut passen, nennen ebenfalls T und Eustathius unmittelbar vorher, nämlich das Linosgrab in Theben (das auch dem Pausanias IX 29, 9 bekannt ist). Inschrift und Grab sind nun natürlich zu combiniren: eine Grabschrift, kein archaisches Volkslied ist jenes Linoslied. Bergks Einwand, die Verse entsprächen dem Typus des Grabepigramms wenig, hat diesen Schlüssen gegenüber nichts zu bedeuten. Sie ist ja doch, wie alle derartige Grabschriften, erst in verhältnissmässig später Zeit fingirt. Im aristotelischen Peplos stehen die Parallelen. 1) So lautet das Grabepigramm auf Menelaos (Rose Aristot. pseudepigr. p. 569, fr. Aristot. ed. Teubner. p. 397) ganz ahnlich:

> 'Όλβιος ω Μενέλαε, σύ τ' άθάνατος καὶ ἀγήρως ἐν μακάρων νήσοις, γαμβρὲ Διὸς μεγάλου.

Greifswald, 25. October 1887.

ERNST MAASS.

<sup>1)</sup> Ob Philochoros die Grabschrift kannte, ist aus den Scholien nicht ersichtlich. Ebenso wenig gestattet der Wortlaut der Ueberlieferung die Verse auf Melanippides, wie Schneidewin (Beiträge zur Kritik der *Poetae lyrici graeci* ed. Th. Bergk, Göttingen 1844, S. 44) wollte, oder auf die orphische Sphaira, wie Bergk (/r. lyr. gr. l. c.) meinte, zurückzuführen.

#### DIE RETTUNG SCIPIOS AM TESSIN.

Livius meldet 21, 46, 7 auxit pavorem consulis vulnus periculumque intercursu tum primum pubescentis filii propulsatum, und diesem Berichte hat sich die spätere Ueberlieserung angeschlossen. Val. Max. 5, 4, 2 consulem apud Ticinum adversis auspiciis cum Hannibale pugnantem graviter saucium intercessu suo servavit. Sen. benef. 3, 33, 1 Scipio praetextatus in hostes equum concitavit . . . ad primam pugnam exiturus tiro per veteranorum corpora cucurrit. Plin. nat. hist. 16, 14. Silius Ital. 4, 456 bis conatus praecurrere... fertur per tela, per hostes Intrepidus puer. Flor. 2, 6. Vir. illustr. 49. Dio Cass. frgm. 57, 38. Zonar. 8, 23 extr. Dass man bei Valerius, der den Livius benützte, wird schreiben müssen intercursu, ändert an der Sache nichts; aber die Latinität verlangt die leichte Nachbesserung, da das Verbalsubstantiv intercessus weder aus der klassischen Litteratur noch aus der des ersten und zweiten Jahrhunderts n. Chr. belegt ist, und das bei Cicero und Caesar vorkommende intercessio eine andere Bedeutung hat. Da cedere von der langsamen Bewegung gebraucht wird, z. B. im Gegensatze zu fugere, der Sohn aber mitten unter die Feinde sprengte (Polyb. εἰσελάσαι εἰς τοὺς περικεχυμένους), so müsste Valerius, was anzunehmen überslüssig, einen unpassenden Ausdruck gebraucht haben; den richtigen der Militärsprache giebt uns namentlich die vollkommen ähnliche Stelle des Tacitus hist. 2, 36 iamque vulneratum invaserant, cum intercursu centurionum protegitur. Wenn nun in der Minuskel des achten Jahrhunderts, in der sich r und s sehr ähnlich sehen, intercursu als intercussu verlesen war, so konnte intercessu als eine nahe liegende Besserung erscheinen.

Freilich beweist die Menge der nachlivianischen Zeugen nichts für die Wahrheit der Thatsache; denn wenn sie, wie aus Valerius Maximus zu schliessen, als Musterbeispiel römischer pietas in die Rhetorenschulen eingeführt war, so musste sie bald als Glaubensartikel jedes braven Römers erscheinen. War nun in der That der Sohn der Retter oder der alleinige Retter? Da muss es doch sehr auffallen, dass schon Livius § 10 neben dieser Erzählung einer anderen gedenkt: servati consulis decus Coelius ad servum natione Ligurem delegat; malim equidem de filio verum esse, quod et plures tradidere auctores et fama obtinuit. Das heisst doch:

der älteste Gewährsmann weiss nichts von der Heldenthat des Sohnes; aber Livius ist aus Patriotismus geneigt an dieselbe lieber zu glauben; nicht die Kraft der historischen Zeugnisse, sondern die Sympathie bestimmt das subjective Urtheil des Livius. Coelius Antipater, der sein Werk dem jüngeren Laelius widmete, konnte doch kaum wagen ein Ruhmesblatt aus der Chronik der Scipionen zu reissen, und sein Einfluss (er war Halbgrieche) hätte doch nie hingereicht eine römische Ueberlieferung umzustürzen. Vielmehr muss er, wenn er nur von dem ligurischen Sclaven erzählte, einen anderen berechtigten Concurrenten des Ruhmes nicht gekannt haben. Dem Valerius Antias ware allenfalls zuzutrauen, dass er das Lob einer ihm missbeliebigen gens zu schmälern versucht hätte, dem Coelius unmöglich; und dass Livius den Valerius mit Coelius verwechselt habe, wie Luterbacher und Posner annehmen, ist doch eine sehr gewagte Hypothese. Dass wirklich Coelius so, und nur so ohne Variante überlieferte, ergiebt sich aus Macrobius Saturn. 1, 11, 26 P. Scipionem, Africani patrem, postquam cum Hannibale conflixerat, saucium in equum servus imposuit, et ceteris deserentibus solus in castra perduxit. Denn Macrobius, der an der genannten Stelle Beispiele von Sclaventreue vorführt, kann dies unmöglich aus Livius gezogen haben, da die Worte in equum imposuit einen von demselben übergangenen Zug bewahrt haben; wohl aber dürfte er um so eher diese Notiz aus dem ersten Buche des Coelius geschöpst haben, als er laut den Excerpta Bobiensia de verbo (Gramm. lat. V 651 K.) gerade dieses Buch gelesen hatte: Coelius in primo: illis facilius est bellum tractare, id est diu trahere.

Wie stellt sich nun Polybios zu der Frage? 3, 65, 11, wo das Gefecht aussührlich beschrieben wird, erzählt der bekannte Scipionensreund nichts von der Rettung durch den Sohn, gedenkt auch der Verwundung des Consuls erst nachträglich 3, 66, 2 βαρυνόμενον ὑπὸ τοῦ τραύματος; 10, 3 dagegen, wo die Thaten des Sohnes in Hispanien zur Darstellung kommen, berichtet er den Vorgang auf Grund einer persönlichen Mittheilung des älteren Laelius, des Busensreundes Scipios: ἔφη γὰρ πρώτην γεγονέναι Ποπλίου πρᾶξιν ἐπίσημον, καθ' ὅν χρόνον ὁ πατὴρ αὐτοῦ τὴν ἱππομαχίαν συνεστήσατο πρὸς ᾿Αννίβαν περὶ τὸν Πάδον. Man könnte nun etwa annehmen wollen, Polybios habe, als er das dritte Buch schrieb, noch nichts von der Sache gewusst, und von derselben durch Laelius erst Kunde erhalten, als er an der Aus-

arbeitung des zehnten Buches stand; allein dann müsste man auch nachweisen können, dass Polybios zur Zeit der Abfassung in Rom lebte, und wenn man gewöhnlich das grosse Geschichtswerk nach 146 v. Chr. setzt, so war Laelius damals längst todt. Wird man daher zu der Annahme gedrängt, Polybios habe zur Zeit der Niederschrift des dritten Buches schon gewusst, was er im zehnten nachgetragen hat, so wird der Grund des Stillschweigens in der Oekonomie des Historikers liegen, in der Art, dass er sich die Heldenthat lieber für die Charakteristik des Eroberers von Hispanien aufsparte. Im zehnten Buche sucht sich nämlich Polybios ein psychologisches Bild von Scipio zu entwerfen und kommt dabei zu einer Auffassung, die von der seiner Vorgänger abweicht. Während diese ihn für ein Glückskind hielten (10, 2, 5 οξ μεν ουν άλλοι πάντες αὐτὸν ἐπιτυχῆ τινα παρεισάγουσι), leitete Polybios seine Erfolge aus ruhiger Ueberlegung ab (10, 2, 8 ἐμοὶ δὲ δοκεῖ Πόπλιος Λυκούργω παραπλησίαν έσχηκέναι φύσιν καὶ προαίρεσιν), der er den Schein göttlicher Inspiration zu geben versuchte. Dieses Bild des Helden verdankte er allein dem Laelius, der geschildert wird als: ἀπὸ νέου μετεσχηκώς αὐτῷ παντὸς ἔργου καὶ λόγου μέχρι τελευτίζς, ὁ ταύτην τὴν δόξαν ἡμίν ἐνεργασάμενος διά τὸ δοκεῖν εἰκότα λέγειν καὶ σύμφωνα τοῖς ὑπ' έχείνου πεπραγμένοις. Er erzählt nun: als der Sohn den Vater umringt von den Feinden, schwer verwundet und nur von zwei oder drei Reitern beschützt sah, habe er anfänglich seine Eskorte aufgefordert demselben zu Hülfe zu eilen, sei dann aber, als diese aus Furcht zögerten, selbst in das Getümmel der Kämpfenden gesprengt, worauf auch seine Begleiter ihm nachfolgten und die Feinde zerstoben: αὐτὸς εἰσελάσαι παραβόλως δοκεῖ καὶ τολμηρώς είς τοὺς περικεχυμένους. Von dem Ritte erzählte Laelius; die Kühnheit und Entschlossenheit, die dazu nöthig war, setzt Polybios nach eigener Phantasie hinzu, da das Verbum donei, wie die Stellung zeigt, zunächst zu den beiden Adverbien gezogen wer-Dann fahrt er fort: ὁ δὲ Πόπλιος ἀνελπίστως σωθείς πρώτος αὐτὸς τὸν υίὸν σωτῆρα προσεφώνησε πάντων άκουόντων. περιγενομένης δ' αὐτῷ τῆς ἐπ' ἀνδρεία φήμης δμολογουμένης κτλ.

Was soll man daraus folgern? Man könnte sagen, Polybios habe der Thatsache, die er blos durch Laelius kannte, nur eine subjective Wahrheit zuerkannt, und dieselbe, weil er persönlich

daran nicht zweiselte, wohl für seine Charakteristik des Scipio benützt, sie aber im dritten Buche absichtlich übergangen, wo er nur objective geschichtliche Wahrheit vortragen durste. Wer dem Laelius nicht ein so unbedingtes Vertrauen entgegenbringt, wie Polybios, wer gerne eine sich darbietende Gelegenheit benützt historische 'Kritik' zu üben, mag vermuthen, dass die ganze Heldenthat erst hinterher ersunden, und eben durch Laelius dem Polybios beigebracht worden sei. Vielleicht sollte sie ein Seitenstück dazu sein, dass der Adoptivsohn des Aemilius Paulus, Scipio Africanus minor, bei Pydna siebzehnjährig die Feinde versolgt hatte; Livius 44, 44, 3.

Wir wollen nicht so weit gehen. Aber wenn der Jüngling sich in der That so ausgezeichnet hatte, wie Laelius erzählte (wofür ihm die corona civica gebührt hätte, Polyb. 6, 39, 6), wenn er gleichsam vor der Front als der Retter des Consuls proclamirt worden war, so begreift man nicht, warum ein Fabius Pictor darüber geschwiegen hatte, wie Polybios in der Litteratur keine Spur davon fand und sich allein auf die mündliche Mittheilung des Laelius verlassen musste. Man hegreift noch viel weniger, wie sich daneben die Erzählung von dem ligurischen Sclaven bilden konnte, der Coelius folgte. Allermindestens hatten beide, der junge Scipio wie der Sclave, Antheil an der Rettung; ersterer trieb die Feinde zurück, letzterem gelang es den Verwundeten auf das Pferd zu heben und in Sicherheit zu bringen. Die spätere Historiographie hat freilich die Ansprüche des Sclaven todt geschwiegen und alles Verdienst dem Scipio zugewendet, was gewiss ein Unrecht ist. Auch heutzutage noch wird über den Tod Gustav Adolfs und über die Rettung Blüchers bei Ligny gestritten; aber dass Laelius die Erzählung zu Gunsten Scipios aufgebauscht habe, ist mir unzweifelhaft. Er war ja jeder Zeit bereit das Lob seines Freundes auszuposaunen, und da Scipio in dieser Hinsicht auf ihn zählen konnte, so schickte er ihn auch als Siegesboten so gerne nach Rom; so nach der Eroberung von Neucarthago im J. 210 v. Chr. nach Livius 26, 51, 2 Scipio Laelium nuntium victoriae Romam mittit, und ebenso nach der Schlacht bei Zama nach Livius 30, 36, 3 misso Laelio Romam cum victoriae nuntio. Ueber die Mittel der Scipionen aber, ihre Thaten in ein glänzendes Licht zu stellen und denen Alexanders des Grossen ähnlich zu gestalten, wäre wohl manches zu sagen.

München.

EDUARD WÖLFFLIN.

#### ΑΕΤΟΣ.

Der alte Scholiast zu Verg. Aen. I 394 berichtet ausser anderen Sagen vom Adler folgende:

Apud Graecos legitur puerum quendam terra editum admodum pulchrum membris omnibus fuisse, qui 'Aetòg sit vocatus. hic cum Iuppiter propter patrem Saturnum qui suos filios devorabat in Creta insula in Idaeo antro nutriretur, primus in obsequium Iovis se dedit. post vero cum adolevisset Iuppiter et patrem regno pepulisset, Iuno permota forma pueri velut paelicatus dolore eum in avem vertit, quae ab ipso aetòg dicitur graece... quam semper Iuppiter sibi inhaerere praecipit et fulmina gestare; per hanc etiam Ganymedes cum amaretur a love dicitur raptus; quos Iuppiter inter sidera collocavit.

Obwohl sich der griechische Gewährsmann nicht mehr ermitteln lässt, so halte ich vorstehende Hypothesis für interessant genug, um daran einige Bemerkungen zu knüpfen. Sie erscheint mir deswegen besonders lehrreich, weil sich an ihr die Weiterbildung verschiedener Sagenzüge unter der Hand eines hellenistischen Dichters — denn auf einen solchen werden wir ohne Bedenken die Geschichte zurückführen dürfen — selbst noch in dem Auszuge deutlich wahrnehmen lässt. Adler und Ganymedes, d. h. das Sternbild des Wassermannes, in welchem man Ganymedes zu erkennen glaubte, verbindet schon die vulgäre Ueberlieferung (Eratosth. cat. p. 144; 156 Rob.); die Stellung beider Sternbilder zu einander mochte frühzeitig dazu führen. Der Adler spielt ausserdem in den Zeussagen eine Rolle: bald heisst es, er sei zu gleicher Zeit mit dem Götterkönige geboren und von diesem zu seinem Begleiter erwählt (schol. A Hom.  $\Theta$  247; V  $\Omega$  293), bald ist er der Vorbote des Sieges im Gigantenkampfe, bald rettet er den neugeborenen Zeus nach Kreta (Schol. Verg. Aen. a. a. O. alii dicunt ab hac avi Iovem raptum et ad latebras Cretenses perlatum, cum a Saturno ubique quaereretur')). Es lag nahe genug diese

<sup>1)</sup> Dagegen Aglaosthenes qui Naxica scripsit ait Iovem Crete subreptum Naxum delatum et ibi esse nutritum.. (Hygin. astr. Il 16); das sieht wie Polemik gegen die kretische Legende aus.

Situation auszumalen und den Adler in die Kinderstube zu bemühen. Eine solche Vermenschlichung der Sage, deren Verständniss für die hellenistische Poesie uns M. Haupt erschlossen hat, klingt noch im kallimacheischen Hymnos auf Zeus nach, aber sie ist auch der älteren Generation nicht fremd. Die hübschen Verse der Byzantierin Moiro hat uns Asklepiades von Myrlea (Ath. XI 491 \* b) aufbewahrt, ich setze sie her:

Ζεὺς δ' ἄρ' ἐνὶ Κρήτη τρέφετο μέγας οὐδ' ἄρα τίς νιν ήείδει μαχάρων δο δ' ἀέξετο πᾶσι μέλεσσιν.
τὸν μὲν ἄρα τρήρωνες ὑπὸ ζαθέψ τράφον ἄντρψ ἄμβροσίην φορέουσαι ἀπ' Ὠχεανοῖο ροάων νέχταρ δ' ἐχ πέτρης μέγας αἰετὸς αἰὲν ἀφύσσων γαμφηλῆς φορέεσχε ποτὸν Διὶ μητιόεντι.
τὸν χαὶ νιχήσας πατέρα Κρόνον εὐρυόπα Ζεὺς άθάνατον ποίησε χαὶ οὐρανῷ ἐγχατένασσεν.
ώς δ' αὔτως τρήρωσι πελειάσιν ὤπασε τιμήν, αἱ δ' ἤτοι θέρεος χαὶ χείματος ἄγγελοι εἰσίν.

Hier haben wir deutlich ausgesprochen, was oben bemerkt wurde: der Psleger des jungen Götterknaben wird nach dessen Sieg über Kronos an den Himmel versetzt. Ich glaube den Gedanken nicht abweisen zu dürsen, dass gerade diese Verse der Moiro dem ungenannten Katasterismendichter vorschwebten, nur dass er rationalistisch genug aus dem Vogel einen 'erdgeborenen' Knaben gleichen Namens macht. Wenn diese Vermuthung richtig ist, werden wir kaum sehlgehen, wenn wir den Dichter zu einem jüngeren Zeitgenossen der Dichterin machen, denn die Werke Moiros sind in der späteren Zeit so gut wie verschollen.

Weitere Bestätigung bleibt abzuwarten; in einer Schrift, welche den Titel führt 'Der Adler und die Weltkugel als Attribute des Zeus in der griechischen und römischen Kunst' 1) habe ich mir vergeblich Rath zu holen versucht.

Stettin, 19. October 1887.

GEORG KNAACK.

<sup>1)</sup> Sittl in Jahrb. für class. Philol. Suppl. XIV 7 f.

#### ARAT UND NIKANDER.

Die thörichte Erfindung, dass Arat und Nikander Zeitgenossen gewesen und auf höheren Befehl zur dichterischen Behandlung von Stoffen veranlasst seien, denen sie in Wahrheit nicht gewachsen, scheint im Alterthum verbreitet gewesen zu sein. Der vierte Biograph Arats polemisirt energisch dagegen (Biogr. graec. p. 60, 17 sqq. West.): Θουλλούμενόν έστιν υπό τινων, ως ην κατά τὸν αὐτὸν χρόνον (Arat) Νικάνδοω τῷ Κολοφωνίω τῷ τὰ Θηριακὰ γράψαντι. λέγονται δὲ προτεῖναι άλλήλοις ὁ μὲν Αράτφ σχέψασθαι τὰ Φαινόμενα, ὁ δὲ Νικάνδοω τὰ Θηριακά. Τοῦτο δὲ καταφανώς έστι ψεῦδος ό γὰς Νίκανδοος ιβ όλαις όλυμπιάσι νεώτερος φαίνεται, nicht minder der erste (p. 54, 63 sqq.): οί δὲ λέγοντες Νίχανδρον τὸν Κολοφώνιον μετ' Αράτου Αντιγόνω συγκεχρονικέναι καὶ "Αρατον μη είναι ἐπιστήμονα τῶν οὐρανίων μήτε Νικάνδρου τῶν ἰατρικῶν (λέγουσι γὰρ ώς ἄρα ὁ ἀντίγονος ἀράτω μὲν ὅντι ἰατρῷ ἐπέταξε τὰ Φαινόμενα γράψαι, Νικάνδοω δ' ἀστρολόγω ὑπάρχοντι τὰ Θηριακά καὶ τὰ Αλεξιφάρμακα, ὅθεν καὶ ἐκάτερον αὐτῶν ἐσφάλθαι κατολισθαίνοντα ἐπὶ τὰ ἴδια τῆς τέχνης) ψεύδονται άγνοοῦσι γὰρ ώς οὐ συνήκμασε τῷ Αράτω Νίκανδρος, άλλ' έστιν αὐτοῦ πολύ νεώτερος.

O. Schneider hat in den Nicandrea (p. 1 sqq.) über die Genesis dieser Legende im Allgemeinen richtig gehandelt<sup>1</sup>), nicht zutreffend dagegen scheint mir sein Urtheil über die bekannte Cicerostelle (de orat. I 69), welche er ohne rechten Grund zum Ausgangspunkt seiner Untersuchung genommen hat: ... si constat inter doctos hominem ignarum astrologiae ornatissimis atque optimis versibus Aratum de caelo stellisque dixisse; si de rebus rusticis hominem ab agro remotissimum Nicandrum Colophonium poetica quadam facultate, non rustica, scripsisse praeclare... Dass Cicero die Georgica, welche einzig und allein Athenaios (aber schwerlich aus

<sup>1)</sup> In wie weit die von Suidas s. v. Αρατος angesührten ἐπιτήδεια θηριαχῶν Veranlassung gegeben haben, den Versasser der Θηριαχὰ zum Zeitgenossen des Arat zu machen, steht dahin; der Suidasartikel enthält sonst
viele Thorheiten. — Die ἔνιοι beim zweiten Aratbiographen übertreiben noch
die alberne Erfindung der vom ersten so scharf getadelten Herren. — Vgl.
noch E. Maass Anal. Eratosth. p. 53.

eigener Lecture) citirt, gelesen habe, wird man so leicht Schneider nicht zugestehen; schwerlich wird sich vor Aemilius Macer und Vergilius ein Römer um den unerfreulichen kolophonischen Poeten gekümmert haben. Aber Cicero deutet ja selbst mit den Worten si constat inter doctos an, dass er einer Ueberlieferung folgt, die aus dem Bemerkten erst ihre richtige Beleuchtung empfängt. Wir haben in ihr die Polemik eines Gelehrten zu erkennen, der sich gegen die von dem ersten Aratbiographen ausbewahrte Bemerkung hinsichtlich der unzulänglichen Kunstfertigkeit beider Dichter wendet; ob derselbe zugleich den verkehrten chronologischen Ansatz berichtigt hat, ist nicht mehr zu erkennen. Wem verdankt nun Cicero diese Notiz, welche schon durch die Erwähnung der seltenen Georgica an Stelle der allgemeiner bekannten Theriaca eine unverächtliche Gelehrsamkeit aufweist? Ich denke, derselben Quelle, welcher wir die gegentheiligen Behauptungen verdanken, also einer Aratbiographie. Dem Uebersetzer Arats lag eine solche am nächsten. Ist diese Annahme richtig, so muss die Erfindung des Synchronismus beider Dichter, so thöricht sie ist, verhältnissmässig hoch gerückt werden; nicht lange Zeit nach dem Tode Nikanders hat sie Jemand aufgebracht.

Stettin, August 1887.

GEORG KNAACK.

#### TULLIANA.

Cic. Brut. 4, 15: 'Quae (de Attici Annalibus loquitur Cicero) cum studiose tractare coepissem, ipsa mihi tractatio litterarum salutaris fuit, admonuitque, Pomponi, ut a te ipso sumerem aliquid ad me reficiendum teque remunerandum si non pari, at grato tamen munere: quamquam illud Hesiodium (Hesiodeum fortasse praestiterit) laudatur a doctis, quod eadem mensura reddere iubet, qua acceperit, aut etiam cumulatiore, si possis.'

Quae laudat Hesiodi verba sunt op. 349:
εὖ μὲν μετρεῖσθαι παρὰ γείτονος, εὖ δ' ἀποδοῦναι,
αὐτῷ τῷ μέτρῳ, καὶ λώϊον, αἴ κε δύνηαι.

Pro qua substituere malim quod. Cf. quod statim sequitur § 16:

'Nec enim ex novis, ut agricolae solent, fructibus est, unde tibi reddam, quod accepi' cett. Nemo non videt inter reddere, quod accepi peris et reddam, quod accepi maximam similitudinem intercedere. Possis etiam quae legere, quo levior sit mutatio, sed praetulerim quod.

Ibid. 14, 53 Graecis oratoribus tractatis ad Romanos transit, de quibus [sc. de antiquis] dissicile esse dicit plus intelligere, quam quantum ex monumentis suspicari liceat. Deinde sic pergit: 'quis enim putet ... aut celeritatem ingenii L. Bruto illi, nobilitatis vestrae principi, defuisse?' Ante aut lacunam deprehenderunt editores, quam facundiam inserendo expleri posse putat Kayserus. Quamquam minime negaverim in tali verborum contextu 'facundiam' sensum optimum praebere, melius verbum tamen me invenisse credo. Paululum regredientes legimus § 51 extr.: 'Hinc Asiatici oratores non contemnendi quidem nec celeritate nec copia, sed parum pressi et nimis redundantes.' A vero haud procul abesse videor, cum illo loco ante aut celeritatem insero copiam. Inter oratoris virtutes haec duo enumerat, quae ab Asiaticis oratoribus, quamvis eos propter verbositatem parvi faciat, abiudicare non potest. Quid igitur veri similius, quam ut Bruto, cui (ut ex iis, quae sequuntur, conicere possumus) magni oratoris laudem tribuit, inter cetera imprimis ea attribuat, quibus ne mali quidem oratores carent?

Ibid. 30, 116: 'Habemus igitur in stoicis oratoribus Rutilium, Scaurum in antiquis; utrumque tamen laudemus, quoniam per illos ne haec quidem in civitate genera hac oratoria laude caruerunt.' Sicut haec verba nunc leguntur, vereor ut Ciceronis sint. Dicere vult inter oratores Romanos admodum paucos stoicos fuisse, eoque magis Rutilium et Scaurum laudandos esse, quoniam per illos factum sit, ut ex iis, qui in philosophia stoicam rationem sequerentur, si non multi, at duo tamen apud Romanos eloquentiae operam darent. Hunc verborum sensum esse nemo est quin primo obtutu videat. Num vero omnia recte dicta sint, hoc vehementer dubito. Primo in civitate displicet, cum exspectaveris in nostra civitate vel tale quid, deinde quid sit hac oratoria laude, non per-Omnia sana erunt, cum pronomen hac a praesenti et prava in iustam atque debitam sedem ita transposueris, ut legatur: quoniam per illos ne haec quidem in (hac) civitate genera [hac] oratoria laude caruerunt. Tunc sensus hic est: apud nos stoici cum aliarum disciplinarum tunc eloquentiae laude sloruerunt.

Ibid. 35, 132: 'Iam Q. Catulus, non antiquo illo more, sed hoc nostro, nisi quid *fieri* potest perfectius, eruditus.' *Fieri* in hoc contextu minus recte dictum videtur. In tali re verbum solenne est *fingi*, quod substituere malim.

pro Sulla. 15, 42: 'Cum scirem ita esse iudicium (sc. Allobrogum) relatum in tabulas publicas, ut illae tabulae privata tamen custodia more maiorum continerentur, non occultavi, non continui domi, sed statim describi ab omnibus librariis, dividi passim et pervulgari atque edi populo Romano imperavi. Divisi tota Italia, dimisi in omnes provincias, eius iudicii, ex quo oblata salus esset omnibus, expertem esse neminem volui.' Verba oblata salus suspicionem mihi iniecerunt. Primo salutem offerre alio sensu dici solet, atque hic requiritur, ac deinde salus Allobrogum iudicio non tam oblata, quam re vera allata erat. Statim enim post iudicium eorum auditum coniurati comprehensi sunt (Sall. de coni. Cat. 47). Quamobrem vix dubito, quin lenissima mutatione adlata vel allata legendum sit. Salutem afferre apud Romanos locutio usitatissima est.

Cic. Tusc. Disp. I 3, 6: 'Fieri autem potest, ut recte quis sentiat et id, quod sentit, polite eloqui non possit; sed mandare quemquam litteris cogitationes suas, qui eos nec disponere nec illustrare possit nec delectatione aliqua allicere lectorem, hominis est intemperanter abutentis et otio et litteris'. Num delectatione allicere recte dictum sit dubito. 'Delectatio enim non solum plerumque, quod dicitur, subiective ponitur, sed etiam apud verbum alliciendi substantivum mulcendi exspectaveris. In mentem mihi venit allicere corruptum esse ex afficere. Quodsi legas, vinculum, ut ita dicam, quo tria verba quodammodo inter se coniuncta sunt, melius observatur. Praeterea saepissime alia verba per verbum afficiendi circumscribi solere res est omnibus nota.

Ibid. 45, 108: 'Totus igitur hic locus contemnendus est in nobis, non negligendus in nostris, ita tamen, ut mortuorum corpora nihil sentire vivi sentiamus. Quantum autem consuetudini famaeque dandum sit, id curent vivi, sed ita, ut intelligant nihil id ad mortuos pertinere.' Capitis initio Cicero narravit alios populos alio modo mortuos sepelire solere. Verba: 'totus — — sentiamus' Wesenbergius collatis iis, quae sequuntur, ut glossema inclusit, revocavit Sorovius. Recte fortasse, sed utique delendum est prius illud vivi, quo absurdius excogitari potest nihil. Vivos

tantum id sentire per se intelligitur. Ex sequentibus verbis irrepsisse videtur.

Epist. ad Fam. V 13, 1: 'Quamquam ipsa consolatio litterarum tuarum mihi gratissima est — declarat enim summam benevolentiam coniunctam pari prudentia — tamen illum fructum ex iis litteris vel maximum cepi' cett. Verba iungendi cum solo ablativo construi dubito. Leni mutatione legere velim: pari prudentiae. Possis etiam inserere cum, quod post coniunctam a librariis omitti facile potuit.

Cic. ad Q. Fratrem II 13, 2: 'Ego — — hoc fortasse efficiam, quod saepe viatoribus, cum properant, evenit, ut, si serius quam voluerint, forte surrexerint, properando etiam citius, quam si de nocte vigilassent, perveniant, quo velint: sic ego, quoniam in isto homine (sc. Caesare) colendo tam indormivi diu te mehercule saepe excitante, cursu corrigam tarditatem cum equis tum vero quadrigis poëticis.' In hac epistola Cicero Quintum fratrem certiorem facit se consilium cepisse Caesaris res gestas poëmate illustrare seque ad eum finem expeditionem eius in Britanniam delegisse. Se ipsum accusat, quod nimis diu neglexerit tali modo hominem illum potentissimum sibi conciliare atque animi sui grati testimonium reddere. Verborum sensus luce clarior est, sed vereor ne verba corruptela quadam quamvis exigua facilique manu emendanda laborent. Cum equis tum quadrigis poëticis sunt ablativi instrumenti. Quodsi cursu quoque sic interpretandum est, parum eleganter Cicero scripsisse iudicandus est. Sed in librarios saepe dormitantes potius quam in Ciceronem culpam conferamus, atque una litterula addita restituamus, quod eum scripsi esse persuasum mihi est: cursus i. e. in currendo.

Assen (Nederland).

J. S. VAN VEEN.

#### HESYCHIANUM.

Est inter Hesychianas glossa avoi vayol vacou, cuius vocem mediam in lexicis Cyrilli layool inveniri Reitzensteinius meus mecum communicavit. Qua de glossa interpretanda vel emendanda cum ante hos quinque annos Wilamowitzium adii, eodem tempore uterque, ut sit per colloquium, eandem hanc in suspi-

cionem incidimus, scribendum esse Ioavoot. Neque enim eam esse glossatorum consuetudinem rationemque, ut voci interpretandae vocem subiungant item explicandam; immo vero per verba ex sermone vulgari assumpta glossas, quas dicunt, explanari: ecquem esse quin sentiret hoc apprime in celerigradi vocem, leporis interpretamentum, cadere? Sed prosperis primordiis prosper eventus respondit nullus neutrique ultra tunc processit studium. Iam vero nunc, num magis propitia sim Minerva usus, videant velim viri docti. Recepta enim priore illa emendatione<sup>1</sup>), qua inter ethnographicas glossa refertur, ita rem me expedire spero, ut una litterula eaque de qua testes inter se dissident, mutata vel addita — accentuum vel mutationes vel discrepantias tandem aliquando desinant memorare in criticis — verba rescribam: αὐροί· λαγνοί· Ἰσαυροι ab αὐροί per ἀρροί facilis sit transitus ad άβροί. De verborum sententia non est quod disceptem: neque enim quenquam άβρδν appellari posse λαγνόν negare credo; num vero qua ex remoto primo sono aspero contra coniecturam dubitatio moveri possit, pro sua quisque dialectorum, quae dicuntur, Graecarum scientia iudicaverit. Mihi non videtur; praesertim cum spiritus in libris nostris manuscriptis vix pluris quam accentus faciendos esse confidam.

Berolini, mense Martio 1887.

BRUNO KEIL.

#### ZU HYGIN.

Was die 140. Fabel Python über die Geburt des Apollon berichtet, steht in der Litteratur ganz vereinzelt da. Die eifersüchtige Hera und der am Parnass hausende Drache, dem von Apollon der Untergang droht, verbünden sich seine Geburt zu verhindern. Die Göttin verfügt, dass Leto nur an einem Ort gebären darf, den kein Sonnenstrahl bescheint; der Drache verfolgt die Schwangere, um sie zu tödten. Aber Zeus sendet den Nordwind aus, der Leto auf seine Schultern nimmt und sie zum Poseidon trägt. Dieser schützt sie vor dem Python und bringt sie auf die Insel Ortygia, die er unter den Meeresspiegel versenkt und so hoch mit den Fluthen

<sup>1)</sup> Quae Lobeck Patholog. p. 259 disputat cognita habeo.

bedeckt, dass Leto hier, von der Sonne nicht gesehen, gebären kann; die Insel hebt Poseidon später wieder an die Obersläche empor. Dieselbe Version lässt sich jetzt auch auf einem Bildwerk nachweisen. In St. Leu (province d'Oran-Algérie), dem alten Portus Magnus, ist im Jahre 1862 ein grosses Mosaik gefunden worden, das zuerst im Bulletin trimestriel des Antiquités Africaines II pl. V und danach neuerdings in dem letzten Heste der Revue de l'Afrique française abgebildet ist. Es bildet gegenwärtig den Hauptschmuck des Museums von Oran. In dem Mittelfelde ist unverkennbar die von Hygin erzählte Sage dargestellt. Poseidon treibt mit geschwungenem Dreizack den Python zurück, der jugendlich gebildete Boreas trägt auf seinem Rücken die Leto. Dieser reicht ein schwimmendes Mädchen, unverkennbar die Insel Ortygia, die Hand, um ihr von dem Rücken des Windgotts herabzuhelfen. Die Versenkung unter den Meeresspiegel ist sehr geschickt durch eine über die Köpfe dieser fünf Hauptsiguren sich bogenförmig hinziehende Reihe von Seegottheiten, Tritonen und Nereiden, zum Ausdruck gebracht. Man kann daher nicht länger bezweifeln, dass Hygin die Version eines berühmten Gedichtes wiedergiebt, dessen Urheber zu ermitteln ich allerdings nicht im Stande bin.

Berlin. C. ROBERT.

### BERICHTIGUNG zu S. 132.

In dem Schol. Apollon. I 1212 ist hinter den Worten ἐδέξατο τὸν τούτου υἱὸν Ύλαν (Ζ. 11 v. u.) durch ein Versehen des Setzers der Satz ausgefallen: καὶ τὸ πᾶν δὲ ἔθνος διὰ τὴν ληστείαν μετώχισεν.

Die von mir angenommene Ergänzung O. Schneiders (εἰς Ἦργος · (ἄκησε δὲ ..) verwirft Bethe und schreibt nach EM. 154, 7 (d. h. Theon vgl. 207, 42; 160, 30) (εἰς ᾿Ασίνην), indem er die folgenden Worte περὶ Τραχῖνα bis Φωκίδος, in welchen die alten Wohnsitze der Dryoper angegeben sind, als eine Dublette zu dem Pherekydescitat (bei mir S. 132 Z. 3 v. o.) auffasst. Man wird zugeben müssen, dass diese Ergänzung wahrscheinlicher und ansprechender ist als die obige.

Noch an einer anderen Stelle (Schol. Apollon. I 1207) habe ich mich durch O. Schneider versühren lassen. Wie mich Robert freundlich belehrt hat, sind  $\kappa \acute{\alpha} \lambda \pi \iota \varsigma$  und  $\acute{\nu} \acute{o} \varrho \iota \alpha$  durchaus synonym, 'nur ersteres, so viel ich sehe, das poetische (ionische?), letzteres das attische Wort... Beide Worte bezeichnen den dreihenkligen Wasserkrug, der auf dem Kopf getragen wurde — darin liegt eben das  $\acute{\alpha}\pi \varrho \epsilon \pi \grave{\epsilon} \varsigma$  für den Knaben — während der zweihenklige  $\acute{\alpha}\mu$ - $\varphi o \varrho \epsilon \grave{\nu} \varsigma$  in der Hand getragen wurde'.¹) Es ist also an den überlieferten Worten nichts zu ändern.

Neue Belegstellen für Bov Poivac, den Beinamen des Herakles habe ich nicht gefunden; ich erwähne diesen Umstand, weil es nach Stoll (Roschers mythol. Lexic. Sp. 838) scheinen könnte, als ob ich eine Anzahl Zeugnisse unberücksichtigt gelassen hätte. Die angeführten Stellen sind aber alle falsch.

Stettin, 5. Febr. 1888.

G. KNAACK.

#### BERICHTIGUNG zu S. 23.

Bei meiner Besprechung einer Anzahl von Stellen des Properz habe ich, wie ich zu meinem Bedauern erst nachträglich sehe, das Unglück gehabt, zu Prop. I 5, 17 eine metrisch unhaltbare Conjectur in Vorschlag zu bringen, die ich denn hiermit zurücknehme. Zugleich bemerke ich, dass zu IV 11, 86 S. 47 noverca durch ein Versehen mit Schwiegermutter übersetzt worden ist.

Oppeln.

A. OTTO.

<sup>1)</sup> Vgl. Gerhard Auserl. Vasenb. IV Taf. 309.

## DIE ATTISCHEN PYTHAISTEN UND DELIASTEN.

Es ist eine bis jetzt noch unwiderlegte Ansicht, dass bei der Aussendung der heiligen Festgesandtschaften nach Delphoi und Delos zwei altattische Priestergeschlechter mit Namen Pythaisten und Deliasten eine wichtige Rolle gespielt hätten. 1) Diese Meinung stützt sich auf das Zeugniss des Philochoros (Schol. Soph. O. C. 1047): όταν δὲ σημεῖα γένηται παραδεδομένα ἐν τοῖς ἱεροῖς, τότε αποστέλλουσι την θεωρίαν οί έχ τοῦ γένους Πυθιάδα καὶ Δηλιάδα, ὁποτέρα ἂν καθήκη αὐτοῖς. Θύει δὲ ὁ μάντις, όταν μεν τα είς Δελφούς πόμπιμα γένηται καὶ θεωρία πέμπηται, εν Οινόη καθ' εκάστην ημέραν εν τῷ Πυθίφ εί δὲ είς Δηλον αποστέλλοιτο ή θεωρία κατά τὰ προειρημένα θύει ό μάντις εν τῷ εν Μαραθῶνι Δηλίφ. Καὶ ἔστιν ἱεροσχοπία της μεν είς Δελφούς θεωρίας έν τῷ έν Οἰνόη Πυθίω, της δε  $\epsilon i \varsigma \Delta \tilde{\eta} \lambda o \nu \epsilon \nu \tau \tilde{\omega} \epsilon \nu Maga \vartheta \tilde{\omega} \nu \iota \Delta \eta \lambda i \omega$  Ueberliefert ist hier Πυθίαι τε καὶ Δηλιάδες, wofür schon O. Müller (Dor. I 240) Πυθιάδα καὶ Δηλιάδα hergestellt hat. Den Namen für das ersterwähnte Geschlecht hat eine Combination dieser Stelle mit dem Bericht des Strabon (Apollodor) geliefert, welcher sich über den heiligen Usus der Athener folgendermassen äussert (IX 404): Ev-

21

<sup>1)</sup> Bossler de gent. sacerd. 46 ff. O. Müller Dor. I 239. Bergk Reliquiae comoed. att. 39. G. Gilbert Deliaca 32. Milchhöfer Ueber den att. Apollon 16. 56. Auch E. Curtius theilt diese Auffassung in der neuen Auflage seiner griechischen Geschichte I6 467: 'Es bestanden zwar die überlieferten Weisen der Weissagekunst in einzelnen Familien fort; der Staat erkannte die Bedeutung dieser Familien an, wie z. B. der Pythiasten und Deliasten, welche von heiliger Stätte die Blitze über dem Parness beobachteten, um darnach zu rechter Zeit die Absendung der heiligen Gesandtschaften nach Delos und Delphi zu veranlassen.' Lenormant (Rech. archéol. a Éleusis 253) sucht sogar einen Angehörigen des Pythaistengeschlechtes (Polycharmos, des Eukles Sohn aus Marathon) namentlich nachzuweisen. C. F. Hermann und Schoemann haben das Detail der Frage in ihren Handbüchern nicht berührt.

τεῦθεν δὲ ἡ παροιμία τὴν ἀρχὴν ἔσχεν ἡ λέγουσα 'ὁπόταν δι' Άρματος ἀστράψη' ἀστραπήν τινα σημειουμένων κατὰ χρησμὸν τῶν λεγομένων Πυθαιστῶν, βλεπόντων ὡς ἐπὶ τὸ 'Αρμα καὶ τότε πεμπόντων τὴν θυσίαν εἰς Δελφοὺς ὅταν ἀστράψαντα ἰδωσιν ἐτήρουν δ' ἐπὶ τρεῖς μῆνας, καθ' ἕκαστον μῆνα ἐπὶ τρεῖς ἡμέρας καὶ νύκτας, ἀπὸ τῆς ἐσχάρας τοῦ ἀστραπαίου Διός ἔστι δ' αῦτη ἐν τῷ τείχει μεταξὺ τοῦ Πυθίου καὶ τοῦ 'Ολυμπίου.') Von den Pythaisten hat man auf die Deliasten geschlossen und auch sie für ein attisches Priestergeschlecht ausgegeben.

Die innere Unwahrscheinlichkeit dieser Annahme leuchtet wohl schon jedem ein, der die formell ganz gleich gebildeten Ἰσθμιασταί des Aischylos berücksichtigt. Der Titel des Stückes lautete Θεωφοὶ ἢ Ἰσθμιασταί, durch welche Verbindung doch die Wesensgleichheit dieser beiden Begriffe deutlich genug ausgedrückt wird. 2) Man wird schon hiernach geneigt sein, für die attischen Pythaisten und Deliasten ein Gleiches anzunehmen. Dass wir dazu in der That berechtigt sind, zeigen die Angaben der Lexicographen: Hesychios s. ἀστράπτει δι' Ἅρματος ἀσηναῖοι ὁπότε δι' Ἅρματος αἰνους ἀστράψειεν, ἔπεμπον εἰς Δελφοὺς θεωφοὺς τοὺς λεγομένους Πυθιαστάς, Ηατροκτ. s. Δηλιασταί οἱ εἰς Δῆλον ἐξελθόντες θεωφοί Δυχοῦργος κατὰ Μενεσαίχμου 3) (danach Hesych. Suid. s. Δηλιασταί).

Diese Zeugnisse lassen an Deutlichkeit nichts zu wünschen übrig. Sie sind denn auch Veranlassung dazu geworden, dass sich die Stimmen getheilt haben und man die Bezeichnungen  $\Pi v \mathcal{G} \alpha \iota$  of  $\sigma \tau \alpha \iota$  und  $\Delta \eta \lambda \iota \alpha \sigma \tau \alpha \iota$  im Gegensatz zu der obengenannten Auf-

<sup>1)</sup> Bei den Schriftstellern schwankt die Schreibung zwischen Mvdaistai (Strab. St. B. Eustath.) und Mvdiastai (Hesychios). Da sich das Wort inschriftlich noch nicht gesunden hat, so muss es unentschieden bleiben, welches die authentische Schreibart gewesen ist. Möglich auch, dass beide Formen neben einander liesen, zumal sich als Bezeichnung der Theorie sowohl die Form Nvdias (C. I. A. II 545) als auch Nvdais (C. I. A. II 550) findet. — Die astganai Nidias werden auch von Euripides erwähnt (Ion 285).

<sup>2)</sup> Welcker Aesch. Tril. 339. Nachtr. 131 ff.

<sup>3)</sup> Die Fragmente dieser Rede des Lykurg beziehen sich fast alle auf delische Sacralalterthümer (Sauppe Or. Att. II 270). Menesaichmos antwortete wohl mit den von Deinarchos verfassten, von Dionys für unecht erklärten Reden (de Din. 5 ἀφαιρουμαι δὲ καὶ τοὺς ὑπὲρ Μενεσαίχμου λόγους ἀμφοτέρους αὐτοῦ, ὧν ὁ μέν ἐστι περὶ τῆς Δήλου θυσίας).

fassung für die Theoren in Anspruch genommen hat. Letztere sollen aus den Genneten eines bestimmten, seinem Namen nach unbekannten Geschlechtes (oder resp. zweier Geschlechter) gebildet worden sein. So urtheilen Meier de gentil. 51, de sacris Graecor. legat. 10, C. Petersen Philol. Suppl. B. I 183, Schoemann Griech. Alterth. II 30, Nenz Quaestiones Deliacae (Halle 1885) 20 A. 3.

Die Richtigkeit dieser Ansicht werden wir an dem, was uns sonst über die Festgesandtschaften der Athener überliefert ist, zu prüsen haben.

Plato, einer der competentesten Zeugen in Sachen des athenischen Cultes, sagt in den Gesetzen (950): Πυθώδε τῷ ᾿Απόλλωνι χρη πέμπειν κοινωνούντας θυσιών τε καὶ άγώνων τούτοις τοῖς θεοῖς. πέμπειν δὲ εἰς δύναμιν ὅτι πλείστους ἄμα καὶ καλλίστους τε καὶ ἀρίστους, οἵτινες εὐδόκιμον τὴν πόλιν έν ίεραῖς τε καὶ εἰρηνικαῖς συνουσίαις ποιήσουσι δοκεῖν. Dass dieses nicht von den Mitgliedern eines einzelnen Geschlechtes gesagt werden kann, wird jedem einleuchten. Wer alles zu einer vollständig ausgerüsteten Theorie gehörte, ist nicht näher bekannt. Einiges erfahren wir darüber aus Demosthenes, der in der Rede gegen Meidias (128) das Unglück der Phoker den Athenern so sehr zu Herzen gehen lässt, ώστε μήτε τους έχ της βουλης θεωφούς μήτε τούς θεσμοθέτας είς τὰ Πύθια πέμψαι, ἀλλ' ἀποστηναι της πατρίου θεωρίας. Dass auch Frauen an diesen Festgesandtschaften Theil nahmen, zeigen uns ferner die Steine1); Le Bas Attique 361:  $\eta$   $\beta$ ]  $ov \lambda \dot{\eta}$   $\delta$   $\delta \tilde{\eta} \mu o \varsigma$   $[x] \alpha v \eta \phi o \varrho \dot{\eta} \sigma \alpha \sigma \alpha v$   $\tau \tilde{\psi}$  $A\pi\delta\lambda\lambda\omega\nu\iota$   $[\tau]\dot{\gamma}\nu$   $\Pi\nu\vartheta\alpha\iota\delta\alpha$ . Besonders lehrreich ist die Belobigungsurkunde, welche die Delphier im zweiten vorchristlichen Jahrhundert einer aller Wahrscheinlichkeit nach aus dem Eteobutadengeschlecht gebürtigen Athenapriesterin gesetzt haben C. I. A. II 550: έπειδή τοῦ δά[μου τ]οῦ Αθηναίων άγαγόντος τὰν Πυθαίδα τ[τω Α]πόλλωνι τω Πυθίω μεγαλομερώς καὶ ά[ξίως] τοῦ τε θεοῦ καὶ τᾶς αὐτοσαυτοῦ ἀρετᾶ[ς π]αρεγενήθη μετὰ τᾶς Πυθαίδος καὶ ά τᾶς Αθανᾶς ໂέρεια Χρυσὶς Νικήτου θυγάτηρ καὶ τὰ[ν] τε ἐπιδαμίαν καὶ ἀναστροφὰν ἐποιήσατο καλὰν καὶ εὐσχήμονα καὶ ἀξίαν τοῦ τε δάμου τοῦ 'Αθηναίων καὶ τᾶς

<sup>1)</sup> Auch im homerischen Hymnos (148) versammeln sich die Ioner am Apollofeste in Delos σὺν παίδεσσι καὶ αἰδοίης ἀλόχοισι. Darnach Thukyd. III 104: ἦν δέ ποτε καὶ τὸ πάλαι μεγάλη ξύνοδος ές τὴν Δῆλον τῶν Ἰώνων το καὶ περικτιόνων νησιωτῶν ξύν τε γὰρ γυναιξὶ καὶ παισὶν ἐθεώρουν.

άμετέρας πόλιος ἀγαθᾶ τύχα δεδόχθαι τᾶ πόλει τῶν Δελφῶν ἐπαινέσαι Χρυσίδα Νικήτου ᾿Αθηναίου θυγατέρα καὶ στεφανῶσαι αὐτὰν τῷ τοῦ θεοῦ στεφάνω, ῷ πάτριόν ἐστιν Δελφοῖς. Der hohe Adel der Chrysis lässt vermuthen, dass bei Besetzung der Theorenstellen auch auf die Geburt Rücksicht genommen worden ist. Dagegen weist nichts darauf hin, dass die Bekleidung dieses öffentlichen Ehrendienstes von der Zugehörigkeit zu einem bestimmten Geschlecht abhängig gemacht worden wäre.

Nicht anders steht es mit den delischen Theoren. Hier lassen sich aus der Zahl der apollinischen Festgesandten allein drei Glieder des Eumolpidengeschlechtes namentlich nachweisen. Bull. de corr. hellen. ΙΙΙ 379: Μήδειον Μηδείου Πειραιέα | δ πατήρ καὶ ή μήτηρ Τιμοθέα | Γλαύχου Πειραιέως θυγάτης | Δηλιαστήν γενόμενον | ᾿Απόλλωνι ᾿Αρτέμιδι Αητοῖ. Die Inschrift stammt aus dem ersten Jahrhundert v. Chr. Der Vater Μήδειος Δυσάνδρου Πειραιεύς hat das Amt eines ξηγητης ξξ Εὐμολπιδῶν bekleidet (Ps. Plut. vit. X or. 834 B). Wie er als solcher ohne Zweifel seinen Ehrenplatz im Dionysostheater gehabt hat, so wissen wir ein Gleiches auch von seinen Kindern, die sämmtlich hohe Priesterthümer in der Stadt bekleidet haben. 1) Zudem haben aber seine Töchter Philippe und Laodameia, wie ihre Inschriften a. a. O. zeigen, beide auch noch als Kanephoren in Delos fungirt (κανηφορήσασαν Δήλια, die andere  $\Delta \dot{\eta} \lambda \iota \alpha \times \alpha \dot{\iota} \Delta \pi o \lambda \lambda \dot{\omega} \nu \iota \alpha$ ). Ich erinnere hier noch an die bekannte Theorie des Nikias, die durch den grossen Aufwand von Pracht und Glanz ganz besonderes Außehen erregt haben soll (Plut. Nik. 3 μνημονεύεται ό αὐτοῦ καὶ τὰ περὶ Δῆλον, ώς λαμπρά καὶ θεοπρεπή φιλοτιμήματα). Den Namen des Geschlechtsverbandes, dem Nikias angehörte, kennen wir leider nicht, doch spricht alles dafür, dass er Mitglied einer hochangesehenen und begüterten Eupatridensamilie gewesen ist. Ich denke vorstehende Beispiele genügen, um zu zeigen, dass die zu den grossen apollinischen Nationalfesten nach auswärts entsandten Theoren in der That wohl των πρώτων Αθηναίων gewesen sind (Herod. VI 87), keineswegs aber blos aus den Angehörigen eines oder zweier Priestergeschlechter bestanden haben.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> C. I. A. III 312. 324. 343.

<sup>2)</sup> Den von Kratinos in den Anliades erwähnten Eteobutaden Lykurgos wird man ebenfalls für einen athenischen Theoren halten dürsen.

<sup>3)</sup> Das folgt auch aus der Praxis, welche die Athener bei allen öffent-

Hieraus ergiebt sich nothwendig, dass die bei Strabon und den Lexicographen erwähnten Πυθαισταί und Δηλιασταί unmöglich identisch mit den Cultbeamten sein können, welche bei Philochoros o i ex το v γ ένους heissen.') Dieser Schlussfolgerung steht in der That auch nicht das Geringste im Wege. Vielmehr wird jeder, der die bei Strabon und Philochoros geschilderten Ereignisse einer genauen Prüfung unterzieht, unschwer erkennen, dass es sich an beiden Stellen um zwei ganz heterogene Vorgänge handelt, die, auch räumlich von einander getrennt, uns in keiner Weise die Berechtigung verleihen, sie beliebig zusammenzuwersen oder gar mit einander zu identificiren. Philochoros schildert in seinem Werk über die attische Tetrapolis (ἐν Τετραπόλει, wie der Scholiast ausdrücklich angiebt) die apollinischen Cultgebräuche in Oinoe und Marathon, während bei Strabon von den Blitzbeobachtungen auf der Warte des Zeus Astrapaios die Rede ist, die sich in der Stadt auf der zwischen Pythion und Olympieion gelegenen Mauer befand. Von diesem wichtigen Unterschiede ist bei einer kritischen Beurtheilung der philochoreischen Angaben auszugehen.

Es darf wohl als religionsgeschichtliche Thatsache gelten, dass der altionische Apollodienst sich erst allmählich von der Ostküste und besonders der Tetrapolis aus über die anderen Theile des attischen Landes verbreitet hat.<sup>2</sup>) Die ionische Vierstadt ist die Heimath zweier seiner wichtigsten Cultstätten, durch die Attika mit den beiden auswärtigen Centren der Apolloverehrung in vorhistorischer Zeit verbunden ward. Wie E. Curtius in seiner musterhaft

lichen Leistungen anzuwenden pflegten. Denn die Vergünstigungen, die der Staat für die Festgesandtschaften aussetzte, stehen in keinem Verhältniss zu dem Aufwande, welchen die Leiturgen bei dieser Gelegenheit aus eigenen Mitteln zu bestreiten hatten. C. I. A. II 814 'Αρχεθεώροις Τ u. s. w. Schol. Aristoph. Av. 1541: 'Ανδροτίων γράφει οῦτως· τοῖς δὲ ἰοῦσι Πυθώδε θεωροῖς τοὺς χωλαχρέτας διδόναι έχ τῶν ναυχληριχῶν ἐφόδιον ἀργύρια καὶ εἰς ἄλλο ὅ τι ᾶν δέῃ ἀναλῶσαι. Thumser de civium Athen. munerib. 95. Boeckh-Fränkel Sth. d. Ath. I 71. Die Leiturgie schliesst die Erblichkeit aus.

<sup>1)</sup> Darnach erledigt sich von selber der Vorschlag Meiers (de gentil. 51), welcher bei Philochoros nach γένους die Worte Πυθαισταὶ καὶ Δηλιασταί in den Text corrigirt, was Petersen a. a. O. 183, Milchhöfer a. a. O. 15 A. 1, E. Curtius in dieser Zeitschr. XII 498 und Nenz a. a. O. 20 acceptirt haben.

<sup>2)</sup> Dass W. Gurlitt (de tetrapoli attica, Göttg. 1867) den Apollocultus dieser Gegend mit keinem Worte berührt, ist nur ein beschämendes Zeichen für die Oberslächlichkeit, mit der diese Dissertation durchweg geschrieben ist.

schönen Abhandlung über den Wegebau der Griechen gewiss richtig annimmt, ist die Delos mit Delphoi verknüpfende Strasse einst durch die attische Tetrapolis und das Asoposthal hindurchgegangen. Den Ausgangspunkt der Verbindung mit Delphoi bildete für Attika in alter Zeit das in Oinoe gelegene Pythion, welches man nach Curtius' einschneidender Untersuchung nicht mehr an den Kithairon hätte verlegen sollen.¹) Es ist gewiss die nämliche apollinische Strasse, an die auch Pindar gedacht hat, wenn er Tanagra als einen Ort bezeichnet, den der Gott auf seinem Wege nach Delphoi berührt (Schol. Aisch. Eum. 11). 2) Das attische Harma, wohin die Blicke der blitzbeobachtenden Apollopriester vor dem Ausgange einer jeden Procession gerichtet waren, lag bei Phyle, einem Demos, der nach Strabon (IX 404) ὅμορος τῆ Τανάγρα war. politische Geschichte von Tanagra, (Eunostidai) und Oropos zeigt, dass Attika nach Norden hin nicht abgeschlossen war: von daher hat der pythische Gott auf dem von den Hephaistossöhnen geebneten Wege seinen Einzug in Attika gehalten. Sein Sohn und Zögling ist Ion, der königliche Held der Tetrapolis, den erst der die alten Stammessagen tendentiös gestaltende Athenerglaube des fünsten Jahrhunderts am Fusse des Burgselsens hat geboren werden lassen. Auch das nach ihm benannte Adelsgeschlecht hat, wenigstens vor der kleisthenischen Gemeindereform, nachweislich an der Ostküste Attikas seinen Wohnsitz gehabt. Wie die Namen

<sup>1)</sup> Schon die Androgeossabel genügt, um das Local ausser allen Zweisel zu setzen. Wir haben zwei Brechungen der Legende von seinem Tode. Während nämlich nach Pausanias (I 27, 10) der kretische Stier den Sohn des Minos im Demos der Marathonier tödtet, wird Androgeos nach einer anderen Version auf dem Wege nach Theben negi Oivónv erschlagen (Diod. IV 60). Der Ort des Todes musste natürlich beiden Fassungen convenabel sein. Wer wird in einem solchen Fall an den Kithairon denken? Das meist auch äusserlich gekennzeichnete Local einer mythischen Handlung psiegt eben constanter als die daran knüpsenden mannichsaltigen Formationen der Legende zu sein.

<sup>2)</sup> Wir haben bei ihm die boiotische Fassung der Apollolegende. Dieselbe knüpfte an das am Euripos gelegene einheimische Delion an, welches Strabon ein πολίχνιον Ταναγφαίων nennt (IX 403). Auch bei Diog. Laert. VI 20 erscheint es als πατφὶς ἀπόλλωνος, womit die Nachricht des Pausanias zu verbinden ist, dass sich daselbst Bilder der Leto und Artemis befunden hätten (IV 20, 1). Auch Herodot (VI 118) weiss von einem ebendaher stammenden ἄγαλμα ἀπόλλωνος χεχφυσωμένον, welches die Perser entführt haben sollen (darnach Paus. X 28, 6). Als specielle Geburtsstätte galt nach boiotischer Sage Tegyra (St. B. s. Τεγύφα).

des Kephalos, Ion, Erysichthon beweisen, knupften sich an die ganze Küstenreihe von Thorikos an bis hinauf zu den Orten der Tetrapolis alte Erinnerungen einer gentilicischen Apolloverehrung. Hier an den ναυπόροι ἀπταί der Pallas ist der delische Cult mit dem pythischen verschmolzen. Aus einem der hier ansässigen altionischen Priestergeschlechter werden die μάντεις έκ τοῦ γένους gestammt haben, welche nach Philochoros sowohl im Pythion als im Delion ihres Amtes zu warten hatten. Den Namen des Geschlechtes kennen wir nicht. Jedenfalls reichen die Anfänge dieses Gottesdienstes in eine sehr frühe Periode der Entwickelungsgeschichte des attischen Volkes zurück, denn schon die ältesten Reste der uns erhaltenen athenischen Gesetze nehmen auf ihn Bezug, ja enthalten zum Theil bereits nicht unwichtige Amendements am alten Bestande. 1) Aber auch in diesen blickt das gentilicische Princip noch deutlich genug hindurch und lässt uns gerade dieses Moment als das verknüpfende Band erkennen, welches die beiden aus verschiedener Wurzel entstammten Culte auf attischem Boden so eng mit einander verschlungen und für die beiden getrennten Verehrungsstätten analoge Caerimonien geschaffen hat.

Andererseits finde ich auch keinen Grund, die in den paralischen Localsagen ebenso deutlich wie in den Worten des Aischylos (Eum. 10) ausgedrückte Thatsache zu beanstanden, dass die Verehrung des delischen Gottes von der Seeseite her den Bewohnern Attikas übermittelt worden sei. Gleichwie Dionysos und Demeter, so gehört auch Apollon zu den Gottheiten, deren Ankunft und Aufnahme im attischen Lande jederzeit als integrirender Bestandtheil ihres Cultes empfunden ward. Denn mögen immerhin die Grundvorstellungen von den meisten Göttern als ein der hellenischen Gesammtnation zukommendes Gemeingut vorhistorischer Zeit betrachtet werden, unverkennbar bleibt es doch, dass gewisse Götter- und Heroentypen ihre charakteristische Entwickelung und die eigenartige Ausbildung aller ihnen innewohnenden Keime und

<sup>1)</sup> Athen. VI 234 έν δὲ τοῖς. χύρβεσι τοῖς περὶ τῶν Δηλιαστῶν οὕτως γέγραπται καὶ τὼ χήρυχε ἐχ τοῦ γένους τῶν Κηρύχων τοῦ τῆς μυστηριώτιδος. τούτους δὲ παρασιτεῖν ἐν τῷ Δηλίῳ ἐνιαυτόν. Diese Bestimmung kann freilich erst seit der Einverleibung von Eleusis datiren, mit der sie möglicherweise in directem Zusammenhange stand. Vielleicht erklärt sich aus dieser Verbindung auch die Angabe, dass Demeter den Beinamen Δηλιάς geführt haben soll (Suid. s. Δηλιάς).

Kräste erst der besonderen Vorliebe und Empfänglichkeit bestimmter Stämme verdanken, die ihnen im Laufe der Jahrhunderte ihr individuelles Gepräge aufgedrückt haben. Die Insel Delos, die bereits der älteste der uns erhaltenen Hymnen als Versammlungsstätte der sich zum Geburtsfeste des Apollon schaarenden Ιάονες έλκεχίτωνες seiert, bildete bekanntlich seit mythischer Urzeit das Centrum der ionischen Apolloverehrung. 1) Die kürzeste von Delos nach Attika gezogene Verbindungslinie trifft die Ostküste des Landes in Prasiai. Noch heute erblickt man hier auf der ins Meer hinausragenden Raftiklippe eine hohe mit der Front nach dem aigeischen Meer und Delos gerichtete Sitzstatue in langem, faltenreichem Gewande. 2) Sie trägt den Stil der römischen Kaiserzeit. Doch berechtigt alles zu der Annahme, dass dieselbe an die Stelle eines archaischen Denkmals getreten ist, dessen ursprünglicher Charakter durch die Restauration noch nicht ganz verwischt scheint. Wie wir nämlich aus einer werthvollen Notiz des Pausanias (I 31, 2) erfahren, befand sich bei Prasiai das Denkmal des alten Landesfürsten Erysichthon, dessen Statue hier errichtet worden sein soll, als derselbe auf der Fahrt von Delos nach Prasiai einen unerwarteten Tod gefunden hatte (ἔστι δὲ μνημα ἐπὶ Πρασιαῖς Ἐρυσίχθονος, ώς ἐκομίζετο όπίσω μετά την θεωρίαν έκ Δήλου, γενομένης οί κατά τὸν πλοῦν τῆς τελευτῆς). Die dem Werke ein weibliches Aussehen verleihende Gewandung ist, wie Lolling wohl richtig erkannt hat, die attische Theorentracht, in welcher der apollinische Heros hier ohne Zweisel dargestellt war. Ihm schreiben jüngere Sagenbildungen auch die Errichtung des ältesten Xoanons in Delos sowie die Erbauung des dortigen Apollotempels zu.3) Die Legende von seinem

<sup>1)</sup> Die Entstehung dieses apollinischen Lobgesanges fällt wohl noch in das Ende des achten Jahrhunderts. Auch der Sänger der Odyssee kennt den delischen Altar des Gottes und den daneben emporspriessenden heiligen Palmbaum ( $\zeta$  162). Nach Roberts (in dieser Zeitschr. XXI 161 ff.) Darlegung fand die Delienfeier, zu der die auswärtigen Festgesandtschaften auf der Insel eintrafen, im Frühlingsmonat  $I_{\xi} \rho \delta_{\xi}$  statt, der dem attischen Anthesterion entspricht. C. F. Hermanns Programm (de theoria Deliaca, Göttg. 1846) giebt nur eine gänzlich unbearbeitete Zusammenstellung der allbekanntesten Schriftstellercitate.

<sup>2)</sup> Lolling Mitth. d. arch. Instit. IV 354.

<sup>3)</sup> Euseb. praep. ev. III 8. Euseb. chron. II 28 Schoene. Ob Phanodemos (Athen. IX 392) von einer Fahrt des Erysichthon nach Delos (O. Crusius in Roschers Lex. 1383) oder von einer Besetzung dieser Insel durch ihn (Milch-

auf der Seefahrt erfolgten Tode wird wahrscheinlich erst durch die eigenthümliche Lage des alten Denkmals hervorgerufen worden sein. Nach der Angabe des Pausanias befand sich nicht weit von diesem ein Tempel des Apollon, wohin die Erstlingsgaben der Hyperboreer durch die Vermittelung verschiedener Völkerschaften zu gehen pslegten, bis sie von den Athenern aus Prasiai nach Delos gebracht würden. Wir haben hier offenbar die Localtradition von Prasiai, deren hohes Alter durch die in vielen Punkten anders lautende Version der Delier (Herod. IV 33) keineswegs beeinträchtigt wird. 1) Erysichthon, der mythische Landeskönig von Prasiai, ist der früheste Repräsentant dieses uralten Seeverkehrs zwischen Delos und der attischen Paralia. Darum thront sein Denkmal hier auf der Felsenklippe den Blick hinaus auf das Meer gerichtet. Der durchaus religiöse Charakter dieser überseeischen Verbindung findet aber nicht nur in der apollinischen Cultsage seinen Ausdruck, sondern wird auch durch die auffallenden Wechselbeziehungen anderer Gottheiten genügend documentirt. Indessen scheint mir hierbei bereits ein neues Element mitgewirkt zu haben, dessen mächtigen und neugestaltenden Einfluss gerade die Erysichthonlegende am deutlichsten wiederspiegelt.

Auch das athenische Königsregister kennt den Namen des mythischen Theoren von Prasiai. Wie Apollodor (III 14, 1) übereinstimmend mit Pausanias (I 2, 6) angiebt, galt Erysichthon in Athen für einen Sohn des Kekrops und der Aglauros, einer Tochter des Aktaios, die Kekrops nach dem Hinscheiden ihres Vaters gehelicht hatte. Es wurde hier von ihm erzählt (ξλεγον αί γυναΐ-κες), dass er das älteste Schnitzbild der Eileithyia aus Delos nach Athen gebracht habe (Paus. I 18, 5). Viel mehr scheint man aber nicht von ihm gewusst zu haben, denn Platon führt ihn als Beispiel dafür an, dass τὰ τῶν παλαιῶν ὀνόματα ἄνευ τῶν ἔργων überliefert seien (Kritias 110). Auch hat er weder an der Regierung Theil genommen noch sein Geschlecht fortgesetzt, sondern soll schon zu Lebzeiten seines Vaters kinderlos gestorben sein. 2)

höfer a. a. O. 11) gesprochen, lässt sich unmöglich bestimmen, da die entscheidenden Worte bei Athenaios von einer Lücke verschlungen sind.

<sup>1)</sup> Ebensowenig finde ich einen genügenden Grund für die Annahme, dass Herodotos die attische Ueberlieferung nicht gekannt oder dieselbe ge-flissentlich ignorirt hätte (Lolling a. a. O. 357).

<sup>2)</sup> Paus. 1 2, 6 ούτος (Έρυσίχθων) οὐκ έβασίλευσεν Άθηναίων, αλλά οί

Darnach ist es unmöglich, in ihm ein ursprüngliches Glied des athenischen Königshauses zu sehen, es liegt vielmehr auf der Hand, dass er erst nachträglich als ein fremder Bestandtheil in die bereits abgeschlossene genealogische Liste eingefügt worden ist. Seine Heimath ist die Ostküste Attikas, wo er der Localsage zufolge begraben war und als Heros verehrt wurde. Die mythischen Beziehungen Prasiais zu den Hyperboreersendungen weisen noch auf die agrarische Natur dieses alten Landesfürsten hin, der vielleicht von seinem cerealischen Namensvetter ursprünglich nicht zu trennen sein dürfte.

Die Verslechtung des Erysichthon in die athenische Königsliste hängt augenscheinlich mit der Reception des delischen Apollocultes in der Hauptstadt zusammen. Andererseits lassen sich aber auch in dem delischen Religionskreise die Spuren einer von Athen ausgehenden, rückwirkenden Bewegung wahrnehmen, deren Anfänge natürlich erst einer relativ jungen Zeit angehören. Nach der uralten Fassung der delischen Ortssage ist die aus dem Hyperboreerlande kommende Eileithyia die Geburtshelferin der auf Delos gebärenden Leto.1) Die Göttin besass hier ein altes Tempelhaus, in dem sie als ein mit dem localen Apollocultus eng verschmolzenes Wesen verehrt wurde. Neben dem Heiligthum der Eileithyia wird aber auf der Insel auch noch ein vaòs der Athena Moóvoca erwähnt, einer Göttin, die unter diesem Namen nur in Verbindung mit Apollon erscheint.2) Auch in Prasiai soll dieselbe einen von Diomedes errichteten Tempel besessen haben.3) Dass diese Gründungen erst jungen Datums sind, zeigt der Umstand, dass die

τοῦ πατρὸς ζῶντος τελευτῆσαι συνέβη, και τὴν ἀρχὴν τὴν Κέκροπος Κραναὸς ἐξεδέξατο, ᾿Αθηναίων δυνάμει προύχων. Apollod. III 14, 1 Κέκροψ δὲ γήμας τὴν ᾿Ακταίου κόρην Ἅγραυλον παϊδα μὲν ἔσχεν Ἐρυσίχθονα, δς ἄτεκνος μετήλλαξε.

<sup>1)</sup> Paus. I 18, 5. VIII 21, 3. IX 27, 2. Im homerischen Hymnos wird die von Hera auf dem Olympos zurückgehaltene Eileithyia von Iris durch einen Schmuck nach Delos gelockt (97 ff.). Auch das älteste Schnitzbild der Eileithyia stammte von dort. Ein Weihgeschenk an diese Göttin erwähnt die delische Inschrift bei Dittenberger S. I. G. 367 Z. 50.

<sup>2)</sup> Macrob. Saturn. I 17, 55.

<sup>3)</sup> Bekker An. I 299 Πρόνοια δὲ Ἀθηνᾶ ἐν Πρασιαῖς τῆς ἀττικῆς ἴδρυται ὑπὸ Διομήδους. Die Beziehungen des argivischen Helden zu Athena sind bekannt. Ueber das Verhältniss der Πρόνοια zur delphischen Προναία vgl. Preller-Robert Griech. Myth. I 195 A. 1.

Pronoia in der attischen Apollolegende genau dieselbe Rolle, wie Eileithyia in der delischen Cultsage spielt. Sie ist als Geburtshelferin der Leto nahe verwandt mit der Athena Ζωστηρία (C. I. A. I 273), welche am gleichnamigen Vorgebirge Attikas neben Apollon und seiner Sippe verehrt wurde (Paus. I 31, 1). Nicht also in Delos¹), sondern in Attika hat sich die erste Begegnung der attischen Landesgöttin mit Apollon vollzogen: darum kann die Aufnahme der Pronoia in den delischen Gottesdienst nur als eine Concession der altionischen Apolloverehrung an die sich mächtig entfaltende attische Staatsreligion angesehen werden. Athens überwiegender Einfluss hat überall eine cultliche Centralisation bewirkt. Der Stammgott der alten Adelsgeschlechter an der Ostküste Attikas wird väterlicher Schutzherr aller Athener und erhält nunmehr seine Cultstätte in der Hauptstadt des Landes, die sich seit der Mitte des sechsten Jahrhunderts immer mehr und mehr zu einer Metropole der apollinischen Religion erhebt. Den Antheil der Peisistratiden an der Errichtung des Pythions und Lykeions hat die Missgunst der athenischen Demokratie ebensowenig wie die moderne Skepsis zu verwischen vermocht: wir haben die denkwürdige, von Thukydides copirte Inschrift wieder vor Augen, mit welcher der Enkel des grossen Tyrannen das heilige Temenos des pythischen Gottes geziert hat. Am ostentativsten documentirt sich das hohe Interesse dieses Hauses an der altionischen Apolloreligion in der Lustration der Insel Delos. So nachdrückliche und weitgehende religiöse Massnahmen entbehren selten des politischen Hintergrundes: es ist die väterliche Religion seiner treuen Anhänger in den Parteikämpfen mit den rivalisirenden Adelsgeschlechtern, welcher Peisistratos in der Hauptstadt Geltung und Ansehen zu verschaffen bestrebt ist. Doch haben deswegen die alten Cultstätten in der Diakria keineswegs ihre Bedeutung eingebüsst. Marathon, das den zweimal vertriebenen Herrscher zuerst freundlich aufgenommen hatte, war noch zu Demosthenes' Zeit der Ort, wo die heilige Triere stationirte 3) und wo das erbliche Sehergeschlecht alljährlich seine nächtlichen

<sup>1)</sup> Wie Milchhöfer a. a. O. 13 annimmt.

<sup>2)</sup> Demosth. Phil. I 34 τὰ τελευταῖα (Φίλιππος) εἰς Μαραθῶν' ἀπέβη καὶ τὴν ἱερὰν ἀπὸ τῆς χώρας ὧχετ' ἔχων τριήρη. Dazu Harpokr. s. ἱερὰ τριήρης λέγοι ἂν τὴν Πάραλον, ὡς συνιδεῖν ἔστιν ἐκ τε τῆς Φιλοχόρου καὶ ἐκ τῆς ἀνδροτίωνος ὁμοίως ς΄. Vgl. Harpokr. s. Πάραλος (ausgeschrieben von Suid. s. v.).

Beobachtungen anstellte. Andererseits stand aber Peisistratos durch die Lage seines Geburtsortes auch zu dem paralischen Apollocultus in naher Beziehung: Prasiai, Steiria und Brauron werden von Strabon ausdrücklich als ein Complex in sich zusammenhängender Ortschaften bezeichnet (IX 399).1) In der Folge sind die liturgischen Nuancen des pythischen und delischen Cultes durch den bestimmenden Einfluss der die mythologische Entwickelung oft durchkreuzenden sacralen Praxis immer mehr und mehr mit einander ausgeglichen worden. Die Siegerdreifüsse der dem delischen Thargeliengott zu Ehren gefeierten lyrischen Agone finden im Pythion ihre Aufstellung, während die Genneten der vornehmsten Geschlechter Attikas in Prachtgewändern am Festtage des Gottes um das städtische Delion<sup>2</sup>) den berühmten Reigen wiederholen, den einst Theseus nach glücklich überstandener Seefahrt auf der Geburtsinsel Apollons um den 'Hörneraltar' desselben aufgeführt hatte. Die völlige Verschmelzung der ursprünglich heterogenen Religionskreise findet ihren Abschluss im Απόλλων Πατρφος, dem einigen Stammvater aller attischen Staatsbürger, in den beide, der pythische und der delische Gott aufgegangen sind: denn dieser wie jener wird von den beiden grössten Rednern Athens als Marquos ihrer πόλις bezeichnet. 3)

Göttingen 1888.

JOHANNES TOEPFFER.

<sup>1)</sup> Mit Recht bemerkt v. Wilamowitz (Kydathen 128), dass es nur für den 'unwissenden' Pausanias (I 23, 7) eine Gemeinde Brauron gebe. Letzterer hat neuerdings in H. Landwehr einen Leidensgefährten gefunden (Philol. S. B. V 163).

<sup>2)</sup> Ich kann die allgemeine Ansicht, dass ein solches nicht bezeugt und also nicht vorhanden gewesen sei (A. Mommsen Heortol. 51. 423. E. Curtius in dieser Zeitschr. XII 498) nur als sehr wenig begründet ansehen: die auch ohne direkten Beleg hinlänglich gerechtfertigte Annahme, dass der delische Gott in der attischen Hauptstadt eine Stätte gehabt habe, findet in dem unzweideutigen Zeugniss des Theophrast  $\pi \epsilon \varrho i \ \mu \dot{\epsilon} \vartheta \eta s$  (Athen. X 424) eine ausdrückliche Bestätigung. Sonst kennen wir noch ein Heiligthum des Delios in Phaleron (C. I. A. I 210). Sein Priester wird öfters erwähnt (C. I. A. III 270. 652. 1085. 1298).

<sup>3)</sup> Der herrschenden namentlich auf Demosth. de cor. 141 gestützten Meinung, dass die Athener nur den Apollon Πύθιος als ihren Πατρφος angesehen hätten, steht fr. 70 der delischen Rede des Hypereides entgegen.

# DER PROZESS DES ANDROKLES GEGEN LAKRITOS UND SEINE URKUNDEN.

(Demosthenes XXXV.)

Die Darlehnsurkunde der Rede gegen Lakritos ist neuerdings wiederholt als zweifellos unecht bezeichnet worden¹), nachdem sich die gegentheilige Ueberzeugung allgemein zu befestigen schien.²) Eine erneute Prüfung scheint daher erforderlich; sie ist für den freilich überslüssig, für den auch jetzt noch alle bei den attischen Rednern eingelegten Urkunden für unecht in dem Sinne gelten müssen, dass sie von Grammatikern ausgearbeitet und später eingelegt sind. Denn unter solcher Voraussetzung kann wohl ein Gesetz und ein Volksbeschluss aus guten Quellen herstammen, Zeugnisse aber und Darlehnsverträge wären nothwendig frei erfunden und als werthlos zu betrachten. Die Möglichkeit jedoch ist nicht völlig ausgeschlossen, dass jener principielle Standpunkt sich als unhaltbar herausstellte.

Mit äusseren Beweismitteln scheint mir dabei im Grunde wenig gethan. Denn, wenn wirklich — was nicht bewiesen ist³) — in dem alten Exemplar, auf welches die stichometrischen Angaben zurückgehen, dieser Rede alle Urkunden fehlten, so standen sie sicher in dem anderen alten Exemplar, zu welchem die Artikel des Harpocration Μένδη, σύλας, διοπεύων⁴) verfasst wurden, und es würde sich höchstens ergeben, dass, ganz wie heut, die Stücke in der einen Handschrift fehlten, während sie in der anderen

<sup>1)</sup> C. Wachsmuth Rhein. Mus. XL 301 ff.; E. Szanto Wien. Stud. VII 236.

<sup>2)</sup> Blass Att. Ber. III 1. 502 A. 3; J. E. Kirchner de litis instr. etc. diss. Hal. 1883 p. 15 ff.; Lipsius Att. Proz. S. 679 A. 542.

<sup>3)</sup> Bewiesen ist nur, dass in den στίχοι die Urkunden nicht mitgezählt wurden. Waren dies aber, wie Blass Rhein. Mus. XXIV 530 f. annimmt, Sinn- und nicht Raumzeilen, so ist es natürlich, dass die Zählung die Urkunden überging, auch wenn sie in den Handschriften standen.

<sup>4)</sup> Blass a. a. O.

enthalten waren. Oder wenn einzelne Namen dieser Urkunden, selbst Namen unbedeutender Männer, auf Inschriften jener Zeit wiederkehren, nun so bleibt doch die Möglichkeit anzunebmen, dass die Grammatiker trierarchische Inschriften¹) jener Zeit benutzten, oder ihren Zeugen irgend welchen Namen liehen, der ihnen auf einer Grabschrift²) begegnet war, obgleich dies Verfahren umständlich genug war und bei dem Interpolator einen recht überflüssigen Müheaufwand, fast möchte ich sagen eine Art von Gewissenhaftigkeit voraussetzt. Ich glaube vielmehr, dass das Verhältniss der Urkunden zur Rede genauer geprüft werden muss, als bisher geschehen ist. Denn auf diesem Wege, meine ich, muss einem Fälscher auf die Spur zu kommen sein, oder er würde für seine geschickte Arbeit unsere anerkennende Bewunderung verdienen.

Dabei aber scheinen mir die Vertragsurkunde und die Zeugnisse durch eine gewisse innere Nothwendigkeit verbunden. Denn mögen sie von einem Grammatiker erfunden oder — setzen wir einmal diesen unwahrscheinlichen Fall — vom Verfasser selbst der Rede beigefügt sein, man wird sie nicht von einander trennen können, nicht die Urkunde dem Verfasser und die Zeugnisse einem Grammatiker zuschreiben wollen oder umgekehrt. Ich finde es deshalb ganz natürlich, dass A. Schaefer³), da er mit Westermann die Zeugnisse verwarf, auch ohne weiteres dem Vertrage die Glaubwürdigkeit absprach. Anders dagegen steht es mit dem Gesetze (§ 51), welches auch dann noch vertheidigt werden kann, wenn Zeugnisse und Vertrag aufgegeben werden müssen.

Ein kurzer Ueberblick über die Thatsachen ist nicht zu umgehen. Ein athenischer Bürger hat an zwei Fremde aus Phaselis, Artemon und Apollodoros 30 Minen für Hin- und Rückfahrt von Athen nach dem Pontos geliehen, und zwar auf eine Ladung von 3000 Krügen Wein, die ein gewisser Hyblesios auf sein Schiff nehmen soll. Capital und Zinsen sind rückzahlbar zwanzig Tage nach der Rückkehr. Bis dahin steht die Rückfracht zur Verfügung der Gläubiger. Weiteres Capital darf auf die Ladung nicht aufgenommen werden. Diesen Vertrag sollen die Schuldner sofort gebrochen haben, indem sie nicht nur eine weit geringere Ladung

<sup>1)</sup> Kirchner a. a. O. p. 8 und Rhein. Mus. XXXIX S. 309.

<sup>2)</sup> Kirchner a. a. O. p. 13.

<sup>3)</sup> Demosthenes III B 286 A. 3.

auf das Schiff gaben, sondern auch auf dieselbe noch anderes Geld entliehen. Das Schiff kam glücklich nach Pontos, ging aber daselbst auf einer Küstenfahrt von Pantikapaion nach Theodosia zu Grunde, angeblich mit Rückfracht<sup>1</sup>), die den Schuldnern ge-Doch geben sie später zu, dass ihnen immerhin von dem Erlös der anfänglichen Ladung noch 100 Statere blieben.<sup>2</sup>) Diese werden auf ein Schiff aus Phaselis geliehen, dessen Eigenthümer jedoch noch ein zweites Darlehn von einem Manne aus Chios aufnimmt. Dieser letztere macht nun zur Bedingung, dass das Schiff nach Chios' fahre, und dass ihm für sein Darlehn das ganze Schiff verpfändet werde. So kommt dieses Schiff zwar nach Athen, legt aber nur im Diebshafen an, vermeidet die Zollstätte und den eigentlichen Hafen und geht nach einem Aufenthalt von angeblich 25 Tagen und darüber nach Chios ab. Der athenische Gläubiger aber erhält von seinem Gelde nichts, und da Artemon mittlerweile verstorben ist, so klagt jener vor dem Handelsgericht gegen seinen Bruder und Erben Lakritos, welcher die Klage durch Paragraphe anficht mit. der Begründung, er sei weder Kaufmann noch Erbe seines Bruders Artemon.

Zunächst halte ich es für zweifellos<sup>3</sup>), dass beide Phaseliten Artemon und Apollodoros Brüder des Lakritos sind (vgl. § 8. 15. 31. 42), kann aber A. Schaefer (S. 288) nicht zugeben, dass der andere Bruder Apollodoros ausser bei Abschluss des Vertrages in der Rede mit keinem Worte mehr erwähnt werde. In § 31 wird vielmehr berichtet, dass durch den Schiffbruch im Pontos die Brüder angeblich ihre Waaren einbüssten, die sie nach Athen hatten führen wollen. Also waren beide dorthin gefahren, nicht blos Artemon, von dem der § 16 dies erzählt. Apollodoros aber wird ferner erwähnt in § 36: ὅτι ἑκατὸν στατῆρες Κυζικηνοί περιγένοιντο καὶ τοῦτο τὸ χρυσίον δεδανεικώς εἴη άδελφὸς αύτοῦ ἐν τῷ Πόντω ναυκλήρω τινὶ Φασηλίτη, πολίτη καὶ επιτηδείω έαυτοῦ, καὶ οὐ δύναιτο κομίσασθαι, άλλα σχεδόν τι ἀπολωλὸς εἴη καὶ τοῦτο. Denn dies: 'er könne es nicht wieder-

<sup>1) § 31.</sup> Bei Blass S. 502 liegt bezüglich dieses Punktes ein Versehen vor.

<sup>2)</sup> Dareste les plaid. civ. I p. 314: on n'avait pu sauver du naufrage qu'une valeur de cent statères d'or. Davon finde ich keine Andeutung in den Worten des § 36: εί τι περιγένοιτο τῶν χρημάτων έν τῷ πόντφ.

<sup>3)</sup> Mit A. Schaeser S. 286; Kirchner p. 13; Uhle quaestiones de orat. Demosth. etc. diss. Lips. 1883 p. 8 gegen Blass a. a. O. S. 502 A. 4.

bekommen, und auch das sei so gut wie verloren' geht auf die Gegenwart und kann auf den verstorbenen Artemon nicht bezogen werden.1) Einen Subjectswechsel aber anzunehmen ist keine Veranlassung, denn dem Darleiher zunächst kommt die Rückforderung zu und ihn trifft der Verlust. Ich wüsste auch nicht, weshalb άδελφὸς αύτοῦ nicht sollte auf den Apollodoros bezogen werden. Bei dem Schiffbruch werden noch beide Brüder erwähnt, bei dem Darlehn an den phaselitischen Schiffseigenthümer nur einer. Nun ist Artemon zur Zeit des Prozesses verstorben, was ist wahrscheinlicher, als dass sein Tod im Pontos zwischen dem Schiffbruch und dem Darlehn erfolgt war. Dareste zwar (a. a. O. p. 314) lässt den Artemon erst in Athen sterben; ich weiss nicht, aus welchem Grunde, sollte sich aber diese Annahme auf § 4 gründen: ( $\Delta\alpha$ κρίτω) έχοντι απαντα τὰ Αρτέμωνος, καὶ οσ' ενθάδε κατέλιπε καὶ ὅσα ην αὐτφ ἐν τη Φασήλιδι, so habe ich die Vermuthung, dass der witzelnde Verfasser mit der athenischen Hinterlassenschaft nichts anderes als des Artemon Schulden gemeint hat; Forderungen desselben in Athen wenigstens erwähnt auch § 44 nicht:  $\epsilon i\sigma\pi\dot{\epsilon}$ πρακται, εὶ τίς τι ἐκείνω τῷ τετελευτηκότι ώφειλεν ἢ ἐν Φασήλιδι η άλλοθί που.

Aber auch wer glaubt, dass Artemon zurückgekommen und erst in Athen gestorben ist — denn zu einem unzweiselhasten Ergebniss ist nicht zu gelangen — wird den Apollodoros mitverstehen in den Pluralen der § 28 und 52 s. Danach ist er mit dem phaselitischen Schiffe heimgekehrt, hat mit in dem Diebshasen angelegt und ist jetzt voraussichtlich mit nach Chios gesahren, um sein Darlehn nicht im Stich zu lassen.

Es muss auffallen, dass diese Erwähnungen des Apollodoros sehr versteckt sind, dass Artemon durchaus in den Vordergrund tritt, und es liegt nahe, dafür einen besonderen Grund aufzusuchen. Sehen wir die Sache vom Standpunkt des Sprechers an, so hat er dem Artemon und Apollodoros geborgt; die Waaren sind zum Theil verloren, ein beträchtlicher Theil aber ist erhalten; Artemon zwar ist todt, aber Apollodoros lebt und war nach Athen zurückgekehrt. Des Sprechers nächster Gedanke musste sein gegen Apollodoros zu klagen. Dieser war ihm vertragsmässig verpflichtet, war Kaufmann, er konnte keinen der Einwände des Lakritos er-

<sup>1)</sup> Trotz Blass S. 502 A. 4 und Dareste I p. 315 und 333.

aeben. Dass der Sprecher gegen ihn geklagt hat'), wird nirgend Besagt, und ich glaube es nicht; denn wäre diese Klage von Erfolg zewesen, oder stände in derselben ein Erfolg noch zu erwarten, so würde der Sprecher die so gänzlich unsichere Klage gegen Lakritos unterlassen haben. Hätte er aber einen Misserfolg gehabt, so würde er diese Thatsache benutzt haben, um sein Vorgehen gegen Lakritos zu begründen, um den Richtern zu sagen, Mass er gegen Apollodoros sein Recht nicht habe finden können, und nun, um sein Geld nicht einzubüssen, genöthigt gewesen sei den Lakritos zu verklagen. Ja, wir würden eine solche Darlegung auch in dem Falle erwarten, wenn zwingende Gründe den Verfasser von dem Rechtswege gegen Apollodoros zurückhielten. Das Versteckspiel mit der Person des Apollodoros, wie es der Versasser Ubt, erklärt sich meines Erachtens nur unter der Annahme, dass demselben zwar der Rechtsweg gegen diesen noch freistand, dass ihm derselbe aber noch weniger aussichtsvoll erschien, als der gegen Lakritos, wenn z. B. Apollodoros, ohne dass es der Sprecher hindern konnte<sup>2</sup>), um sein Geld zu retten, mit dem Phaseliten nach Chios gefahren war. Und für dieses Sachverhältniss finde ich einen Anhalt in den Worten des § 28: 'Im Diebshafen anlegen, das ist so gut, wie wenn jemand in Aigina oder in Megara vor Anker geht. Aus dem Hafen kann man absahren, wohin man will und wann es einem gefällt'. Dann musste der Sprecher, um den Apollodor zu belangen, voraussichtlich dessen Rückkehr abwarten, oder er hätte selbst mit vielen Umständen und zweiselhastem Erfolg auswärts sein Recht suchen müssen. Hatten solche Umstände den Sprecher von einem Vorgehen gegen Apollodor zurückgehalten, dann gebot ihm die Klugheit, den Antheil des-

22

<sup>1)</sup> Blass a. a. O. S. 502 A. 6 scheint es anzunehmen, ebenso Kirchner a. a. O. p. 14.

<sup>2)</sup> Warum der Sprecher diese Abreise nicht hatte verhindern können (vgl. XXXII 29), darüber wissen wir nicht genug. Jedenfalls aber berührt die Frage die Zeugnisse nicht. Denn es leuchtet ein, dass des Verfassers dringendstes Interesse erheischte den Apollodor zurückzuhalten. Wenn er es nicht that, so hat er es unzweiselhaft nicht gekonnt. Ich kann mich auch nicht mit der Erklärung befreunden, dass Lakritos darum verklagt wurde, weil er vermögend war und mehr Aussicht bot das Geld wieder zu erhalten. Denn bei den harten Zwangsmassregeln, denen die Vernrtheilten in den dizai kunoquzai unterlagen, scheint es nicht glaublich, dass Jemand aus solcher Rücksicht ein gutes Recht gegen ein böchst zweiselhaftes ausgeben werde.

selben an der ganzen Sache nach Möglichkeit in den Hintergrund zu stellen.

Durch diese Auseinandersetzung glaube ich zugleich alle die Bedenken beseitigt zu haben, welche Blass (a. a. O. S. 502 A. 4) gegen die Annahme geltend macht, dass Apollodor der Bruder des Lakritos sei. Denn es leuchtet ein, dass der Sprecher selbst die Beerbung des Artemon durch Apollodoros leugnen muss, um seiner Klage gegen Lakritos den Schein des Rechts zu verleihen. Nur wenn dieser alleiniger Erbe des Artemon ist, kann jener eine Verurtheilung desselben erhoffen für eine Schuld, die Artemon gemeinsam mit seinem Bruder Apollodoros aufgenommen hat. Anderenfalls wäre Apollodoros allein haftbar.

Von den Zeugenaussagen der §§ 20. 23. 33 und 34 ist es nun schon anderweit bemerkt worden, dass sie für einen Prozess gegen Apollodoros abgefasst sind.¹) Sie erwähnen denselben als Besitzer der Fracht nach dem Pontos, als Entnehmer eines zweiten Darlehns auf dieselbe, als Herren geringen Frachtguts von Pantikapaion nach Theodosia, nennen ihn endlich geradezu als Verklagten in dem gegenwärtigen Prozess. Wie passt dieser Umstand in die oben dargestellte Sachlage? Mich dünkt ohne weiteres! Der Sprecher beabsichtigte den Apollodoros zu verklagen, sammelte gegen denselben die Zeugnisse und wandte sich, als jener durch seine Abreise sich der Klage entzogen hatte, gegen Lakritos mit eben diesen Zeugnissen, welche gegen Artemon und dessen angeblichen Erben Lakritos, sobald der Vertrag vorgelegt wurde, denselben Werth behielten wie gegen Apollodoros. Durch eine erneute Aufstellung und Sammlung hätte er kostbare Zeit verloren.

Nun aber, wie steht dieser Umstand zur Frage der Fälschung? Wie kam der Grammatiker dazu, während der Sprecher durchaus den Artemon in den Vordergrund schiebt, seinerseits alle Urkunden auf den Apollodoros zu verfassen? A. Schaefer findet diesen in der ganzen Rede ausser bei dem Vertragsabschluss nicht mehr erwähnt, Dareste in seiner Darstellung des Falles übergeht ihn gänzlich, und unser Grammatiker fand sich veranlasst die Zeugnisse so zu schreiben, als ob Apollodoros der Verklagte wäre? Höchst sonderbar, in der That! Und doch, der Sprecher hätte wirklich eigentlich

<sup>1)</sup> Blass a. a. O. A. 6. Denn die Erklärung von Kirchner p. 14 'nomen Artemonis, cum mortuus esset, afferre nihil intererat' ist gänzlich ungenügend.

den Apollodoros, nicht den Lakritos verklagen sollen, er hat sich bemüht, dies nach Krästen zu verschleiern, aber der sälschende Grammatiker hat Scharssinn genug besessen ihn zu durchschauen, viel mehr Scharssinn als die neueren Gelehrten, ja am Ende hat er gar berechnet, dass dem Sprecher die Zeit sehlte die Zeugnisse abzuändern, und hat, um selbst mehr Glauben zu sinden und uns Nachgeborene zu täuschen, die Zeugnisse auf den Apollodoros versasst. 1)

Und der Inhalt der Zeugnisse? Er war ja aus den Textesworten leicht zu entnehmen und, was fehlte, that ein wenig Phantasie! Wie aber, wenn sich ein Zeugniss mit den Angaben der Rede in Widerspruch setzt? Dann ist es natürlich gefälscht! Wenn aber dieser Widerspruch so offenbar ist, dass auch der blödeste Grammatiker ihn vermeiden konnte, und zugleich so geringfügig, dass man ihn sehr wohl dem Redner zuschreiben kann, der den Mund etwas voll nahm, wie dann? So aber ist das Sachverhältniss! Denn der Sprecher behauptet § 31 f., dass die Angabe falsch sei, die Brüder hätten auf dem gescheiterten Schiffe Pökelsleisch und Koërwein und einiges andere gehabt. Wein und Pökelsleisch habe vielmehr einem Gutsbesitzer dortiger Gegend gehört, der sie seinen Feldarbeitern schickte. In den folgenden Zeugnissen dagegen sagt Hippias aus, dass Apollodoros in das Schiff ein oder zwei Ballen Wolle, elf oder zwölf Fass Pökelsleisch und zwei oder drei Bündel Ziegenfelle verladen habe. Als Unterlage für ein Darlehn von dreissig Minen kam solche Ladung gar nicht in Betracht, und der Sprecher konnte sie wohl als nicht vorhanden behandeln. Fälscher aber hätte seinen Zeugen diese Aussage gewiss nicht machen lassen, er müsste denn etw. wieder diesen kleinen Widerspruch absichtlich vorgeführt haben, um seine Fälschung zu verbergen.

Damit glaube ich erwiesen zu haben, dass die Voraussetzung Wachsmuths irrig ist, und dass diese Zeugnisse nicht später eingelegt sind, dass sie vielmehr echt sind und der Rede von Anfang beigegeben waren, und meine dadurch auch für den Darlehnsvertrag so viel gewonnen zu haben, dass er für echt gelten darf, bis seine Unechtheit mit unzweideutigen Gründen dargethan wird.

<sup>1)</sup> Bei Kirchner p. 15 ist dieser Beweisgrund berührt, jedoch nicht genügend hervorgehoben.

Was wird nun eigentlich gegen den Vertrag eingewandt? 'Der wunderliche Passus: ἐὰν δὲ μετ' Αρχτουρον ἐκπλεύσωσιν ἐκ τοῦ Πόντου ἐφ' Ἱερὸν ist aus den Angaben der demosthenischen Rede gegen Polykles zusammengebraut' (Rh. Mus. XL 302). Wunderlich? was ist an dem Satze wunderlich? Das Capital soll mit 221/2 0/0 verzinst werden, wenn aber die Rückfahrt aus dem Pontos zum Bosporos nach dem Arktur (22. September) angetreten wurde, mit 30%. Dass um die Herbst-Tag- und Nachtgleiche die Schifffahrt unsicher zu werden begann, ist auch anderwärts bezeugt. Wurde also die Heimfahrt später angetreten, so vermehrte sich die Gefahr der Gläubiger, und es war nicht mehr wie billig, dass die grössere Gefahr durch erhöhten Zinsfuss aufgewogen wurde. Also nicht wunderlich, wohl aber aus (Dem.) L 18. 19 zusammengebraut! Dort wird jenes Hieron am Bosporos wiederholt erwähnt, und schliesslich heisst es, Apollodoros habe unter Timomachos mit seiner Triere dorthin fahren müssen, und sei daselbst 45 Tage geblieben, 'bis die Ausfahrt der Getreideschiffe nach dem Arktur aus dem Pontos vorüber war', um sie nämlich vor Kapereien der Byzantier und Kalchedonier zu schützen. Wer das liest, wird für den ersten Augenblick denken, die Zeit nach dem Arktur sei die Hauptzeit für die Getreideeinfuhr nach Attika gewesen. Und es geht ja unzweifelhaft daraus hervor, dass alljährlich eine Menge von Schiffen auch nach dem Arktur den Bosporos auf der Fahrt vom Pontos nach Athen berührte. Ich vermag aber durchaus nicht einzusehen, wie diese Vorlage einen Grammatiker bestimmen konnte, nach dem Arktur die Zinsen zu erhöhen. Dieser 'Grammatiker' musste vielmehr wissen, dass die günstigste Zeit für die Rückfahrt aus dem Pontos die der Etesien, August und Ansang September war. Dann konnte er aus der angezogenen Stelle entnehmen, dass auch nach dem Arktur noch viele Schisse die Fahrt unternahmen. Sodann musste er wieder wissen, dass um diese Zeit die Fahrt gefährlicher war als vorher. Endlich konnte er aus jener Rede zur Ausschmückung seiner Vertragsbestimmungen den Namen Hieron entlehnen. Ich fürchte, was der Grammatiker von sich aus zuthun musste, war mehr, als was er in der Vorlage vorfand, so dass von einem Zusammenbrauen nicht die Rede sein kann.

Aber da findet sich die unglückliche Formel: σωθέντων δὲ τῶν χρημάτων Αθήναζε ἀποδώσουσι... τὸ ἀργύριον, 'obwohl doch hier die directe Weisung des Demosthenes hätte befolgt wer-

den sollen, der an einer anderen Stelle, nämlich gegen Zenothemis (XXXII) § 5 sagt: οὐσῶν δὲ τῶν συγγραφῶν ὥσπερ εἰώθασιν άπασαι σωθείσης της νεώς ἀποδοῦναι τὰ χρήματα'. Sollte es hier wirklich auf das Wort νεώς ankommen? Freilich giebt unser Vertrag selbst den Schuldnern auf, die Rückfracht auf dasselbe Schiff zu verladen. Aber im Allgemeinen handeln die Gläubiger eines δάνειον ἀμφοτερόπλουν, wie hier, gewiss vorsichtiger, wenn sie nicht von der Erhaltung des Schiffes, sondern der Waaren die Zahlung abhängig machen, wie dies unser Fall selber beweist. Doch vielleicht giebt die Rede darüber Aufschluss, was in dem Vertrage stand. Das Schiff litt ja Schiffbruch! Sollten die Schuldner sich nicht dieses Umstandes bedienen, um sich ihrer Verbindlichkeit zu entziehen? Sie kommen nach Athen und werden zur Zahlung aufgefordert, was antworten sie? § 30: ött ovx av olot t' είησαν αποδουναι, αλλ' απόλωλεν απαντα τα χρήματα, und damit man nicht glaube, sie hätten nur ihre Zahlungsunsähigkeit darthun wollen, setzt der Redner zu: καὶ ἔφη Δάκριτος δίκαιόν τι ἔχειν λέγειν περὶ τούτων, d. h. Lakritos könne seine Zahlungsweigerung rechtlich begründen (vgl. [Dem.] LIV 29 und LV 3), und bei dieser Erklärung bleiben die Schuldner allem Drängen gegenüber stehen. Dann erst, als die Gläubiger weiter fragen, wie denn die Waaren verloren gegangen, berichten sie von dem Schiffbruch. Sie stützen sich also auf den Verlust der Waaren und nicht des Schiffes, woraus zu ersehen, dass die Vertragsbestimmung nicht σωθείσης της νεώς, sondern σωθέντων των χρημάτων gelautet hat.

Diese beiden Einwände also wiegen nicht schwer, und Wachsmuth würde sich durch sie, ohne seine unhaltbare Voraussetzung, sicherlich nicht zu einer Verurtheilung haben bestimmen lassen; erheblicher ist ein dritter, der von Wachsmuth (S. 291) nur berührt, dann aber von Szanto (a. a. O. S. 236) mit grosser Entschiedenheit geltend gemacht worden ist. Die Schlussformel der συγγραφή (χυριώτερον δε περί τούτων άλλο μηδεν είναι της συγγραφης) kehrt in § 39 in vollerer Gestalt wieder:  $\eta$  μὲν γὰρ συγγραφη οὐδεν κυριώτερον έᾶ εἶναι τῶν έγγεγραμμένων, οὐδε προσφέρειν ούτε νόμον ούτε ψήφισμα ούτ' άλλ' ούδ' δτιοῦν  $\pi \varrho \delta \varsigma = \tilde{r}_i \nu = \sigma v \gamma \gamma \varrho \alpha \varphi \dot{\eta} \nu$ , und diese vollere Form erhält ihre Bestätigung durch drei Darlehnsverträge von Arkesine aus dem zweiten Jahrhundert (Athenaion X 536 f. und Bull. de corr. hell. VIII p. 23 f.),

welche die Bestimmung enthalten: της δὲ συγγραφης τησδε ώμολόγησαν Αρχεσινείς μηθέν είναι χυριώτερον μήτε νόμον μήτε ψήφισμα μήτε δόγμα μήτε στρατηγόν μήτε άρχην άλλα χρίνουσαν η τὰ ἐν τῆ συγγραφη γεγραμμένα μηδὲ ἄλλο μηθὲν μήτε τέχνη μήτε παρευρέσει μηδεμιζ. Dieser Umstand 'erweist auf das Sicherste, dass' die Urkunde unserer Rede 'gefälscht ist!' Ist diese Entscheidung wirklich so sicher? Zuzugeben ist allerdings, dass in § 39 der Zusammenhang den Zusatz οὐδὲ προσφέρειν ατλ. nicht veranlasst hat, da das Folgende es weder mit einem  $\nu \delta \mu o \varsigma$  noch mit einem  $\psi \dot{\eta} \varphi \iota \sigma \mu \alpha$  zu thun hat. Aber aus der Formel der Verträge von Arkesine folgt trotzdem nicht nothwendig, dass auch dieser Darlehnsvertrag die fraglichen Worte enthalten hat. Denn solche Formeln bilden sich allmählich, und einer Zeit, die sie ständig anwandte, ging gewiss eine Zeit vorher, wo der Hauptbestimmung μηδέν πυριώτερον εἶναι die erklärende Ausführung bald zugesetzt wurde, bald fehlte. Es ist deshalb wohl denkbar, dass der Redner, der diese Vertragsbestimmung betonen wollte, die vollere Form anwandte, auch wenn sie die Urkunde verschmäht hatte. Recht unwahrscheinlich! wird man antworten. Nun denn, dem 'fälschenden Grammatiker' stand wahrlich dieser Satz bequem genug zur Hand, und da er doch, wie der Augenschein lehrt, mit der Form solcher Verträge eine nicht zu verachtende Bekanntschaft besass, so will es mir noch viel unwahrscheinlicher vorkommen, dass er diesen in späteren Urkunden gewöhnlichen Zusatz übergangen haben sollte, und ich habe nicht nöthig darauf zu verweisen, dass ja doch dieser Zusatz, wenn er schon wirklich in der Urkunde stand, von einem Schreiber, dem er übersüssig vorkam, weggelassen sein kann. Aber wie immer, wenn durch die Echtheit der Zeugnisse auch die Echtheit des Vertrages wahrscheinlich gemacht ist, so wird dies eine Argument nicht hinreichen ihn zu verwerfen.

Die Erklärung des Vertrages fusst auf Boeckhs vortrefflicher Untersuchung (Staatshaushalt I 3 173). Nur bei einer nebensächlichen Bestimmung weiche ich von der üblichen Auffassung ab. § 13: ἐὰν δὲ μὴ εἰσβάλωσι, μείναντες ἐπὶ κυνὶ ἡμέρας δέκα ἐν Ἑλλησπόντῳ, ἐξελόμενοι ὅπου ᾶν μὴ σῦλαι ὧσιν ᾿Αθηναίοις, καὶ ἐντεῦθεν καταπλεύσαντες ᾿Αθήναζε τοὺς τόκους ἀποδόντων τοὺς πέρυσι γραφέντας εἰς τὴν συγγραφήν. Dazu Boeckh: 'Da der Vertrag auf verschiedene Orte lautet, und freigestellt wird,

ob die Schuldner in den Pontos einfahren wollen oder nicht, so wird zum Schluss noch eine nähere Bestimmung hinzugefügt für den Fall, dass sie nicht in den Pontos einlausen. Alsdann müssen sie nämlich, um die Hundstagsstürme zu vermeiden, zehn Tage vom Frühaufgang des Hundssterns, womit der Spätsommer beginnt, Ende Julius im Hellespont liegen bleiben, an sicherem Orte ausladen und dann nach Athen zurückkommen'. Ueber die zehntägigen Hundstagsstürme nämlich finde ich in der Ueberlieferung nichts; vielmehr beginnt bald nach dem Frühaufgang des Sirius in jener Gegend das Wehen der nördlichen Passatwinde1), und wenn diese auch mitunter recht stürmisch auftreten, so geschieht dies doch im ganzen selten<sup>2</sup>), und die regelmässigen nördlichen Lustströmungen werden als ein Segen für die Schifffahrt empfunden. 3) Nur freilich, wer bis zu ihrem Einsetzen, Ende Juli, nicht in das schwarze Meer eingelaufen war, für den mochte es ganz unmöglich sein, während ihrer Dauer den Bosporos zu durchfahren, und da sie vierzig Tage anhielten, so mochte eine Fahrt nach dem Pontos und zurück nach Athen in demselben Jahre schwierig, wenn nicht unaussührbar sein. Und eben diese Bedingung finde ich in dem Vertrage: wenn sie bis zehn Tage nach dem Sirius, d. i. bis zum Beginn der Nordwinde, nicht ins schwarze Meer eingelaufen sind, so sollen sie die Fahrt nach dem Pontos aufgeben, die Waaren in irgend einer befreundeten Stadt ausladen, verkaufen, nach Athen zurückkehren und dennoch zur Zinszahlung verpflichtet sein. Die Bestimmung ist sachgemäss und würde bei einem 'fälschenden Grammatiker' wieder eine besondere Kenntniss der Schifffahrtsverhältnisse des nördlichen ägäischen Meeres voraussetzen.

Auch über eine andere Stelle, die der Rede mit den Zeugnissen gemeinsam ist, herrscht Streit § 32: πρός τε γάρ τὸ πλοΐον τὸ ναυαγήσαν οὐδὲν ἦν αὐτοῖς συμβόλαιον, ἀλλ' ἦν ἕτερος δ δεδανεικώς 'Αθήνηθεν έπὶ τῷ ναύλφ τῷ εἰς τὸν Πόντον καὶ έπ' αὐτῷ τῷ πλοίφ (Αντίπατρος ὅνομα ήν τῷ δεδανεικότι, Κιτιεύς το γένος) το τ' οἰνάριον το Κῷον ὀγδοήκοντα στάμνοι έξεστηχότος οίνου, χαὶ τὸ τάριχος άνθρώπφ τινὶ γεωργφ

<sup>1)</sup> Neumann-Partsch Geographie von Griechenland S. 99.

<sup>2)</sup> Ebenda S. 96.

<sup>3)</sup> Cic. nat. door. II 53, 131.

παρεχομίζετο ἐν τῷ πλοίψ ἐχ Παντιχαπαίου εἰς Θεοδοσίαν, τοῖς ἐργάταις τοῖς περὶ τὴν γεωργίαν χρῆσθαι. Hier hat Boeckh Staatshaushalt I <sup>3</sup> 166 <sup>b</sup> die hervorgehobenen Worte zweiselnd aus 'Frachtgeld' gedeutet, und die Neueren hatten diese Aussaung mit Entschiedenheit angenommen, bis jetzt Lipsius im Att. Proz. 691 A. 581 für die Bedeutung 'Ladung' eingetreten ist.

Zunächst sei festgestellt, dass auch abgesehen von den beigegebenen Urkunden unter dem gescheiterten Schiff nur das des Hyblesios gemeint sein kann¹), denn von einem anderen (phaselitischen) Schiff ist erst § 36 die Rede. Die Gegner behaupten also, die Waaren, auf welche Androkles geborgt habe, seien verloren, und zwar hätten sie vertragsgemäss Rückfracht auf das Schiff des Hyblesios geladen, dies aber sei zwischen Pantikapaion und Theodosia gescheitert. Diese Angaben sind erlogen, so meint der Redner und begründet das mit den oben angeführten Worten. Zwar hätte dazu der Nachweis genügt, dass die Waaren, mit denen das Schiff unterging, nicht den Schuldnern gehörten, τό τ' οἰνάqιον ατλ. Der Redner aber will den Gegnern auch gleich die weitere, im Vorhergehenden nicht berührte Ausrede abschneiden, sie hätten Geld auf das Schiff selbst geborgt, und zwar könnten sie diesen Einwand nicht für die Rückfahrt allein vorbringen, sondern vielleicht behaupten, dass sie schon bei der Hinfahrt, da sie nicht die verabredete Zahl von Weinkrügen verluden, Geld auf das Schiff geliehen hätten, welches nun durch den Schiffbruch verloren sei. Dagegen wendet sich der Redner zuerst mit den Worten: denn auf das gestrandete Schiff hatten sie kein Anrecht, sondern ein anderer hatte von Athen aus ἐπὶ τῷ ναύλφ τῷ εἰς τον Πόντον und auf das Schiff selbst geborgt und — andererseits die Ladung gehörte ihnen auch nicht. Die beiden Glieder, Schiff und Ladung, werden durch  $\tau \varepsilon - \tau \varepsilon$  getrennt. Ich glaube, dass in diesem Zusammenhange die Worte ἐπὶ τῷ ναύλφ nur auf die Frachtgebühr gedeutet werden können. Denn auf die Ladung des gestrandeten Schiffes nach dem Pontos hatten in erster Linie der Redner selbst, in zweiter Aratos von Halikarnassos geliehen, ein solches Darlehn käme auch hier gar nicht in Betracht. So kann ich die Gründe für Lipsius' Widerspruch, die nicht näher angegeben sind, nicht einsehen, will jedoch mit einem anderen

<sup>1)</sup> Die entgegengesetzte Aussaung findet sich bei Uhle a. a. O. p. 9.

Bedenken nicht zurückhalten, welches sich gegen die Worte des Redners erheben lässt.

Wenn nämlich Antipatros aus Kition von Athen aus auf das Schiff und die Frachtgebühr nach dem Pontos Geld geliehen hatte (das folgende Zeugniss ist noch bestimmter: χρήματα Ύβλησίψ είς τὸν Πόντον ἐπὶ τῆ νητ), so folgt daraus keineswegs, worauf es doch hier allein ankommt, dass Antipatros auch für die Rückfahrt, auf der angeblich das Schiff scheiterte, auf das Schiff geliehen hatte. Zu erklären ist das so, dass das Schiff nach den Zeugnissen — also auch nach des Redners Meinung — xevî zu Grunde ging, demnach die Rückfahrt noch gar nicht angetreten hatte, sondern nur inzwischen eine Küstensahrt aussührte, bei welcher das Schiff nicht beliehen war. Aber selbst wenn diese Auffassung den Thatsachen entsprach, wird dem Redner der Vorwurf nicht erspart bleiben, dass er das bezügliche Zeugniss sophistisch zur Erhärtung einer Behauptung verwerthet, die es in keiner Weise stützen kann. Freilich ist diese nur angedeutet, wäre sie klar ausgesprochen, so wurde der Kunstgriff bald entdeckt. Also ist die Unklarheit beabsichtigt, eine Bestätigung für die Regel, die man gut thut bei der Erklärung der Redner sich gegenwärtig zu halten, dass, wo die Unklarheit ansängt, Entstellung und Lüge nicht weit sind.

Breslau.

TH. THALHEIM.

## EPIKRITISCHE ISOKRATESSTUDIEN.

Die Isocr. or. II 1-31 enthaltenden Papyrusblätter des Museum Borély¹) bei Marseille fanden bald nach ihrer Veröffentlichung durch Schoene (Mél. Graux 481 ff.) von Blass (Jahrbb. f. cl. Phil. 1884, 417 ff.) und mir (in dieser Zeitschr. XIX 596) weitere Behandlung, wozu schliesslich Albrecht in einem vorzüglichen Jahresbericht über Isokrates (Jahresber. des phil. Ver. XI, 1885, 49 ff.) Nachträge und Ergänzungen gab.<sup>2</sup>) Ich war vor Kurzem<sup>3</sup>) in der Lage, die Blätter bei gutem Lichte und mit Musse von neuem zu untersuchen, und theile die Ergebnisse meiner Nachprüfung im Folgenden mit. 4) Indem ich mich aber anschicke, dieselben im Anschluss an meinen eben erwähnten Abdruck darzulegen, muss ich an erster Stelle und als Hauptresultat meiner erneuten Untersuchung des Papyrus hervorheben, dass die Copie Schoenes eine ganz ausserordentlich gewissenhafte ist. Gleichwohl kann es Niemanden verwundern, dass Nachträge möglich sind: hat doch der erste Herausgeber selbst die Hoffnung auf solche ausgesprochen.

Die Höhe der acht Blätter ist etwas wechselnd; durchschnittlich 250 mm; ihre Länge, die zugleich der ursprüngliche Umfang

<sup>1)</sup> H. Omont, Catalogue des manuscrits grecs des départements (Paris 1886) n. 56: 'I'er siècle avant Jésus-Christ. Papyrus. 8 feuillets. 230 sur 180 millim. Encadré.' Verf. theilte mir persönlich mit, dass ihm diese Angaben gemacht seien, er den Papyrus selbst nicht gesehen habe.

<sup>2)</sup> Der Bericht über die attischen Redner von Hüttner in den Bursianschen Jahresberichten 1887 giebt nichts aus; es ist ganz elende Dutzendarbeit.

<sup>3)</sup> Dieser Abschnitt ist ganz, der zweite fast ganz im August und September dieses Jahres in Paris geschrieben, was ich für manche Citate bemerke.

<sup>4)</sup> Ich kann nicht umhin, an dieser Stelle dem Conservateur adjoint am Musée Borély, M. Augier, für sein in höchstem Grade liebenswürdiges Entgegenkommen bei der Untersuchung der Papyri auch öffentlich noch einmal meinen Dank auszusprechen.

der Rolle ist, setzt sich aus 315-535-427-407-435-365-425-585 mm zusammen, belief sich also vor der Zerschneidung des Ganzen auf c. 3,5 m. Die Höhe der Columnen wechselt und dem entsprechend der Abstand der letzteren vom oberen und unteren Rande; er schwankt zwischen 10-20 mm; ebenso der Abstand der einzelnen Columnen von einander; auch die Breiten dieser sind ungleich und belaufen sich auf  $\alpha$  140  $-\beta$  145  $-\gamma$  160  $-\delta$  165  $-\epsilon$  180  $-\epsilon$  185  $-\epsilon$  170  $-\eta$  175  $-\delta$  185  $-\epsilon$  210  $-\epsilon$ 

Das Alter des Papyrus hatte Blass gegen Schoenes Ansatz sehr herabgedrückt und als Zeit der Entstehung die spätere Kaiserzeit angegeben (a. a. Q. 419); jetzt ist er ihm in bestimmterem Ausdruck 'eine Schülerabschrift, vielleicht erst aus dem vierten Jahrhundert' (Handb. der kl. Alterthumswiss. I 288). Ich kann nun nach Autopsie berichten, dass die Schrift schwerlich älter als das vierte Jahrhundert sein kann, eher vielleicht etwas jünger; auch die Breite der Columnen, die von der bei Prosaschriftstellern sonst in Aegypten bis ins zweite Jahrhundert n. Chr. hinein üblichen Schmalheit derselben abweicht, zeigt, dass man mit seinem Ansatz zeitlich nicht zu hoch hinaufgehen darf. Jünger jedenfalls als der Text sind die am oberen Rande stehenden Columnenzahlen, welche in Charakteren geschrieben sind, 'die Minuskelcursive zu nennen man heutzutage anscheinend sich gewöhnen will.

Columne α. 9 [x] αι 13 χρησιμοτατην 15 CTΛΑΒ. Ν')
18 αριστ[α] αν 21 εστιν τα παιό, von den punktirten Buchstaben nur noch die Köpfe erkennbar. 22 τρυφα[ν] α[λλ]α

Col. β. 2 καθ εκαστην την ημεραν 7 ff. [δ]ε \*τουτοισ και των ποιητων τινεσ [των \*προγεγεν]ημενων υποθηκασ [ωσ]  $|^{10}$ χρη ζην καταλελοιπασιν ωστε \*εξ απα[ντων] τουτων εικοσ αυ[τουσ  $\sim$  τυραννοισ] ουδ[εν υπαρχει τοι]ουτων [ουσ]  $|^{11}$ εδει [παιδευεσθαι] μαλλον των αλλων \*[επειδαν εισ την αρχην] κατασταθω[σιν] \*ανου[θετητοι διατελουσιν οι] \*μεν γ[αρ  $\sim$ ] ανθρω-

<sup>1)</sup> Die Lücke kann auch zwei Buchstaben umfasst haben, was nicht genau zu bestimmen ist, da das Blatt hier den Riss hat, der es von oben nach unten theilt. Als man es wieder susammenklebte, gerieth das rechte Ştück eine Zeile höher als das linke.

πων αυ\*[τοισ ουχ?] ομιλουσιν οι δε συν $|^{20}$ οντεσ προσ χαριν ομιλουσιν ) 21 χρη[μα]\*των.

- Col. γ. 2 χρησθαι  $\pi \epsilon^3 [\pi o i \eta \times a] \sigma i v$  3 ff. αμφιο\*βητιν  $\pi o \tau \epsilon \rho v$  αξιον εστιν βιον τον  $|^5 [...] o v$  τον ιδιωτευοντων επιειχωσ \*δε  $\pi \rho a [\tau \tau] o v \tau \omega v$   $[\eta]$  των τυραννευ\*οντων οταν μεν αποβλεψουσιν τασ \* $[\tau \iota \mu] a [\sigma]$  χαι τουσ πλουτουσ χαι τασ  $[\delta u v a \sigma \tau \epsilon \tau \epsilon \iota] a \sigma$  απαντεσ νομιζουσιν  $|^{10} \tau o u \sigma \epsilon v$  ταισ μοναρχιαισ οντασ επειδαν \* $[\delta \epsilon \epsilon v \vartheta u \mu \eta \vartheta \omega] \sigma [\iota] v$   $[\tau] o u \sigma \phi [o \beta] o u \sigma \times [\alpha \iota \tau] o u \sigma \pi \iota v \iota v \delta u [v o u \sigma \tau \alpha \iota \delta \iota] \epsilon [\iota o v \iota \epsilon \sigma]$ .  $P[\omega \sigma \iota v \ldots 16 \sigma u \mu] \beta \epsilon \beta \eta \times [o] \tau \sigma \alpha \lambda \iota v [o \pi \omega \sigma o u v] ζην ηγουνται$
- Col. δ. 3 πραγματων [μεγ]ιστον 4 προνοιασ δεομενον κα| $^5$ θ εκαστην 5 αν τισ \*μαλειστα δυναιτο κα[τα] τροπον διοι-\*κειν και τα μεν αγαθα φυλαττειν 9 παροντων εργον [εστι] συμβουλευιν | $^{10}$  καθ ολου δε των επιτηδευματων \*ων [χρη στο-χαζεσθαι και] περι α δι διατριβιν \*[εγω] πειρασομαι [διελ]θιν [ει μεν ουν \*εσται  $\sim$  υπο] $^{14}$ θερ[εωσ] χαλεπ[ον απο] τη[σ αρχησ σ]υνι[διν] | $^{15}$ πολλα [γαρ και των εμμε]τρων ποιημα\*των και των καταλογαδην συνγραμ\*[ματων] ετι [μεν εν] τ[αισ] διανοιαισ οντα . . . των συν[τιθεντων μεγ]αλασ τασ προσ \* δοκιασ παρρερχέν επιτελεσθεντα | $^{20}$  δε και τοι[σ αλλοισ επι]διχθεντα πολυ\*
- Col.  $\eta$ . 24 ...] τιμασ .. ουσι[ν οι δε αλλοι μηδεν αδιχ] $\eta$  | 25 θωσ[ιν] ταυτα.

<sup>1)</sup> Dass ich diese Stelle nach Stob. A gestalten wollte (An. Isocr. 126), hat Zycha (Berl. Philol. Wochenschr. 1885, 845) beanstandet; aber schon Aristides muss sie in der vorgeschlagenen Fassung gelesen haben, vgl. I 102, 5 ff. Ddf.: Ταύτην τοίνυν τὴν παιδείαν καὶ ὁ βασιλεὺς παιδευθεὶς . . . . ἦν μὲν μέγα ὄφελος τῆ βασιλεία καὶ πρὶν εἰς ταύτην καταστῆναι. μόνω γὰρ δὴ καὶ τούτω (τοῦτ' αὐτῷ?) βασιλέως . . . ὑπῆρξε τί οὖν ἔστι τοῦτο; ἐκεῖνοι τὸν μὲν ἄλλον χρόνον πράττουσι τὰ αὑτῶν, ἐπειδὰν δὲ εἰσέλ-θω σιν εἰς τὴν ἀρχήν, τηνικαῦτα ἐπιμελεῖσθαι αὐτῆς ἄρχονται.

σεισ ποιου] περι ων αν προσ [αλληλουσ αμφισβητωσι] μη προσ χαριν μηδε εναντιαισ

Col. ι. 2 λαμπρωσ και 5 πολειτιων

Col. ιβ. 2 περι [πλεισ]του δε π[οι]ου των αφικνου\*με-[νων... 5 τασ τιμ[ων... 7 τουσ φο[βουσ 16 αμαρτανομε]-\*νον βουλου αρχικοσ ειναι μη χαλε\*ποτητι μηδε σφοδ[ρα] κολαζιν

Col. ιγ. 3 βουλευ\*[εσθ]αι πολεμικου μεν ειναι ταισ |  $^{5}$ [επισημαισ 6 ειρηνικον [6] τω μηδεν παρα [το] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6] [6]

Col. iδ. 4 ουχ αιαν παν[των] 5 χ[αι χι]ν\*[δυνω]ν 6 τοιουτοσ ων \*[οιον χ]ρη και πραττων ωσπερ των παροντων μετριων [επιθυμησ \*χα]ι [μ]ηδενοσ τουτων απορ[ησ 14 διοιχισησ 15 [δ]οχιμασιασ των συνοντων ειδωσ \*[οτι] παντεσ οι μη σοι πλησιασαν\*[τεσ] ομοιον¹) 19 [γι]γνο| $^{20}$ μενοισ

Col. ιε. 2 εξ ων αν εκινοι 6 αμφιγνοιησ 9 μη . . . |  $^{10}$ πλεω πονηροι

Col. 15. 6 μηδε αλογισ\*τωσ 7 αλλ επι εχ[ιναισ 9 αρετην  $|^{10}$ [και τοισ αλλοισ] βελτιον ειναι \*μη 12 επι τοισ τοιοντοισ [α και τοισ κακοισ] \*διαπραξασ[θαι δυνατον εστιν αλλ επ αρετη] \*μεγα φρονω[ν ησ] ουδεν

Die erweiterte Lesung zeigt die Orthographie noch zerrütteter, als man sie in den ergänzten Partien muthmasste. Der Iotacismus tritt durchgehends stark auf, besonders stark  $\delta$  11 f. — o für  $\omega$  liegt in  $\delta\mu\alpha\varrho\tau o\mu\dot{\epsilon}\nu o\nu$  (für  $-\mu\dot{\epsilon}\nu\omega\nu$ )  $\iota\beta$  17 und in  $\beta\epsilon\lambda\tau\dot{\epsilon}o\nu$  (für  $-i\omega\nu$ )  $\iota\varsigma$  10 vor; vgl. auch unten über  $\gamma$  4 f.  $\delta\iota o\iota\kappa\dot{\epsilon}o\eta\varsigma$   $\iota\delta$  14 hat  $\eta$  für  $\epsilon\iota$ . Ich notire noch  $\iota\delta$  4  $\alpha\dot{\epsilon}\dot{\alpha}\nu$  für  $\dot{\epsilon}\dot{\alpha}\nu$ , dagegen  $[\gamma\iota]\gamma\nu o\mu\dot{\epsilon}-\nu o\iota\varsigma$   $\iota\delta$  19 besser ist, als man erwartete. —  $\sigma\nu\nu\gamma\varrho\alpha\mu\mu\dot{\alpha}\tau[\omega\nu]$   $\delta$  16 stellt sich zu  $\sigma\nu\nu\pi\dot{\iota}\pi\tauo\nu\tau\alpha$   $\epsilon$  21. — Der Nasalstrich steht auch noch in  $\epsilon$ 

Der Text erweist sich noch mehr der Vulgata verwandt, als Schoenes Lesung es erscheinen liess.

Mit  $\Gamma$  stimmen zwei Lesarten überein: [ους] ἔδει [παιδευ-εσθαι]  $μᾶλλον τῶν ἄλλων (<math>\Gamma$  Stob. A. M.: μᾶλλον ἔδει τῶν ἄλλων παιδ.  $\varsigma$  Stob. cett.) β 14 und ἀλλὰ περὶ ὧν χρατήσαντι

<sup>1)</sup> Also war die in dieser Zeitschrift XIX 633 versuchte Restitution, die von der falschen Angabe über die Zeilengrenze ausging, verfehlt.

ohne  $\tilde{\alpha}\nu$ , so dass auch  $\mu\ell\lambda l$  mit  $\Gamma$  zu ergänzen sein wird ( $\pi \epsilon \ell l$   $\tilde{\alpha}\nu$   $\tilde{\alpha}\nu$   $\chi \varrho \alpha \tau$ ...  $\mu\ell\lambda l \eta$   $\varsigma$ )  $\iota \gamma$  11. — Als richtig erweisen die Raumverhältnisse meine aus  $\Gamma$  entnommene Ergänzung  $\vartheta$  19  $\gamma \nu \omega \mu \eta \nu$   $[\alpha|\chi\iota]\nu\eta \tau \omega \sigma$  ( $\gamma \nu$ .  $\tilde{\alpha}\mu\epsilon\tau \alpha \chi\iota\nu \dot{\eta}\tau \omega \varsigma$   $\varsigma$ ). Es ist möglich, dass auch  $\vartheta$  15  $\pi\varrho o \vartheta \nu \mu o \tau \epsilon$ ... nach  $\Gamma$  zu  $\pi\varrho o \vartheta \nu \mu \dot{\sigma} \tau \epsilon \varrho o \nu$  zu ergänzen ist, doch wäre ebenso wohl  $\pi\varrho o \vartheta \nu \mu o \tau \dot{\epsilon} \varrho \omega \varsigma$  nach  $\Theta^{\alpha}$  möglich, mit welchem M auch  $\iota \gamma$  4 und  $\iota \delta$  13 zusammengeht.

Zur Vulgata stellen sich sechs neue Stellen  $\beta$  16 κατασταθῶσιν (-στῶσιν  $\Gamma$ );  $\beta$  19 αὐ[τοῖς] hinter ἀνθρώπων ( $\Gamma$  Stob. A am Schlusse des Kolons);  $\gamma$  12 [ε]ὕρωσιν (ὁρῶσιν  $\Gamma$ );  $\delta$  10 καθόλου (καθ' ὅλων  $\Gamma$ );  $\vartheta$  12 κειμένοις νόμοις τὰς (νόμοις om.  $\Gamma$ ); ιγ 9 πρὸς σεαυτὸν (πρὸς ἑαυτὸν  $\Gamma$ ). — Bestätigung empfangen die Ergänzungen nach  $\varsigma$ :  $\gamma$  7 τοὺς . . . ἔχοντας om. ( $\Gamma$  habet);  $\delta$  15 ἐμμέ]τρων (μετὰ μέτρων  $\Gamma$ ); ι $\beta$  7 τοὺς φό[βους] (τοὺς πολλοὺς φόβους  $\Gamma$ ).

An fünfzehn Stellen erhalten wir neue Lesarten, die zu prüsen sind:  $\beta$  19  $\alpha \tilde{v}[\tau o \tilde{v}\chi?]$   $\delta \mu \iota \lambda o \tilde{v} \sigma \iota v$  stimmt in der Wortstellung zu  $\varsigma$ , weicht aber von Is. im Verb ab, indem es an Stelle des  $\pi \lambda \eta \sigma \iota \dot{\alpha} \zeta \sigma \sigma \iota v$  sehlerhaft aus dem Folgenden oi  $\delta \dot{\epsilon}$   $\sigma v \dot{\nu} \dot{\sigma} \tau \epsilon \varsigma$   $\pi \varrho \dot{\sigma} \varsigma$   $\chi \dot{\alpha} \varrho \iota v$   $\delta \mu \iota \lambda o \tilde{v} \sigma \iota v$  das letzte Wort vorausnimmt; vgl. v. l.  $\iota \delta$  13. —  $\gamma$  7  $\dot{\alpha} \pi o \beta \lambda \dot{\epsilon} \pi \sigma v \sigma \iota$   $\tau \dot{\alpha} \varsigma$   $\delta v \nu \alpha \sigma \tau \epsilon \dot{\alpha} \varsigma$  ohne  $\epsilon l \varsigma$ , das Is. hat, ist ungriechisch; die neue Lesung macht die Restitution in dieser Zeitschrift XIX 633 hinfällig. —  $\gamma$  9  $l \sigma o \vartheta \dot{\epsilon} \sigma v \varsigma$  vor  $\ddot{\alpha} \pi \alpha v \tau \epsilon \varsigma$ , obwohl unentbehrlich, sehlt; das war nicht vorauszusetzen (vgl. a. a. O. 632). —  $\gamma$  4  $\dot{\alpha} \mu \rho \iota \sigma \beta \eta \tau \iota v$   $\pi \dot{\sigma} \tau \epsilon \varrho \sigma v$   $\ddot{\alpha} \dot{\epsilon} \dot{\sigma} \iota v$   $\dot{\epsilon} \sigma \tau \iota v$   $\beta \dot{\iota} \sigma v$   $\tau \dot{\sigma} v$   $[\beta l] \sigma v$   $\tau \dot{\sigma} v$   $l \dot{\sigma} \iota u \tau \dot{\sigma} v$   $l \dot{\sigma} \iota u$ 

έλέσθαι βίον; man könnte darnach vielleicht wirklich geneigt sein έστιν zu streichen. βίον τὸν [βί]ον τὸν, wo die Ergänzung mir sicher erscheint, erkennt man als durch Schreibfehler entstellt, Folgen der Wiederholung von βίον beim Zeilenübergange und der offenen Aussprache des ω; das letztere auch der Grund von τῶν für τὸν τῶν vor τυραννευόντων. η 24 τιμάς...ουσι  $\sim ... ηθωσ[ιν]$  ταῦτα γὰρ στοιχῖα χτέ., also hatte M mit Is. ἕξουσιν und vorher nicht ὅπως ᾶν, wie vor Kenntniss der Buchstaben ...ουσι aus dem Rest .... θῶσ... zu folgern. Demnach muss die Handschrift, da jetzt sogar ηθωσ sicher ist, an

dieser Stelle verderbt oder interpolirt gewesen sein; denn an  $\sigma_{\chi}]\circ\tilde{v}\sigma_{\ell}[v]$  für  $\sigma_{\chi}]\tilde{\omega}\sigma_{\ell}[v]$ , was zu  $\delta vv\eta \vartheta \tilde{\omega}\sigma_{\ell}$  stimmen würde, ist methodischer Weise nicht zu denken. — 9 17 Evavriaig ist Schreibsehler sür ἐναντίας; es solgt ἀλλήλαις. — ιβ 17 βούλου άρχικὸς εἶναι wegen des Hiatus sehlerhast. — ibid. das in M fehlende  $\tau \tilde{\psi}$  kann beim Inf. nicht fehlen. — ey 20  $\xi \zeta \eta \lambda \dots \sigma$ fordert die Ergänzung έζηλ[οῦσ] θαι, das falsch bleibt, selbst wenn die nothwendige Negation und der Artikel nicht fehlten, und man einen Imperativ ἐζηλῶσθε herausläse; denn der Singular wird erfordert. — ιδ 3 ls.: νόμιζε τελέως εὐδαιμονήσειν — αν τοιοῦτος ῶν οίον χρη καὶ πράττων ώσπες ἐν τῷ παρόντι μετρίων έπιθυμής καὶ μηδενός τούτων άτυχής zeigt, dass M: καὶ πράττων ώσπες τῶν παςόντων μετρίων [ἐπιθυμῆς κτέ. verschrieben ist; die Lesarten von M lassen sich höchstens halten, wenn man noch ωσπερ streicht; aber auch dann steht παρόντων immer noch nicht ganz ohne Widerspruch gegen ἐπιθυμῆς. — ιε 10 μη ..πλεω πονηφοί; die Lücke kann auch drei Buchstaben umfasst haben, da sie am Ende der Zeile steht. Der Artikel of fehlt sicher, aber sehr mit Unrecht, denn der Gegensatz τῶν χρηστῶν erfordert ihn; stand wirklich πλέω, so ist M hier mit dem Gnom. Bar. (n. 157), das  $\pi \lambda \epsilon l \omega$  bat, verwandt. — Auch 15 10 habe ich M für zu gut gehalten, da ich die Copula fehlend glaubte, während das unentbehrliche dózeig ausgefallen ist.

Der Werth der neuen Lesarten aus M ist also gleich Null; nach Blass' Principien wurde man allerdings y 5 die Streichung von ἐστι vorzunehmen haben, ich kann mir aber in keiner Weise die von diesem Gelehrten für die Isokrateskritik ausgesprochenen Grundsätze aneignen. Sie sind im Wesentlichen von der Demostheneskritik abstrahirt; ich muss aber bestreiten, dass die Texte dieser beiden Schriftsteller gleichartig zu behandeln seien: einmal nimmt  $\Sigma$  keineswegs eine so singuläre Stellung unter den Demostheneshandschriften wie T unter den Isokrateshandschriften ein. Dann ist die Nebenüberlieferung für jene eine bedeutend stärkere und ganz andersartige als für diese, und schlieselich haben wir durch das Blass'sche Gesetz von der Abfolge der Kürzen bei Demosthenes an einer grossen Stellenzahl ein Kriterium, um im einzelnen die Richtigkeit von Lesarten je aus Z, den anderen Handschriften oder der Nebenüberlieferung zu constatiren. Dieses Gesetz fehlt im Isokrates, und damit ist uns der Halt bei einem

Eklekticismus entzogen, wie eben mittelst jenes Gesetzes am Demosthenestext methodisch durchgeführt zu haben meiner Meinung nach Blass' Verdienst ist. Ich bestreite nicht, dass Isokrates in den Rhetorenschulen gelesen und glossirt worden ist, denn das habe ich unabhängig und gleichzeitig mit Blass ausgesprochen (Anal. Isocr. p. 129. 146 ff.), aber ich behaupte, dass diese allgemeine Kenntniss für die Textkritik am Isokrates im Einzelnen so lange werthlos ist, wie man nicht andere kritische Mittel als die vorhandenen hat; vindicirt man ihr dennoch wirklich praktische Bedeutung, so kann auch des besten Wollens und Vermögens endliches Resultat nur Wilkür sein.

## II.

Homer kennt das Wort  $\partial \varrho \varepsilon \tau \dot{\eta}$ ; welch allgemeine Bedeutung es dort noch hat, lehrt das davon gebildete Verb:  $\partial \varrho \varepsilon \tau \tilde{\omega} \sigma \iota \delta \dot{\varepsilon}$   $\partial \omega \dot{\tau} \tilde{\psi}$ . Bei Hesiod erscheint es ausser WuT. 313 in den bekannten Versen WuT. 289 ff.:

τῆς δ' ἀρετῆς ἱδρῶτα θεοὶ προπάροιθεν ἔθηκαν ἀθάνατοι μακρὸς δὲ καὶ ὄρθιος οἶμος ἐς αὐτὴν καὶ τρηχὺς τὸ πριῶτον ἐπὴν δ' εἰς ἀκρὸν ἵκηται, ρηιδίη δὴ ἔπειτα πέλει, χαλεπή περ ἔουσα, einer Stelle, die dann von Simonides (frg. 58 Bgk.) sehr charakteristisch so gewandelt wurde:

ἔστι τις λόγος ποτὲ τὰν ἀρετὰν ναίειν δυσαμβάτοις ἐπὶ πέτραις '
νῦν δέ μιν θεῶν χῶρον ἁγνὸν ἀμφέπειν, οὐδ' ἀπαντᾶν βλεφάροις θνατῶν ἔσοπτον, ῷ μὴ δακέθυμος ίδρως '
ἔνδοθεν μόλη θ' ἵκηταί τ' ἐς ἀκρὸν ἀνδρεία. ')

Das Charakteristische der Umdichtung besteht einmal in der abstrakteren Fassung des Gedankens, wie sie sich in ἔνδοθεν μόλη und ἐς ἀκρὸν ἀνδρεία kund gieht, und zweitens in der theilweisen

<sup>1)</sup> Die Aenderung von ἀνδρείας in ἀνδρεία erscheint mir absolut nothwendig. Bei Hesiod wohnt die ἀρετή noch auf steiler Höhe, es ist die Höhe der Tugend: ἐς ἀκρὸν ἀρετῆς; bei Simonides schwebt sie in göttlichen Regionen, sie wird erschaut von denen, denen der ἰδρῶς ἔνδοθεν μόλη, und ist also nicht mehr auf einem Platze, der zu ersteigen wäre, fixirt. Man sieht, dass Simonides, wollte er sein Vorbild benutzen, den Ausdruck ins Abstracte auch hier umsetzen musste; das geschieht, sohald man ἐς ἄκρον ἀνδρεία schreibt: wenn die Mannheit zur höchsten Blüthe gelangt.

Gleichsetzung von  $\partial \nu \delta \varrho \varepsilon i \alpha^1$ ) und  $\partial \varrho \varepsilon \iota \dot{\gamma}$ , während beim Hesiod άρετή noch einen ganz weiten Begriff hat. Beides ist durch die veränderte Zeit bedingt. Es gab eben auch in Griechenland einmal eine Culturperiode, in der die Tugend des Mannes κατ' έξοχην allein als Tugend angesehen zu werden begann und im Begriff stand, den Inbegriff der Tugend überhaupt, wie das mit vir-tus bei den Römern wirklich geschah, abzugeben. Aber die Philosophie erhob Einspruch: οὐδὲ δίχαιον προκρίνειν δώμην τῆς ἀγαθῆς σοφίης sagt kein anderer als Xenophanes selbst (frg. 2, 13 f. Bgk.). Dennoch ist aus jener kriegerischen Zeit dem Worte αρετή die verklärende<sup>2</sup>) Bedeutung geblieben, die aus den attischen Grabsteinen redet: μαρτυρεί δὲ καὶ Λεωνίδας, Σπάρτας βασιλεύς, άρετᾶς μέγαν λελοιπώς χόσμον άένναον χλέος τε. Die weitere Bedeutung, nach welcher ' $\alpha \varrho \varepsilon \tau \eta$ ' den Inbegriff alles dessen darstellt, was den Menschen ein Wohlgefallen ist, wird durch die Philosophie bis zu einem gewissen Grade gerettet und bewahrt sich durch die ganze Gräcität hindurch, so dass οὖτ' ἀρετὴν ποθέων οὖτε σαοφροσύνην oder ανδριών δ' άρεταν σοφίαν τε alle Zeit gesagt werden konnte; denn  $\dot{\alpha} \varrho \varepsilon \tau \dot{\eta}$  als Terminus, als Oberbegriff für die Einzeltugenden, hat erst die sokratische Philosophie<sup>3</sup>) ausgebildet. Aber schon vorher gewahrt man, dass die Entwickelung des Wortbegriffes  $\dot{\alpha} \varrho \epsilon \tau \dot{\eta}$  selbständig zu solchem Ziele strebt. Simonid. frg. 38:

πάντα γὰρ μίαν ἱκνεῖται δασπλητα Χάρυβδιν

αί μεγάλαι τ' άρεται και ὁ πλοῦτος

zeigt, dass  $\delta\iota \times \alpha\iota \circ \sigma \circ \nu \eta$  u. s. w. jedes für eine  $\dot{\alpha}\varrho\epsilon \tau \dot{\eta}$  gelten, d. h.  $\dot{\alpha}\varrho\epsilon \tau \dot{\eta}$  schon Oberbegriff ist. Damit gar kein Zweifel bleibe<sup>4</sup>), tritt ein Theognideum (699 ff.) ein, das gleichsam die Exegese zu dem Simonideum bringt. Nach dem Eingangsdistichon

πλήθει δ' ἀνθρώπων ἀρετή μία γίνεται ήδε πλουτείν τῶν ἄλλων οὐδὲν ἄρ' ἦν ὄφελος

<sup>1)</sup> Dies Wort muss nicht poetisch für die Griechen geklungen haben. Es ist für mich wenigstens diese Simonidesstelle das einzige Beispiel, wo es bei einem älteren Dichter vorkommt, dazu der älteste Beleg seines Vorkommens überhaupt; ich habe früh bei der Lectüre auf das Austreten der Tugendbegriffe u. s. w. geachtet; doch wäre mir Berichtigung erwünscht.

<sup>2)</sup> Philol. Unters. I 26, 48.

<sup>3)</sup> Wissenschaftliche Ethik bei Pythagoras ist ein Anachronismus; vgl. Zeller Gesch. d. Phil. I 3 360, 3; 427 f.

<sup>4)</sup> Zusammenstellungen wie Aesch. Sept. 593 Κ σώφρων δίκαιος ἀγαθὸς εὐσεβης ἀνήρ öfter.

werden die σωφροσύνη, welche mit diesem Namen genannt wird, darnach die  $\sigma \circ \varphi i \alpha^1$ ) und schliesslich die  $\delta \omega \mu \eta$  (=  $\alpha \nu \delta \varrho \epsilon i \alpha$ ) aufgezählt. Dabei vermisst man unter den άλλαι (sc. άφεταί) die δικαιοσύνη, doch wird dieselbe als Theilbegriff der σωφροσύνη gefasst sein; wenigstens scheint die Exemplificirung dieser durch Rhadamanthys darauf zu führen. Es ist eben nur noch ein Schritt bis zur Systematik άρετή — σωφροσύνη (εὐσέβεια), δικαιοσύνη, σοφία (φρόνησις), ανδρεία. Diesen that die Sokratik. Dass sie nun dabei auch die Schule ist, welche das Dogma von der Lehrbarkeit der Tugend predigte, musste für sie bei Behandlung staatstheoretischer Fragen von entscheidender Wichtigkeit werden. Benn da es nach ihr Pflicht des Staates ist, die Bürger zur Tugend überhaupt zu erziehen, so hat jener sich die Entwickelung der einzelnen Tugenden angelegen sein zu lassen; diese sind also im System einzeln zu behandeln. Daher der Einfluss, den die Systematik der Ethik selbst bis auf die Disposition in den Staatslehren bei Platon und Aristoteles ausübt. Sollen aber die Bürger zu solchen Tugenden erzogen werden, so müssen vor allem die, welche die Macht im Staate haben, die Tugend entweder erwecken können oder selbst besitzen. Das erste gilt für die Gesetze in der Republik, das zweite für den Fürsten in der Monarchie. Daher denn Platon mit Rücksicht auf einen Freistaat dem Gesetzgeber geradezu die Directive giebt (Ges. 631c): ο δη πρώτον — των θείων ήγεμονοῦν ἐστὶν άγαθων, ή φρόνησις, δεύτερον δέ μετὰ νοῦν σώφρων ψυχής έξις . . τρίτον ᾶν είη δικαιοσύνη, τέταυτον δὲ άνδρεία. ταῦτα δὲ πάντα ἐκείνων ἔμπροσθεν τέτακται φύσει, καὶ δὴ καὶ τῷ νομοθέτη τακτέον ούτω. μετά δὲ ταῦτα τὰς ἄλλας πράξεις τοίς πολίταις είς ταῦτα βλεπούσας αὐτοίς είναι διακελευστέον. Diese Eigenschaften musste aber, wer das Königthum wollte, dem Herrscher vindiciren. In solchem Zusammenhange gewinnt dann die Stelle in den 'Vögeln' (1537 ff.) ein eigenthümliches Licht, wo Prometheus dem Peithetairos rath, sich die Basileia?) vom Zeus

<sup>1)</sup> Die σοφία wird sehr charakteristisch durch das Beispiel des Αἰολίδεω Σισύφου (σι-συφ-ο-ς) belegt; die ξώμη — ἀνδρεία wird so hezeichnet: οὐδ' εἰ ἀχύτερος εἴησθα πόδας ταχέων Άρπυιῶν κτέ., was Xenophan. frg. 2, 17 B. wieder mit οὐδὲ μὲν εἰ ταχύτητι ποδῶν, τόπερ ἐστὶ πρότιμον ξώμης, ὅσσ' ἀνδρῶν ἔργ' ἐν ἀγῶνι πέλει erläutert.

<sup>2)</sup> Es ist hier des Mythos am Schlusse der ersten Rede Dios περὶ βασιλείας zu gedenken, der dem Prodikosmythos nachgebildet erscheint. Die

zur Gemahlin zu erbitten, und auf die erstaunte Frage des Zukunftsatheners, wer diese sei, mit höchstem Pathos antwortet:

χαλλίστη χούρη,

ήπες ταμιεύει τον κεςαυνον τοῦ Διος καὶ τἄλλ' ἁπαξάπαντα, τὴν εὐβουλίαν, τὴν εὐνομίαν, τὴν σωφςοσύνην, τὰ νεώςια, dann nach einer Pause ganz schnell hinzufügt:

την λοιδορίαν, τὸν κωλακρέτην, τὰ τριώβολα.

Man erkennt ')  $\varepsilon \dot{v} \beta o v \lambda i \alpha = \phi \rho \dot{v} \gamma \sigma \iota \varsigma$ ;  $\varepsilon \dot{v} v \sigma \mu i \alpha = \delta \iota \kappa \alpha \iota \sigma \sigma \dot{v} \gamma$ ,  $\sigma \omega$ φροσύνη, τὰ νεώρια die Werkzeuge der ἀνδρεία des (attischen) Staates. Der absichtlich genau entsprechend gebaute folgende Vers bringt nun zur Persislage und Kritik nach dem Ideal die Wirklichkeit: das Verleumdungssystem der Tyrannis<sup>2</sup>) und das Buhlen um die Gunst des grossen Haufens, wozu eben der κωλακρέτης mit seinen τριώβολα das Werkzeug ist. Ich weiss nicht, gegen wessen Theorie sich Aristophanes hier wendet, aber bei der ausgesprochen antidemokratischen Richtung, welche die Sokratiker vertreten, scheint es mir kaum zweiselhast, wo der Basileia die vier Cardinaltugenden vindicirt sein könnten. Es tritt hinzu, dass gerade von den Sokratikern das Fürstenideal mehrfach erörtert worden sein muss, denn bei allen finden sich deutliche Spuren davon. Als Idealfürst galt Kyros: aus Xenophon ist es allbekannt, Dion nennt ihn an erster Stelle unter den Musterfürsten, was auf cynischstoische Quellen zurückgehen könnte, und über jedem Zweisel ist es, dass Platon im Alkibiades zunächst nur an Kyros denkt, wenn er sagt (121 e): είσὶ δὲ έξειλεγμένοι Περσῶν οἱ ἄριστοι δόξαντες έν ηλικία τέτταρες, ὅ τε σο φώτατος καὶ ὁ δικαιότατος καὶ ό σωφρονέσταιος καὶ ὁ ἀνδρει ότατος • ὧν ὁ μὲν μαγείαν τε διδάσκει την Ζωροάστρου τοῦ Ωρομάζου έστι δὲ τοῦτο θεῶν

Βασιλεία, Λιὸς βασιλέως ἔχγονος, hat zum Hofstaat Λίχη — Εὐνομία — Εἰρήνη — Νόμος (Ι 16, 9 ff. Ddf.). Es muss hier eine ältere Quelle vorliegen;
das folgt daraus, dass es nur aus ungenauer Benutzung einer solchen bei
Beschreibung der Βασιλεία erklärt werden kann, wenn bei der der Τύραννις
(ib. 18, 12 ff.) aufgeführt werden μότης, Υρρις, Ανομία, Στάσις, und es
weiter heisst ἀντὶ δὲ Φιλίας Κολαχεία παρῆν; die Φιλία war aber bei der
Βασιλεία nicht erwähnt.

<sup>1)</sup> Ich kenne die Interpretation Kocks.

<sup>2)</sup> Aristoteles führt als Mittel zur Erhaltung der Alleinherrschaft an (Pol. 1313 b 16) καὶ τὸ διαβάλλειν ἀλλήλοις καὶ συγκρούειν καὶ φίλους φίλοις καὶ τὸν δῆμον τοῖς γνωρίμοις καὶ τοὺς πλουσίους ξαυτοῖς.

θεφαπεία · διδάσκει δὲ καὶ τὰ βασιλικά · ὁ δὲ δικαιότατος ἀληθεύειν διὰ παντὸς τοῦ βίου · ὁ δὲ σωφρονέστατος μηδ ' ὑπὸ μιᾶς ἄρχεσθαι τῶν ἡδονῶν, ἵνα ἐλεύθερος εἶναι ἐθίζηται καὶ ὄντως βασιλεύς, ἄρχων πρῶτον τῶν ἐν αὑτῷ, ἀλλὰ μὴ δουλεύων · ὁ δὲ ἀνδρειότατος ἄφοβον καὶ ἀδεᾶ παρασκευάζει, ὡς ὅταν δείση δοῦλον ὅντα. Χεπορhon¹) in der Darstellung der persischen Knabenerziehung (Cyrop. I 2), die Kyros mit empfängt: οἱ μὲν δὴ παῖδες εἰς τὰ διδασκαλεῖα φοιτῶντες διάγουσι μανθάνοντες δικαιοσύνην (§ 6) — διδάσκουσι δὲ καὶ τοὺς παῖδας σωφροσύνην (§ 8) — πρὸς δὲ τούτοις μανθάνουσι τοξεύειν καὶ ἀκοντίζειν, was, wie das Folgende lehrt, zur ἀνδρεία erzieht; § 12 das Schlagwort ἀνδρειότατος. Es fehlt nur die φρόνησις, die, wie Aristoteles einmal bemerkt, nur die Erfahrung, nicht die Erziehung giebt. Dieselbe Tugend fehlt auch am Schluss der Cyropaedie (VIII 1), wo in Kyros das Ideal des Herrschers²) vorgeführt

<sup>1)</sup> Hierher ist ferner zu ziehen, dass Xenoph. memor. IV 6 nach Aufzählung der Cardinaltugenden, ohne Verbindung fortsährt (§ 12): Βασιλείαν δὲ καὶ τυραννίδα ἀρχὰς μὲν ἀμφοτέρας ἡγεῖτο εἶναι κτέ. Man behandelte eben im sokratischen Kreise diese Sachen zusammen. Hier wurzeln auch Kritias' politische Schriften; der Unterschied, der sie von denen der Philosophen scheidet, ist der der Theorie und Praxis.

<sup>2)</sup> Ich muss hier Stellung nehmen zum 'Kyros' des Antisthenes. Dass dieser den Perserkönig nicht als Tugendmuster nach dem Schema Besonnenheit, Gerechtigkeit u. s. w. abhandelte, folgt aus Diog. Laert. VI 1, 2: zai özs δ πόνος άγαθόν, συνέστησε διὰ τοῦ μεγάλου Ἡρακλέους καὶ τοῦ Κύρου, τὸ μεν από των Έλλήνων το δε από των βαρβάρων έλχύσας (Frg. 4 p. 18 W.), und war auch nicht anders zu erwarten. ἀγαθὸς ist das Adj. zu ἀρετή. Es ist der novos, der nach dem Kyniker diese erwirbt; Antisth. erweist es am Herakles, der durch ihn den Olymp errang, und am Kyros, der den Persern ein Gott wurde, d. h. ανδρες αγαθοί έγένοντο. Bei diesem Parallelismus wird die für den Herakles noch nicht benutzte Stelle auch für den Kyros von Wichtigkeit, wo Isokrates (V 109) sagt: περὶ τοίνυν 'Πρακλέους οἱ μὲν ἄλλοι την ανθρίαν ύμνουντες αὐτοῦ καὶ τοὺς ἄθλους απαριθμούντες διατελούσι, περὶ δὲ τῶν ἄλλων τῶν τῆ ψυχῆ προσόντων ἀγαθῶν οὐδεὶς οὕτε τῶν ποιητων ουτε των λογοποιών ουδεμίαν φανήσεται μνείαν πεποιημένος. Mir ist es das Wahrscheinlichste, dass der Kyros des Antisthenes nichts mit dem des Xenophon zu thun hatte; der Kyniker muss den Perserkönig als unermüdlichen Mehrer des Reichs und Förderer der Wohlfarth der Unterthanen geschildert haben, das erfordert das kynische moveiv. An sehr charakteristischer Stelle sagt der greise Plato (Ges. 694c): μαντεύομαι δη νέν περί γε Κύρου, τὰ μὲν ἄλλ' αὐτὸν στρατηγόν τε ἀγαθὸν είναι καὶ φιλόπολιν, παιδείας δὲ όρθης οὐχ ήφθαι τὸ παράπαν οἰχονομία τε οὐδὲν τὸν νοῦν προσεσχηκέναι,

wird, der durch sein Vorbild die Unterthanen erzieht; dafür tritt, wie oben in der Stelle aus dem Alkibiades und in der in der letzten Anmerkung citirten Stelle aus den Memorabilien die εὐσέβεια auf: τοὺς δὲ παρέχοντας ἑαυτοὺς ἐνόμισε μάλιστ' ἂν ἐπὶ τὰ καλὰ καὶ ἀγαθὰ ἐπαίρειν, — εἰ αὐτὸς ἑαυτὸν ἐπιδεικνύειν πειρῷτο τοῖς ἀρχομένοις πάντων μάλιστα κεκοσμημένον τῆ ἀρετῆ (§ 21) — πρῶτον μὲν τὰ περὶ τοὺς θεοὺς μᾶλλον ἐκπονοῦντα ἐπε-δείκνυεν ἑαυτὸν — (καὶ τότε πρῶτον κατεστάθησαν οἱ μάγοι, vgl. oben Plat. Alk.) — περὶ πολλοῦ ἐποιεῖτο μηδένα ... ἀδικεῖν ... ἀλλὰ τὸ δίκαιον ἰσχυρῶς ὁρᾶν (§ 26) — καὶ σωφροσύνην δ' αὐτοῦ ἐπιδεικνὺς (§ 30) — τῆς πολεμικῆς δ' ἕνεκα ἀσκήσεως ἐπὶ θήραν ἐξῆγεν οὕσπερ κτέ. (§ 34).

So ist er denn ganz Sokratiker¹), wenn Isokrates aus demselben Gedankenkreis heraus den Nikokles ermahnt: τὴν σαυτοῦ σωφροσύνην παράδειγμα τοῖς ἄλλοις καθίστη γιγνώσκων, ὅτι τὸ τῆς πόλεως ὅλης ἦθος ὁμοιοῦται τοῖς ἄρχουσιν (or. II 31), und Nikokles selbst zu seinen Unterthanen sagen lässt (or. III 37): βουλόμενος ... παράδειγμα καταστῆσαι τὸν τρόπον τὸν ἐμαυτοῦ τοῖς ἄλλοις πολίταις, γιγνώσκων, ὅτι φιλεῖ τὸ πλῆθος ἐν τούτοις τοῖς ἐπιτηδεύμασι τὸν βίον διάγειν, ἐν οἶς ἄν τοὺς ἄρχοντας τοὺς αὐτῶν ὁρῶσι διατρίβοντας;²) noch mehr aber zeigt sich der Einfluss des Sokrates, wo der Redner, der dem Nikokles den Vater als Vorbild hinstellt (IX 76 f.), am Euagoras die vier Cardinaltugenden³) wiederfindet (IX 22 f.): παῖς μὲν γὰρ ὧν ἔσχε κάλλος καὶ ξώμην καὶ σωφροσύνην, ἄπερ πρεπωδέστατα τοῖς τηλικούτοις ἐστίν. — ἀνδρὶ δὲ γενομένω ταῦτά τε πάντα συνηυξήθη καὶ πρὸς τούτοις ἀνδρεία προσεγένετο καὶ σοφία

es folgt ein Abschnitt, der sich merkwürdig mit dem Schlusscapitel der Xenophonteischen Cyropädie berührt. Ich meine, was Platon an Kyros als gute Seiten hervorhebt, das mag man sich auch beim Antisthenes ausgeführt denken. Ist der ganze Passus bei Plato vielleicht gegen den Idealkyros des Xenophon gerichtet?

<sup>1)</sup> Vgl. auch den 'Miltiades' des Sokratikers Aeschines bei C. F. Hermann, de Aesch. Socrat. rell. p. 11.

<sup>2)</sup> Dieses ist durch die Sokratiker ein namentlich im vierten Jahrhundert sehr gebräuchlicher philosophisch-politischer Gemeinplatz geworden, daher nicht verwerthbar für den Schluss, den man aus seinem Vorkommen im Eingang der Nógot und in Xen. Cyrop. VIII 8,5 ziehen zu dürfen glaubt; vgl. auch Cyrop. VIII 1, 8.

<sup>3)</sup> Danach auch Theseus or. X 31 von Isokrates abgeschildert.

καὶ δικαιοσύνη καὶ ταῦτ' οὐ μέσως οὐδ' ὧσπερ ἐτέροις τισὶν') ἀλλ' ἕκαστον αὐτῶν εἰς ὑπερβολήν. Muss man nun, wo Isokrates dem jungen Nikokles Rathschläge giebt, darnach er ein guter Fürst werden solle und könne, nicht die Hervorhebung der Unentbehrlichkeit eben jener Eigenschaften erwarten? Ich gehe darauf hin die Disposition der zweiten Rede durch, deren die Paraenesen enthaltender Theil § 15 beginnt. Der Redner geht davon aus, dass Interesse für den Gegenstand des Berufes — das sei beim Herrscher Interesse für die Unterthanen — die Vorbedingung für eine gute Regierung ist. καλῶς δὲ δημαγωγήσεις, wenn du

§ 16—18 gerecht bist.

§ 19 Repräsentire Staat und Haus mit weiser Beschränkung, doch ohne zu kargen.<sup>2</sup>)

§ 20 τὰ πρὸς — ἀγαθόν: Sei fromm.

§ 20 τίμα — 21 ἐστίν: Gieb deinen Freunden Aemter, erwirb das Wohlwollen der Unterthanen, so hast du die beste Schutzwache. Halte auf Sparsamkeit im Volke.

§ 22  $\delta i \dot{\alpha} \pi \alpha \nu \tau \dot{\delta} \varsigma$  —  $\delta \varrho \times \delta v \varsigma$ : Wahr wie ein Eid sei schon dein Wort.

§ 22 απασι — 23 αμαφτανομένων: Begünstige den Fremdenverkehr. Wolle nicht gefürchtet sein; wenn es sein muss, stelle dich furchtbar, sei es im Grunde nicht.

§ 24 ἀρχικός — πλεονεκτεῖν: Durch Weisheit zeige dich als

<sup>1)</sup> Der Text so von Blass aus Aristid. II 102, 8 Ddf. hergestellt; ich folge ihm, weil dies dieselbe Stelle ist, an der Aristides, wie S. 348 Anm. 1 nachgewiesen, auch sonst schon Isokrates nachahmt.

<sup>2)</sup> Die ganze Periode ist bei einem guten Stilisten völlig unmöglich: entweder ist τὰ τοιαῦτα Subject zu παραμενεῖ und zugleich Object zu καταλείψεις, oder in dem Kolon καὶ — καταλείψει fehlt das Subject. τοῖς ἐπεγιγνομένοις ist verstiegen und unklar für τοῖς παισί.

Herrscher. In Plan und Rüstungen sei kriegerisch, im Meiden ungerechter Eroberung friedliebend.

> § 24 οὖτως — 25 ἐπιχειρῶσιν: Folge in der äusseren Politik dem Nützlichkeitsprincip.

§ 26 ζήλου — χοησαμένους: Nicht das grösste, das am weisesten regierte Land sei dein Vorbild.

> § 26 καὶ νόμιζε — ἀτυχῆς: Besser ist eine Mittelmacht besitzen, als nach Ungemessenem streben.

§ 27 φίλους — διοιχήσεις: Halte auf dich und bedenke den Staat bei der Wahl deiner Freunde.

§ 27 ἀχριβεῖς — πράξωσιν:
Nach deinen Freunden wird man
dich beurtheilen. Du trägst die
Verantwortung für die, welche du
zu Stellungen berufst.

§ 28 πιστούς — ἔχωσιν: Treu sind, die dir wirklich rathen, nicht die dir schmeicheln; diese beiden lerne scheiden.

§ 28 ἄχουε — λέγωσιν: Horche die Menschen in ihren Gesprächen über einander aus, um sie kennen zu lernen.

§ 29 ταῖς αὐταῖς — ἐξαμαρτάνοντας: Verleumder bestrafe wie Verbrecher.

άρχε — πολιτῶν: Beherrsche dich selbst.

§ 29 μηδεμίαν — αλλ': Geh' unbedacht keine Gesellschaft ein.

§ 29 ἔθιζε ') — 30 μέτεστιν: Nur was die Besten erstreben, sei dein Ziel.

§ 30 νόμιζε — σπουδάζων: Im Herzen, nicht im Aeusseren suche Verehrung bei den Unterthanen. Freust du dich einmal am Schlechten, lass es nicht sehen und zeige dich nur um das Beste bemüht.

§ 31 μη τοὺς — 32 κτήσασθαι: Sei deinen Unterthanen ein Vorbild, dem sie nachstreben; ob du es bist, wirst du an ihnen selbst sehen. Das bringt dir Ruhm, das beste Erbe deiner Kinder und dein bester Besitz.

§ 32 τρίφα — 35 βουλεύση: Tritt fürstlich auf. Sei behutsam, ergreife stets den rechten Augenblick, ziehe lieber ein Zuwenig einem Zuviel vor. Sei leutselig und doch zurückhaltend. Durch Theorie und Erfahrung lass dich leiten; aus der Vergangenheit erschliesse die Zukunft. 2)

§ 36 δεινὸν — 39 τούτων: Kommt die Stunde der Gefahr, sei ein Mann. Suche ruhig zu leben; kannst du es nicht, bedenke, dass du ein König bist und nichts der hohen Würde Unwürdiges thust. So kann der Sterbliche unsterblich werden durch den Nachruhm: drum sei rein und hoch all' dein Denken und dein Thun.

<sup>1)</sup> Ich folge  $\Theta^{\alpha}$ .

<sup>2)</sup> Der Absatz gehört also hinter βουλεύσει.

Diese Worte beherzige oder suche dir bessere.

§ 39 µηδὲ — ἐπισταμένους: Für Weise halte nicht, die Glück versprechen und selbst es nicht haben, sondern die wenig versprechen, aber in allen Lagen sich zurecht finden.

In der linken Columne steht, was die Antidosis als isokrateisch bezeugt, in der rechten, was in dieser fehlt und von mehreren Seiten für unecht erklärt wurde. 1) Man sehe die Columnen auf ihren Inhalt an: welche ist allein des Isokrates und des Adressaten würdig? Wo wird dem Vorhaben nur καθ' ὅλων ἐπιτηδευμάτων (§ 6) zu rathen entsprochen? Da wo die allgemeinen Lebensregeln gegeben werden, oder wo selbst der äussere Anzug bestimmt wird? Wo ist ein ruhiges Weitergehen der Gedanken? wo ein wildes Durcheinander? Wo ist eine erkennbare Disposition? wo sellt diese? Alles spricht für die linke Spalte: und hier ergiebt sich, wie im Druck angedeutet, sofort die Anordnung: δικαιοσύνη 16—18, σοφία 20—29 (mit Einschluss der εὐσέβεια wie beim Xenophon und Platon), σωφροσύνη 29-31, ανδρεία 36-37. Also die vier Cardinaltugenden, die zu erwarten waren, finden sich nicht nur in unserer Rede, sie sind sogar zur Disponirung verwendet worden. Ich denke der Nachweis dieser letzteren gerade in dieser Gestalt und im Zusammenhange mit dem über die Sokratiker und nach Isokrates selbst Ausgeführten giebt den entscheidendsten Beweis für die Unechtheit der in der Antidosis sehlenden Stücke ab, welche eben die klare Gliederung des Ganzen stören; ich halte die Frage hiermit für erledigt.

Können wir vielleicht auch noch bestimmen, woher diese interpolirten Stücke stammen?

Aristoteles Polit. Isokr. Nikokl.

1314 18 φαίνεσθαι μή § 34 άστεῖος εἶναι πειρῶ καὶ χαλεπὸν ἀλλὰ σεμνὸν ἔτι σεμνός — χαλεπώτατον δὲ δὲ τοιοῦτον (codd. ἔστι δὲ τοῦτο πάντων ἔστὶ τῶν προσταγ-

<sup>1)</sup> Ich hatte in dieser Zeitschrift XIX 639 Albrecht unter denen zu nennen vergessen, die die Nicoclea für interpolirt halten: vgl. Philolog. 43, 244.

**φάδιον, ὄντα εὐκατα**φρόνητον.

1315 b 2 (δεί) τὰς μετριότητας τοῦ βίου διώχειν, μη τὰς ὑπερβολάς; (wie das gemeint ist, zeigt 1315<sup>b</sup> 28 ff.; die Stelle aus Is. nebenan ist, wie man leicht erkennt, mit Gewalt aus diesem Gedanken verallgemeinert).

1314 b 37 κατασκευάζειν — δεῖ καὶ κοσμείν την πόλιν ώς ἐπίτροπον ὄντα καὶ μη τύραννον. 1313 40 δοκείν φορντίζειν των κοινών μήτε δαπανώντα (είς) δωρεάς τοιαύτας, έφ αίς τὰ πλήθη χαλεπαίνουσιν.

1314 16 όλως τε αύτὸν παρασκευάζειν φύλακα καὶ ταμίαν ώς χοινών άλλά μή ώς **ໄδίων.** 1315 41  $\delta \epsilon l \mu \dot{\eta}$ τυραννικόν άλλ' οἰκονόμον καὶ βασιλικὸν εἶναι φαίνεμὶ σφετεριστην άλλ' ἐπίτροπον.

τοῦτο τοιοῦτον?) ώστε μη μάτων, εύρήσεις γάρ ώς έπὶ τὸ φοβείσθαι τοὺς ἐντυγχάνον- πολὺ τοὺς μὲν σεμνυνομένους ψυτας άλλα μαλλον αίδεισθαι, χρούς όντας, τούς δε βουλομένους τούτου μέντοι τυγχάνειν ο ύ άστείους είναι ταπεινούς φαινομένους.

> § 33 χράτιστον μέν γὰρ τῆς ἀχμης των καιρών τυγχάνειν επειδή δε δυσκαταμαθήτως έχουσιν έλλείπειν αίροῦ καὶ μὴ πλεονάζειν. αί γὰς μετριότητες μᾶλλον ἐν ταῖς ἐνδείαις ἢ ταῖς ὑπερβολαίς ἔνεισιν.

> § 19 οἴχει τὴν πόλιν δμοίως ωσπερ τον πατρώον οίκον ταίς μέν κατασκευαίς λαμποῶς καὶ βασιλιχώς ... την μεγαλοπρέπειαν έπιδείχνυσο μηδ' έν μιᾶ τῶν πολυτελειών τών εύθυς άφανιζομένων — τὰ γὰς τοιαῦτα τῶν ἀναλωμάτων αὐτῷ τε σοὶ παραμενεῖ καὶ τοῖς ἐπιγιγνομένοις πλείονος άξια τῶν δεδαπανημένων καταλείψεις.

§ 21 κήδου τῶν οἴκων τῶν πολιτιχών 1) καὶ νόμιζε καὶ τους δαπανώντας ἀπὸ τών σων ἀναλίσχειν χαὶ τοὺς ἐργαζομένους τὰ σὰ πλείω ποιείν άπαντα γὰς τὰ των οἰχούντων τὴν πόλιν οἰχεῖα σθαι τοῖς ἀρχομένοις χαὶ τῶν χαλῶς βασιλευόντων ἐστίν. Das hat ganz denselben Sinn wie die Stelle bei Aristoteles; es ist zum Theil nur eine Erweiterung des Begriffes von olxovóµos.

1313 11 το μη λανθάνειν | § 23 δεινός μέν φαίνου

<sup>1)</sup> Vgl. diese Zeitschrift XIX 630; Albrecht, Jahresber. a. a. O. 77.

πειρασθαι, όσα τυγχάνει τις μηδέν σε λανθάνειν τῶν γιγνολέγων ἢ πράττων τῶν ἀρχο- μένων. μένων,

άλλ' είναι κατασκόπους. Vgl. § 28 ἄκουε τοὺς λόγους τούς περί άλλήλων.

Man wird nicht bestreiten, dass die Stellen der beiden Columnen in einem gegenseitigen Abhängigkeitsverhältniss zu einander Dass nun Aristoteles die Quelle für die Isokratesstellen ist, folgt einfach daraus, dass sämmtliche aus der Nicoclea citirte Stellen zu denen gehören, die in der Antidosis fehlen, d. h. als Interpolationen aus anderen Gründen erwiesen sind; da diese Aristoteles — denn die Politik ist zum grössten Theil noch bei Lebzeiten des Isokrates geschrieben, und des Lebenden Schriften sind doch unmöglich schon so missgestaltet worden —, da Aristoteles also diese Stellen noch nicht im Isokrates gefunden haben kann, muss der Interpolator die Aristotelesstellen benutzt haben. nun auch gar kein Zweisel bleibt, dass sie wirklich aus dem Abschnitt der Politik über die Mittel δι' ών γίνεται σωτηρία ταῖς τυραννίσι stammen, hat der Interpolator sich selbst verrathen:

χρονιωτέραν.

1315 b 3 zusammenfassend § 21 φυλακήν ἀσφαλεστάτην (δεί) τοὺς μὲν γνωρίμους ήγοῦ τοῦ σώματος εἶναι τήν τε καθομιλεῖν τοὺς δὲ πολ- τῶν φίλων ἀφετ ἡν καὶ τὴν τῶν λοὺς δημαγωγεῖν — ἐκ πολιτῶν εὔνοιαν καὶ τὴν σαυγὰ ο τούτων ἀναγχαῖον οὐ τοῦ φοόνησιν διὰ γὰ ο τούτων μόνον την ἀρχην εἶναι καλ- καὶ κτᾶσθαι καὶ σώζειν τὰς τυ-λίω — ἀλλὰ καὶ — πολυ- ραννίδας μάλιστ' ἄν τις δύναιτο.

Als ob vom πτᾶσθαι und σώζειν την τυραννίδα die Rede sei in der Nicoclea. 1) Der Beweis wird dadurch zwingend, dass aus den sicher echten Theilen der Nicoclea kaum Anklänge an Aristoteles, geschweige denn solche Anlehnungen sich nachweisen lassen; das lässt sich natürlich nicht ad oculos demonstriren. Jeder, wer will, kann sich aber selbst überzeugen. Wie der Interpolator gearbeitet hat, ist klar: er entnahm die praktischen Regeln

<sup>1)</sup> Auch das πτασθαι fällt ganz heraus, denn Nikokles könnte im Nothfall Rathschläge erhalten, wie er die Herrschaft bewahre, wenn dies und nicht Herrscherpflichten das Thema wären (ώς δεί τῷ πλήθει χρησθαι — ώς δεί τυραννείν or. III 10, 11), aber nicht, wie er sie erwirbt; er ist schon Herrscher.



aus Aristoteles und kleidet sie in das unentbehrliche rhetorische Gewand, das sie haben mussten, sollten sie in die Rede passen. Wann endlich dieser Interpolator gelebt hat, ist nicht zu sagen; vor dem Jahre 300 schwerlich; denn bis dahin lebte wohl in Athen noch ein Rest isokratischer Schule, der die Schriften des Meisters vor derartigen Verunglimpfungen schützen mochte.

Doch ich kehre zur Nicoclea zurück.

Um den echten Kern der Paraenesen gruppiren sich die übrigen Theile der Rede in folgender Weise. § 9-14 entwickelt aus den Aufgaben des Herrschers die Forderung für diesen, sich geistig zu bilden, was im Wesentlichen - und das ist der Kern der Ausführungen — durch Verkehr mit bedeutenden und weisen Männern geschehen soll. Hiermit contrastirt § 40-49, in welchen als Bildungsquelle die in den besten Dichtern und Schriftstellern niedergelegte Weisheit empfohlen wird1), woran sich ein Ausfall gegen die zeitgenössischen Schriftsteller schliesst. - § 2 τοὺς μὲν γάο — § 8 begründet Isokrates die Nothwendigkeit der Berathung und Erziehung eines Fürsten und erklärt, da er selbst nicht gegenwärtig sein und das Einzelne rathen könne, so schreibe er xa9' όλων τῶν ἐπιτηδευμάτων: solch eine Schrift fördere den Fürsten und nütze dadurch dem ganzen Staate. Dem gegenüber empfehlen § 50-53 zunächst zwar (persönlichen) Rath im Einzelnen; wo der Fürst aber solchen nicht habe, solle er wenigstens einen Mann suchen, der καθ' ὅλων τῶν πραγμάτων sprechen könne.2) Denn guter Berather ist bester Besitz: er bildet dem Fürsten die Seele und hebt ihm dadurch auch seine Herrschaft.

Der unverkennbare Parallelismus zeigt sich denn schliesslich auch im eigentlichen Eingang und Schluss; dieser (§ 54) klingt in dem Gedanken 'ich bringe nicht Geld, ich bringe besseres dir

<sup>1) § 13</sup> τῶν τε παρόντων τοῖς φρονιμωτάτοις πλησίαζε καὶ τῶν ἄλλων οῦς ᾶν δύνη μεταπέμπου καὶ μήτε τῶν ποιητῶν τῶν εὐδοκιμούντων μήτε τῶν σοφιστῶν μηδενὸς οἴου δεῖν ἀπείρως ἔχειν, ἀλλὰ τῶν μὲν ἀκροατὴς γίγνου, τῶν δὲ μαθητής.

<sup>2)</sup> Es ist unverkennbar, dass Isokrates für sich und seine Schule spricht; das erweist der Syllogismus, den er mit καθ' δλων τῶν ἐπιτηδευμάτων nahe legt. Dass πραμ. und ἐπιτηδ. identisch sind, zeigt auch or. XV 283: οὐδὲ τοῖς ὀνόμασιν ἔνιοί τινες ἔτι χρῶνται κατὰ φύσιν, άλλὰ μεταφέρουσιν ἀπὸ τῶν καλλίστων πραγμάτων ἐπὶ τὰ φαυλότατα τῶν ἐπιτηδευμάτων. Man vergleiche auch den feinen Unterschied, den er in der oben Anm. 1 citirten Stelle zwischen ποιητῶν τῶν εἐτδοκιμούντων und σοφιστῶν μηδενὸς macht.

dar' aus, demselben Gedanken, der das Eingangsmotiv bildete. Man sieht, wie kunstvoll die Rede disponirt ist. 1) Drei Theile leiten zu dem Kern der Ermahnungen hinauf, von dem dann wieder drei jenen ersten genau entsprechende und inhaltlich doch contrastirende Theile hinunterführen.

Doch nicht die Kunst der äusseren Form, sondern der Inhalt ist es gewesen, welcher der Rede in der späteren Zeit Widerspruch und Nachahmung verschafft hat. Jenem war sie ausgesetzt, wenn die isokrateischen Paraenesen nicht würdig genug für einen Fürsten zu sein schienen, diese konnte sie finden, weil die vielen allgemeinen Sentenzen umgearbeitet oder leicht modificirt sich für jede Zeit und jeden Fürsten verwenden liessen.

Den Widerspruch bietet Dion von Prusa in der zweiten Rede περὶ βασιλείας; denn während Isokrates an sehr bekannter Stelle Hesiod, Phokylides und Theognis mit ihrer Lebensweisheit dem Herrscher Nikokles empfiehlt, sagt Alexander bei Dion zum Philipp (p. 20, 8 Ddf.): ἴσως δέ τινα — καὶ δημοτικά λέγοιτ' αν συμβουλεύοντα καὶ παραινούντα τοῖς πολλοῖς καὶ ἰδιώταις, καθάπες οίμαι τὰ Φωχυλίδου καὶ Θεόγνιδος ἀφ' ὧν τί αν ωφεληθίναι δύναιτο ανήρ ήμιν όμοιος, πάντων μέν κρατέειν έθέλων, πάντεσσι δ' άνάσσειν;' την δέ γε Όμη ρου ποίησιν μόνην δρῶ τῷ ὄντι γενναίαν καὶ μεγαλοπρεπη καὶ βασιλιχήν, ή πρέπει τὸν νοῦν προσέχειν ἄνδρα μάλιστα μὲν άρξειν μέλλοντα των όπου ποτε άνθρώπων, εί δε μή ... άτεχνῶς γε ἐσόμενον κατ' ἐκεῖνον ποιμένα λαῶν. Gerade den Homer aber hatte Isokrates im Brief an Nikokles zurückgewiesen: đei τοὺς βουλομένους ἢ ποιεῖν ἢ γράφειν τι κεχαρισμένον τοῖς πολλοίς μη τους ώφελιμωτάτους των λόγων ζητείν άλλα τους μυθωδεστάτους — διὸ καὶ τὴν Ὁμή ρου ποίησιν καὶ τοὺς πρώτους εξρόντας τραγωδίαν άξιον θαυμάζειν, ότι κατιδόντες την φύσιν την των ανθρώπων αμφοτέραις ταίς ίδέαις ταύταις κατεχρήσαντο πρὸς την ποίησιν (§ 48). Wie dem Phokylides und Theognis ergeht es Hesiod beim Alexander, denn auf die Frage des Vaters τον δὲ Ἡσίοδον — ὀλίγου ἄξιον κρίνεις ποιητήν; lautet die Antwort: οὐκ ἔγωγε, ἀλλὰ τοῦ παντός · οὐ μέντοι

<sup>1)</sup> Die drei Theile sind auch dem Umfange nach fast ganz gleich 111:99:101 Zeilen; es gruppirt sich das Ganze a(1-2) b(2-8) c(9-14):  $D(15-39): \gamma 40-49$   $\beta 50-53$   $\gamma 54$ . Ich mache nach flouxoins § 2 natürlich einen Absatz und gebe den nach flowá $\mu$ evor § 6 auf.

βασιλεῦσιν οὐδὲ στρατηγοῖς ἴσως (20, 31). Die Polemik ist scharf und ablehnend; das kann aber nicht Wunder nehmen, denn Dion ignorirt Isokrates überhaupt. Ich habe keinen Anklang an diesen in den Schriften des Sophisten gefunden; nirgend citirt ihn Dion, ja selbst im Sprachgebrauch meidet er Isokratisches. W. Schmidt, der Atticismus I 146, führt nur νοσηλεύειν bei Dion (I 160, 18) als aus Isokr. XIX 25 entnommen auf, aber auch dieses eine Wort braucht nicht aus dem Aiginetikos zu stammen, da selbst wir es noch bei Anaxilas frg. 19 K. nachweisen können. Um die Ignorirung des Isokrates im Dion nicht als zufällig erscheinen zu lassen, führe ich das directe Zeugniss dieses Schriftstellers selbst an: oder ist es nicht ein directes Zeugniss nach dieser Richtung, wenn in der Rede megl λόγων ἀσκήσεως (1 283, 4 ff.) nach der Frage τῶν γε μὴν ξητόρων τους άρίστους τίς ούκ ἐπίσταται; Demosthenes, Lysias, Hypereides, Aischines, Lykurgos genannt werden, Isokrates' aber mit keinem Worte gedacht wird? Dion mochte Isokrates warum? Ich weiss es nicht, aber ich habe die persönliche Ueberzeugung, dass aus den Schriften gewisser Philosophen des vierten Jahrhunderts gegen Isokrates noch etwas auf den Compilator jener übergegangen war. Allerdings ein Anachronismus: aber ist das nicht die ganze zweite Sophistik in Absicht auf den Inhalt ihrer Producte überhaupt? Dazu kommt, dass der ausschließlich formale Charakter des Isokrates einem Manne wie Dion zuwider sein musste; die von ihm als Muster genannten sind innerlich andere als jener. 1)

lch komme zu den Nachahmungen der Nicoclea, welche mir bei der Zusammenstellung der Zeugnisse aus Isokrates (Anal. Isocr.

<sup>1)</sup> Aus Lukians Stellung zu Isokrates bin ich noch nicht recht klug geworden, gleichgiltig scheint er ihm zu sein; rhet. praec. 19 ist mindestens doppeltdeutig und beweist nichts. Die Nachweise W. Schmidts (Der Atticismus S. 311) zeigen, dass Lukian aus Isokrates nur hat, was überhaupt Gemeingut der Hellenis geworden war. Allerdings ist, wie ich mehrfach bei Benutzung dieses Buches zu beobachten Gelegenheit hatte, leider nur wenig Verlass auf die dortigen Zusammenstellungen. Am eclatantesten tritt das gerade beim Isokrates hervor, aus dem Lukian das Wort δοξάριον entlehnt haben soll. Das konnte nur schreiben, wer den Redner selbst nicht nachschlug. Das Wort steht nämlich in dem Brief des Theophylakt von Simokatta (Epistology. p. 785 n. 79 H.), der zwar von den Zürchern und Blass aus den Isokratesausgaben entfernt wurde, aber in den Ausgaben, nach denen die Lexica gearbeitet sind, noch stand: und so ist das aus ihm stammende Wort δοξάριον als isokrateisch auch in das 1887 erschienene Buch gerathen.

p. 13 ff.) entgingen.¹) Die erste ist das Schreiben, welches der Diakon Agapetos an Iustinian bei dessen Thronbesteigung — oder doch kurz darauf — richtete.²) Es finden sich hier folgende Citate resp. An-

<sup>1)</sup> Da ich einmal beim Nachtragen bin, will ich hinzufügen, dass ich aus Ael. var. hist. zwei Stellen in der Citatensammlung Anal. Isocr. cap. I nicht übersehen, aber vergessen hatte, da ich sie sehr genau kannte und so nicht erst notirte. Ael. var. hist. IV 8 (p. 63, 20 H.) aus Isocr. VI 44 f., frei, doch ergiebt sich, dass Ael. ὑποφαινομένης mit Γ liest; ὑπολειπομένης Θς. lbid. V 10 aus Isocr. VIII 86 frei; es fehlt ἐν Δάτφ — ἀπώλεσαν ganz, augenscheinlich aus demselben Grunde, weshalb 5 hier er Norto hat; Datos war unbekannt; bei Thukydides heisst der Ort des Ereignisses Derbeskos (1 100); der Chronologie nach erwartete man die Thatsache vor Aegypten erwähnt zu finden. Auch [Dion. Hal.] a. rh. 5, 1 aus [Isocr.] I 21 ist übersehen. — Uebersehen habe ich ganz Isidor. Pelus., auf den ich erst durch Hrn. Prof. Blass geführt bin; soviel wie für den Demosthenes geben die Briese des Bischoss nicht aus, aber doch mehr als viele andere Autoren. Ich halte mich nicht für berechtigt, die Isokratescitate herzusetzen; nur eins will ich erwähnen, weil es aus den Briefen ist und wieder Γ bestätigt: ep. 6, 2 καταφρονήσειαν — ούσης = Isid. Pel. ep. 5, 114, ἄλλοθί που mit Γ (ἄλλοσέ ποι ς). — Hat übrigens Plutarch in dem anmuthigen Gryllos vielleicht die Worte Isocr. IV 92 οἱ μὲν διεφθάρησαν καὶ ταϊς ψυχαϊς νικώντες τοῖς σώμασιν ἀπείπον (οὐ γὰρ δή τοῦτό γε θέμις είπειν, ώς ήττήθησαν οὐθείς γὰρ αὐτῶν φυγείν ήξίωσεν) persissirt, wenn er von den Thieren sagen lässt (c. 4): μέχρι τῶν ἐσχάτων έγχρατεί και διαφυλάττει το άήττητον ου γάρ ήτταται κρατούμενα τοίς σώμασιν, οὐδ' ἀπαγορεύει ταῖς ψυχαῖς, ἀλλὰ ταῖς μάχαις έναποθνήσχει. Die kurz vorhergehenden Worte im Isokrates ἴσας — τύχαις hat Demosth. XVIII 208 augenscheinlich gedanklich benutzt.

<sup>2)</sup> Z. B. bei Gallandi, Bibl. Vet. Patt. XI 255 ff. Die Schrift zerfällt in 72 Capitel, die mit den Anfangsbuchstaben das Akrostichon τω θειστάτω καὶ εὐσεβεστάτω βασιλεὶ ἡμῶν Ἰουστιανῶ ἸΑγάπητος διάχονος ergeben. Ich finde mehrfach die Schrift darnach datirt, dass ein Diakon Agapetos im Jahre 527 in Konstantinopel vorkommt. Die Identität ist durch nichts gesichert; die Schrist datirt sich ja auch selbst dadurch, dass sie dem Kaiser um die Zeit seines Regierungsantrittes (2. Aug. 527) gewidmet sein muss. Muralt, Essai de chronogr. Byz. p. 683 setzt die Schrist ins Jahr 526, da er sie an Justinian, als er noch Thronfolger war, gerichtet wissen will und Theodora darinnen erwähnt ist (μετὰ τῆς ὁμοζύγου cap. 72), was allerdings auf 525-527 führen würde; aber weder das eine noch das andere beweist; vgl. Clinton, Fast. Hell. p. 747. — Der Ton der Schrift ist durchaus kirchlich-salbungsvoll, doch kann der Verf. augenscheinlich noch griechisch. Der Figurenschmuck der Antithesen, Paronomasien, Homoioteleuten u. s. w. ist stellenweise unerträglich; obwohl darin den Sophisten jener Zeit ähnlich, ist sein ganzer schriftstellerischer Charakter doch durchaus von dem, was wir aus der damaligen Sophistik haben, verschieden. Zudem sind c. 12 das Wortspiel κόλακες — κόρακες und c. 17 der platonische Philosoph-König die einzigen Zeichen profaner Bildung.

klänge. c. 32 ήγοῦ τούτους είναι φίλους άλη θεστάτους μη τους ξπαινούντας άπαντα τὰ παρά σου λεγόμενα, άλλὰ τοὺς χρίσει δικαία πάντα πράττειν σπουδάζοντες zu Isokr. Il 28 πιστούς Anecd. Bekk. 128, 10 ( $\tilde{\alpha}\pi\alpha\nu$   $\Gamma E^{\alpha}\Theta^{\alpha}$  Stob.:  $\pi\tilde{\alpha}\nu$   $\leq$  Max. Conf.). c. 56 εν τῷ ἀχριβεῖ τῆς καρδίας σου βουλευτηρίω ἐπιμελῶς κατανόει τῶν συνόντων σοι τοὺς τρόπους, ἵνα γινώσκης ἀκριβως καὶ τοὺς ἐν ἀγάπη θεραπεύοντας καὶ τοὺς ἐν ἀπάτη κολακεύοντας πολλοί γάρ εύνοεῖν ύποχρινόμενοι μεγάλα τοὺς πιστεύοντας καταβλάπτουσι¹) zu Isokr. II 27 ἀκριβεῖς ποιοῦ τὰς δοχιμασίας των συνόντων, ΙΙ 28 διόρα — θεραπεύοντας, Ι 30 μίσει — πιστεύσαντας άδικοῦσιν; hier liegt also bei Agap. πιστεύοντας 5 Stob. A, und nicht πιστεύσαντας Γ zu Grunde. Entferntere Anklänge, ob sich gleich deren viele finden, übergehe ich; ich möchte nur noch in Erinnerung bringen, dass das Buch des Agapetos in der ausseritalienischen Renaissance und bis ins 17. Jahrhundert hinein, da es Schulbuch war, unzählige Male im Original und in Uebersetzungen gedruckt und eben so ost einem Fürsten oder Prinzen von den betreffenden Herausgebern gewidmet wurde. Am interessantesten ist der sehr seltene Druck mit dem Titel: Précepts d'Agapetus à Iustinian, mis en Français par le Roy Tref-Chrestien LOVIS troiziesme, Roy de France & Nauarre en ses leçons ordinaires. Paris 1612.2) Das kleine Büchlein enthält nicht,

Ich sehe also gar keinen Grund, ihn mit dem Sophisten Agapetos, dem Adressaten von Prokop. ep. 112 (Epistologr. p. 576 H.) zu identificiren. Es kommt noch hinzu, dass doch der Diakon Agapetos als in Konstantinopel lebend zu denken sein wird; der Sophist lebte aber, wie aus den Prokopbriefen sattsam hervorgeht, in Alexandreia und dann in Elusa.

<sup>1)</sup> Vgl. c. 12: ἀποδέχου τοὺς τὰ χρηστὰ συμβουλεύειν ἐθέλοντας, ἀλλὰ μὴ τοὺς χολαχεύειν ἐχάστοτε σπουδάζοντας.

<sup>2)</sup> In dem Exemplar der Bibliothèque nationale, das ich benutze, ist gleich noch eine Ausgabe vom Jahre 1563 angebunden: daselbst serner Enseignements pour gouverner un Empire ou Royaulme, primierement composez en Grec par Agapetus Euesque de Rome & par luy enuoyez à lustinian Empereur. Depuis traduicts en Français pour le Roy par Jehan Picot conseiller & Paris 1563. Au treschrestien Roy de France Charles neusiesme du nom, mo souverain seigneur. Ich besitze eine Christian IV von Dänemark gewidmete Ausgabe (Rostock 1604), wo der Agapet nicht blos ins Lateinische übersetzt, sondern auch noch in sürchterliche Hexameter umgesetzt ist. Auch die Chursürsten von Brandenburg haben sich den Agapet widmen lassen müssen.

wie ich, wo es überhaupt erwähnt wird, stets angegeben sinde, den ganzen Agapetos, sondern nur die ersten zwanzig Capitel.

Viel stärker ist die Benutzung der Nicoclea in dem Brief oder richtiger Sendschreiben, welches der Bischof Photios an seinen Schüler, den eben getauften Bulgarenfürsten Michael, vor der Taufe Bogoris genannt, richtete¹); dieses für Konstantinopel so wichtige Ereigniss, welches das Bulgarenreich, schon damals das Schmerzenskind der Herrscher am Bosporus, zum romaeischen Reiche ziehen zu wollen schien, fällt in das Jahr 859 und datirt uns so den Brief. Die sehr lange Einleitung, welche einen kurzen Abriss der Dogmengeschichte an der Hand der grossen ökumenischen Concile giebt, ist höchst charakteristisch: der kluge Kirchenfürst vermeidet jede Andeutung von dem zwischen den Stühlen von Konstantinopel und Rom brennenden Kampfe, ob doch gleich keiner je darunter so gelitten wie gerade er. Schade, dass der Philologe gewöhnlich nur die Bibliothek und das Lexikon des Photios aufschlägt; man greife zu den Briefen und Reden, und man wird einen ganzen Menschen sinden: nicht immer ein Ideal von Mann, wie er selbst es wohl andeutet, immer aber einen Charakter, an dem man sich erbauen mag.

Die Paraenese selbst nun, in der Isokr. or. II nachgeahmt ist, umfasst c. 29—117. Direct citirt wird c. 48: ἄρχοντος μέν τινες ἔφασαν ἀρετὴν ἐκ μικρᾶς μεγάλην πόλιν ποιῆσαι· ἐγω δὲ μᾶλλον ᾶν φαίην τὸ ἐκ φαύλης σπουδαίαν παρασκευάσαι, was sich gegen II 9 richtet: οἶμαι δὴ πάντας ᾶν ὁμολογῆσαι προσήκειν αὐτοῖς (sc. βασιλεῦσι) πόλιν . . . μεγάλην ἐκ μικρᾶς ποιῆσαι.²) Sonst hat der Patriarch gewöhnlich nur den Gedanken vom Isokrates entlehnt und dabei mit ganz geringen Ausnahmen kaum einen Anklang an das Original gewahrt. Diese Paraphrasen geben für die Textkritik des Isokrates nichts aus; vgl. c. 34 διὰ τοῦτο δεῖ — ἀλλότριον und wörtlicher c. 71 aus II 32—34; c. 40 κτῶ τοίνυν φίλους — ἀρίστους aus II 27; c. 40 ζήτει — ἀληθῆ μᾶλλον aus II 27 (ἡδέα: ἥδιστα); c. 40 διὸ μέγιστον — δυναμοῦσιν und τοσοῦτον — κολάκων aus II 28; c. 41 τῶν ἀπορ-

<sup>1)</sup> Der erste Brief in der Ausgabe der Photiosbriese London 1651.

<sup>2)</sup> Vgl. schon die Polemik des Aristoteles (Staat 1326 \* 9 f.): σἴονται μὲν οὖν οἱ πλεῖστοι προσήχειν μεγάλην εἶναι τὴν εὐδαίμονα πόλιν: εἰ δὲ τοῦτ' ἀληθὲς χτὲ.

φήτων — ἀνατίθει aus II 30 λάνθανε κτέ.¹); c. 42 διὰ μὲν γὰρ κτέ. aus II 15 (περὶ τοὺς ἀρχομένους σπουδή καὶ κηδεμονία: φιλόπολις — φιλάνθρωπος); c. 45 inc. aus II 21 (εὔνοια); c. 45 ἀείμνηστον — καταλείψεις aus II 38 (und 32?); c. 47 inc. aus II 23 δεινὸς κτέ.; c. 48 οἱ γὰρ ἐκείνων — εἶναι aus II 27 πάντες — νομιοῦσιν; c. 51 ὁ τῶν — τοῖς ὑπὸ χεῖρα²) aus II 30; c. 57 inc. aus II 29 ἄρχε κτέ.; c. 61 aus II 27 und I 37 (ἀναφέρει: ἀναθήσουσιν). Der Schluss des Briefes in seiner kurzen Zusammenfassung aller der Einzelmahnungen ist in unverkennbarem Rückblick auf Euagoras 43 ff. geschrieben; direct καὶ μηδεμίαν ὁραστώνην καρτερίας καὶ καλῶν πόνων ἀνταλλασσόμενος aus IX 43 ὁλίγοις πόνοις πολλὰς ὁραστώνας κτώμενος κτέ. in Verbindung mit § 42 καὶ τὰς ἀληθινὰς τῶν ὁρθυμιῶν — καρτερίαις ἐνούσας.

Und schliesslich hat noch ein Mann auf dem Throne von Byzanz mit Rückblick auf die Paraenesen des Isokrates geschrieben, Manuel II Palaiologos, der eigentliche kaiserliche Vertreter der national-griechischen Renaissance — denn es giebt wirklich eine solche, obgleich sie gemeinhin nicht erkannt oder missverstanden wird. Die Schrift, in welcher der Kaiser sich an Isokrates gelegentlich anlehnt, trägt den Titel ὑποθηκαι βασιλικης διαγωγής und ist an seinen Sohn Johannes, der später als achter dieses Namens zum Unglück des Reiches dem Vater folgte, gerichtet<sup>3</sup>); das aus den ersten Buchstaben der 100 Capitel des Buches sich zusammensetzende Akrostichon lautet: Βασιλεὺς βασιλεῖ Μανουήλ Ἰωάννη, πατὴρ υίῶ, ψυχῆς ψυχῆ καρπὸν τροφὴν ἐμῆς τῆ σῆ ὁποιασοῦν ἀκμαζούση ἡ θεὸς εἴη κοσμήτωρ. Δ΄ Die Schrift ist schwerlich vor 1410 und sicher vor 1417 verfasst<sup>5</sup>); sie ist sehr langweilig. — In der Vorrede (p. 18) heisst

<sup>1)</sup> Dass Photios dies aus Isokrates herübernahm, ist für ihn sehr charakteristisch.

<sup>2)</sup> Für ἐπόχειρα der Ausgabę.

<sup>3)</sup> Einzige Ausgabe von Leunclavius, Basel 1578.

<sup>4)</sup> Zu lesen:

βασιλεύς Μανουήλ πατής ψυχης καςπον έμης όποιασούν, ξή θεός είη κοσμήτως. βασιλεί Ἰωάννη υίῷ ψυχη τροφήν τη ση ἀκμαζούση,

<sup>5)</sup> Die Zeit ergiebt sich aus dem Procemium: Ἐν Πελοποννήσφ σε λιπών ἐξ Ἰταλίας ἐρχόμενος (ῷ πῶς ἐνεγκεῖν ἐδυνήθην) ἦσθά τε (cxi: δὲ ed.) παι- δίον ἔτι καὶ παιδείας οὐ συχνῆς μετέχων διὰ τὴν ἡλικίαν . . . . ἄρτι δέ γε μειρακίφ γεγονότι καὶ πρὸς ἡμᾶς παραγεγονότι, wozu das Folgende lehrt,

es ausdrücklich: δηλοῦσι δὲ Δίων, Ἰσοχράτης, πολλοὶ ἕτεροι βασιλιχούς μέν λόγους όνυμασθέντας χαὶ πρὸς αὐτούς βασιλέας πολλούς τινας γεγραφότες — παρ' αὐτιῶν ἐγὼ τὰς γνώμας ταύτας έρανισάμενος καὶ προσέτι θειοτέρων άνδρων, προσθείς τι καὶ παρ' ἐμαυτοῦ ἴσως οἰ πάντη φαῦλον οὕτως έλευθέρως καὶ πατρικώς, ώς αν είποι τις, απέδωκα όφέλημα τε καὶ δώρον κτέ., in Wirklichkeit ist aber sehr wenig von Dion darin und noch weniger von Isokrates. Anklänge findet man oft, aber sie sind zumal in dieser Schrift ohne Nutzen für die Kritik, da unsere Ueberlieferung durch den Urbinas fast 400 Jahre vor der Zeit des Manuel beginnt. Dies ist es auch, was mich selbst die folgenden directen Citate nicht ohne ein gewisses Bedenken hinsetzen lässt; ich rechtsertige sie als einen Beitrag zu dem noch recht dürren Capitel vom Nachleben der Antike. c. 46 καλόν καὶ λίαν έπαινετον αντί των ήδέων τα βέλτιστα, έαν μη αμφότερα έξη, λαμβάνειν, ούτω πω τῷ ξήτυ ρι εἴρηται, vgl. II 45 (βέλτ.) und I 45 (ήδέων). — c. 82 πείθοις αὐτοὺς — ώς ἄρ' ἐκείνων ἄμεινον τὸ ἐκείνων συμφέρον ἐπίστασθαι schliesst sich an II 20 so eng an, dass man für die Handschrist des Manuel äuervor  $\dot{\epsilon}\alpha v \tau \tilde{\omega} v$ , wie in  $\Gamma \Delta^{\alpha} E^{\alpha}$ , als Lesart erkennt;  $\dot{\epsilon}\alpha v \tau \tilde{\omega} v$  om. 5 Mass.

dass Johannes schon längere Zeit μειράχιον ist. Die Rückkehr Manuels aus Italien findet 1403 statt; damals war Johannes (geb. 16. Dec. 1389) wirklich noch jung; andererseits ist, obwohl gleich nach dem Citirten seine strategischen Eigenschaften gerühmt werden, noch nicht davon die Rede, dass er schon als selbständiger Heerführer austreten solle, was er 1417 im Kriege gegen die fränkischen Moreaten thut (Herzberg, Gesch. Griech. im M.-A. II 433); also der terminus ante quem gesichert, der post quem ergiebt sich annähernd aus dem Angemerkten. Die Einleitung lehrt ferner, dass noch zwei Schriften desselben Kaisers an denselben Sohn existirten, die eine versasst, als er den Knaben im Peloponnes liess, die andere dem αξτι μειραχίφ γενομένφ zugeeignet; nach beiden die vorliegende Paraenese. Noch später als diese fallen die ebenfalls bei Leunclavius abgedruckten recht langweiligen und seichten sieben philosophischen Abhandlungen; auch sie sind an Johannes gerichtet. - Uebrigens ist es sehr bemerkenswerth, dass Johannes im Peloponnes erzogen wird: da ist Renaissance, denn da ist Gemisthios Plethon. Ich bemerke hier, was den Geschichtsschreibern dieser Periode zu entgehen scheint, dass die von Theodoros von Misithra 1427 ausgestellte und von dem besprochenen Johannes — damals nun schon Kaiser — bestätigte Schenkungsurkunde an Plethon, durch die er Grundbesitz erhält, sowie die Bestätigung derselben für die Söhne des Philosophen (1450) erhalten und bei Miklosich-Müller, Acta et diplomata Graeca medii aevi III 173. 174. 225 veröffentlicht sind.

— c. 12 Ίσοχο. δίδωσι γνώμην ἔχειν μὲν ἡδέως πρὸς ἅπαντας παραινοῦσαν, χρῆσθαι δὲ τοῖς βελτίστοις aus I 20, indem es mit Is. und Georgid. δὲ bietet, wo Anton. πλὴν χρῶ hat.

So sind wir bis in die Renaissance gekommen, wo gerade die Rede an Nikokles, oft mit der dritten ( $N\iota\kappa\kappa\lambda\tilde{\eta}\varsigma$ ) und noch öfter mit der Demonicea zusammen, unzählige Male abgeschrieben, in das Lateinische übersetzt und von den Humanisten ihren fürstlichen Gönnern dedicirt wurde. Von den vielen zum Theil schönen Dedicationsexemplaren, welche ich auf italienischen Bibliotheken sah'), ist vielleicht das geschmackvollste das auf der Pisaner Universitätsbibliothek befindliche Exemplar (S 4, 339), worüber anderen Ortes. Ueberhaupt musste ein Isokrates so recht der Schriftsteller für jene formfrohe Zeit sein, da unter der neu aufstrahlenden Sonne Homers das Ideale auf jedem Gebiete noch einmal zum Ausdrucke rang. Es giebt eben nicht blos einen 'Lukian in der Renaissance'; wer es einmal unternähme, eine Geschichte der Isokratesstudien zu schreiben, würde von einem 'Isokrates in der Renaissance' mehr, als man gemeinhin glaubt, zu sprechen haben, denn er wird sinden, dass dieser Redner höher als in der Renaissance<sup>2</sup>) nur noch zu seinen Lebzeiten im vierten Jahrhundert in Athen geschätzt worden. Ich habe, da ich ihn in dieser Zeit schilderte, nichts weniger thun wollen, als ihn zum Tugendhelden machen: einen Mohren kann man nicht weiss waschen. Er war kein grosser Charakter wie Demosthenes, er war auch kein Denker und scharfer Kopf wie Platon und Aristoteles, trotzdem aber hat dieser flache und rein formal angelegte Mensch durch seine Schriften wie seine Schule

<sup>1)</sup> Als Curiosum: cod. Barb. gr. II 16 fol. 62 enthält eine lateinische Uebersetzung dieser Rede von Papst Urban VIII.

<sup>2)</sup> Zeugniss aus der Hochrenaissance (1522 aber noch unter Iulius II; vgl. Burckhardt Cult d. R. I 4 125, 2): Petri Alcyonii, Medices legatus sive de exilio (ed. Mencken Analecta de calamitate litterarum, Leipzig 1707) p. 104: eximius orator Isocrates refert, cuius quidem optimis praeceptis et fumma eloquentia adductus, saepius laudare foleo, quam fortasse necesse sit (80); Poliziano liest ihn in Florenz aus der Medicea privata 1482: Ausleiheregister Arch. stor. ital. XXI 285; vgl. ibid. 288. — Nebenbei: noch im 18. Jahrhundert hat man ein grosses Stück Isokrates abgeschrieben; diese Handschrift, n. 88 der Εὐαγγελική σχολή zu Smyrna (Katalog von Papadopulos p. 43 f.), enthält als Stück 8 Demon. 9—13 Basilius. 14—20 an Nikokl. Euag. Nikokl. Bus. g. Soph. Philipp. Dieselbe Bibliothek (cod. 50) lehrt einen Daniel Kerameus als Isokratesinterpretator kennen.

eine Rolle gespielt, wie sie grösser nicht gedacht werden kann. Ich wollte das Verständniss für seine Bedeutung als Redner und Politiker heben, weiter nichts, darum habe ich ihn als Menschen aufgegeben, an dem wirklich wenig bleibt. Das ist das Aequivalent. Aber ich that jenes noch nicht einmal zur Genüge: ich hatte sein Verhältniss zur zeitgenössischen Tragödie nicht verstanden und war ebenso im Unrecht, ihm eine Einwirkung auf das Drama seiner Zeit abzusprechen, wie Susemihl (Phil. Anz. XV 242, 1) im Recht war, eine solche für ihn in Anspruch zu nehmen. Dieser hätte mir ein Zeugniss entgegen halten können, gegen das es einen Apell nicht giebt, und das mir erst später bekannt wurde. Ein Stein¹) hat ein didaskalisches Fragment von Siegern im tragischen Agon an den grossen Dionysien erhalten: vier Namen hinter einander gehören dort der Schule des Isokrates an. Also die Bühne hat dieser Redner seiner Zeit ebenso beherrscht, wie er in die Entwickelung der Beredsamkeit und Geschichtsschreibung bestimmend eingriff: Platon und Aristoteles wussten, mit wem sie zu kämpfen hatten. Man gewinnt hierfür das rechte Relief, wenn man zugleich sieht, wie dieselben Männer den später und jetzt auch noch so hochgepriesenen Xenophon behandeln. Sie wollen ihn nicht kennen.<sup>2</sup>) Und Isokrates, der mit ihm aus dem gleichen Dorfe stammte, mit ihm denselben Lehrer hörte? er mag ihn nicht. Isokrates steht damals eben mit Platon und Aristoteles auf gleicher Stufe, Xenophon unter ihnen; kaum dass er selbst gegen diesen mit spitzigem Worte direct sich wendet: er giebt durch einen Schüler die Antwort, da er die griechische Geschichte, die eben sein Landsmann vollendet hatte, Theopomp noch einmal schreiben heisst.

<sup>1)</sup> Mitth. d. ath. Inst. V 326 (= C. I. A. II 977), ein Zeugniss, dessen Bedeutung Koehlers umfassendem Blicke natürlich nicht entgehen konnte:  $K\alpha \varrho$ -zi]vos  $\Delta I \mid [A\sigma \tau v]\delta \dot{\alpha}\mu\alpha\varsigma \Gamma[II]I \mid [\Theta \epsilon o]\delta \dot{\epsilon} x \tau \alpha\varsigma \Gamma[II \mid [A\varphi \alpha]\varrho \epsilon \dot{\nu}\varsigma II.$ 

<sup>2)</sup> Doch ist immerhin möglich, dass Aristoteles in der Theorie von der Tyrannis (Staat 1313 a 34 — 1315 b 10) einige Züge entlehnt habe; constatiren wird man es schwerlich können. 1313 b 6 καὶ τὸ τοὺς ἐπιδημοῦντας αἰεὶ φανεροὺς εἶναι καὶ διατρίβειν περὶ θύρας. — καὶ τᾶλλα ὅσα τοιαῦτα Περσικὰ καὶ βάρβαρα τυραννικά ἐστι klingt stark an Cyrop. VIII 1, 16 an πρῶτον μὲν ὁπόσοι ὅντες ἱκανοὶ ἄλλων ἐργαζομένων τρέφεσθαι μὴ παρεῖεν ἐπὶ τὰς θύρας τούτους ἐπεζήτει — 20 ἐπιζητεῖ δὲ καὶ ὁ νῦν βασιλεὺς, ῆν τις ἀπῆ οἶς παρεῖναι προσήκει. Gleichwohl ist der Gedanke so allgemein, dass man nicht gezwungen wird, innere Abhängigkeit anzunehmen, besonders wenn man auch sieht, wie 1313 b 14 ἀτακουστὰς beim Hieron erwähnt werden, wo man eine Beziehung auf ἀτακουστεῖν Cyrop. VIII 2, 10 zu haben hoffte.

III.

Korais hat (ad. vol. II 1 zu or. I 1) die Nachricht des Konstantinos Porphyrogennetos 1), der Adressat der isokratischen Rede, Demonikos, sei König von Kypern gewesen, für unglaubwürdig erklärt und ebenso die Angabe des Tzetzes2), Demonikos sei ein Sohn des Euagoras gewesen, als falsch abgewiesen. Th. Henkel?) hat noch darnach das Gleiche thun zu müssen geglaubt, indem er das Zeugniss des Kaisers πάντων άτοπώτατον und das des Tzetzes πολύ (δ') ἔτι γελοιότερον nennt. Korais, der sich ruhig und rein sachlich mit der Ueberlieferung absindet, konnte es nicht besser wissen; aber ein tückisches Walten der Nemesis ist es, dass sie den Abnehmer des grossen Griechen, welcher den Mangel eigenen Nachforschens durch Schärfe des Ausdrucks ersetzen zu können glaubte, in einer Zeit schreiben liess, wo, wer der Sache wirklich nachging, schon hätte wissen können, dass die Notiz bei Konstantin eigentlich richtig ist; und bald darauf erhielten sogar die Angaben des Tzetzes ihre urkundliche Bestätigung. Das erstere lehren die Legenden der kyprischen Münzen, die Vogüé im Jahre 1868 veröffentlicht hatte4); sie sind jetzt nebst dem anderen zugehörigen Material von Deecke (bei Collitz Dial.-Inschr. I p. 51 ff.) zusammengestellt. n. 151: Av.  $\Delta \alpha \mu o \nu i [x \omega]$  Rv.  $\beta \alpha \sigma \iota [\lambda \epsilon F o \varsigma]$ , d. h. Konstantinos hat nicht gelogen, nur ungenau ist seine Angabe über das Herrschaftsgebiet; denn nach einer phönikischen Münze (Vogüé n. 17) ist Damonikos — so hiess er natürlich in dem Landesdialect - König von Kition, nicht von Salamis, wie auch Tzetzes vermuthen lassen muss, dessen Angabe sonst durch die Münze bei Deecke n. 179 Av. βασιλέρος Νιχοχλέρος Rv. βασιλέρος Δαμονί[xω] κασιγ[νήτων] vollauf bestätigt wird, da Damonikos auf ihr Bruder des Nikokles heisst. Ist übrigens die Vermuthung gestattet, dass Nikokles deswegen auf der einen Münze und auch sonst noch neben Damonikos erscheint, weil er als Herrscher von Salamis

<sup>1)</sup> De themat. 15: 'Ισ... πρὸς Δημόνικον τὸν αὐτῆς (εc. Κύπρου) βασιλεύοντα λόγους διαφόρους πεποίηκε.

<sup>2)</sup> Chil. XI 658 f.: Θανόντος Εὐαγόρου δὲ γράφει πρὸς παῖδα τούτου, ἡ κλησις ἡν Δημόνικος, πολλὰς τὰς παραινέσεις.

<sup>3)</sup> Θεοδώρου 'Αγχυλίωνος των π. 'Ισ. ζητήσεων βιβλίον πρωτον Progr. Rudolstadt 1877, σελ. α'.

<sup>4)</sup> Vogüé, Mélanges d'archéologie orientale, Appendice numismat. p. 16 Abbildung taf. XI n. 17. — Eine Münze des Damonikos auch abgebildet bei Kékulé, die Reliefs an der Balustrade der Athena Nike S. 1 Vignette.

seit Euagoras I zugleich je nach den Zeiten factischer oder nomineller Souverain der ganzen Insel war? So haben in den von Reitzenstein in der Vaticana gefundenen Palimpsestblättern, deren Publication bevorsteht¹), der Herausgeber sowohl wie ich unabhängig von einander ergänzen zu müssen geglaubt: τῶν ἐν Κύπρφ βασιλέων Νικοκρέοντά τε τὸν Σαλαμίνιον καὶ τοὺ[ς ὑπ' αὐτῷ ἀρ]χομενους Πασικράτην τὸν Σόλιον καὶ Νικο[κλ]έα τὸν Πάφιον τοῦτον (nicht ταυτὸν?) καὶ ἀνδροκλέα τὸν ἀμαθούσιον. Die Notiz geht noch auf ol. 113, 3; die Schrift stammt aus der Zeit der zweiten Sophistik.

Man wird sagen, dass mit dem Nachweis der Identität der Namen noch nicht die von den byzantinischen Autoren berichtete ldentität ihrer Träger erwiesen sei; doch werden auch diese die folgenden Erwägungen sicher stellen. Innere wie äussere Kritik haben die Demonicea als Fälschung erwiesen<sup>2</sup>), die nicht nur im Anschluss an die erste Nicoclea, wie Albrechts Zusammenstellungen (Philol. 43, 244 ff.) zeigen, sondern auch, wie oft bemerkt, als directe Aussührung der Worte der letzteren Rede et zig exléξειε τών προεχόντων ποιητών τας καλουμένας γνώμας κτέ. (§ 44) gearbeitet ist. Soll man es nun als Zufall hinnehmen, dass die Rede, die als Gegenstück und Ergänzung zu der an einen kyprischen König gerichteten Rede verfasst ist, einen Mann als Adressaten hat, den wir auch als König in Kypern kennen? Und sollen wir das gerade bei einer notorisch aus der Rhetorenschule stammenden Rede annehmen? Ich denke, es hiesse das Wesen der Rhetorik verkennen, wollte man nicht ohne weiteres zugeben, dass die Wahl des fingirten Adressaten durch den Wunsch bestimmt wurde, die Parallele mit der Nicoclea recht vollständig zu Hat also auch nicht Isokrates selbst die Rede an den König Damonikos gerichtet, so hatte ihr Versasser doch diesen nun auch uns bekannten König auf Kypern im Sinne. Eine Aenderung erlaubte sich aber der Verfasser dabei, die ihn gleichfalls als Rhetor erkennen lässt; das drückt das Argument zur Rede

<sup>1)</sup> Jetzt veröffentlicht als Breslauer Habilitationsschrift unter dem Titel Arriani τῶν μετ 'Αλέξανδρον libri septimi fragmenta e codice Vaticano rescripto edita; die Stelle p. 24, wo τοὺ[ς ὑπ' αὐτῷ γε]νομένους im Texte, was auf dasselbe hinausläuft. Vgl. Diodor. Xl 42.

<sup>2)</sup> Auch M. Schneider, der Sohn des Herausgebers der besten commentirten Ausgabe des Isokrates, giebt jetzt in der von ihm besorgten Auflage vol. Il p. VI die Zahl der Demonicea in Klammern [1].

scharf aus: βούλεται συμβουλεύειν, πῶς δεῖ ζῆν τὸν ἰδιώτην, καὶ τοῦτο ποιεῖ ἐνταῦθα διὰ τοῦ Δημονίκου, καὶ τὸ πῶς δεῖ βασιλεύειν προβαλλόμενος τὸν Νιχοχλέα. Um eben die erganzende Parallele auch nach dieser Seite hin vollständig zu machen, wurde der Fürst zum Unterthanen gemacht und ihm ein Vater gegeben, der einen Namen trägt, der zwar in den kyprischen Königslisten nicht vorkommt, doch aber den adlichsten Klang für den Griechen hatte '); gleichwohl erkennt man den fürstlichen Vater noch an einer Stelle.<sup>2</sup>) Die Zeit des Verfassers lässt sich nun durch jene Metamorphose des Damonikos wenigstens annähernd bestimmen. Als politische Weisheit lehrt § 36 πείθου μέν τοις νόμοις τοίς υπό των βασιλέων κειμένοις ισχυρότατον μέντοι νόμον ήγοῦ τὸν ἐκείνων τρόπον, was auch im Anfang desselben Paragraphen steht μιμοῦ τὰ τῶν βασιλέων ἤδη — ὥστε σοι συμβήσεται — την πας' έχεινων εύνοιαν βεβαιοτέραν έχειν: hieraus folgt, dass der Verfasser in einem monarchischen Staate lebte; denn da die Rede eine Fälschung ist und einen in einem monarchischen Staate wirklich lebenden Adressaten nicht hat, dem zu Nutz und Frommen etwa diese Regeln gegeben werden könnten, so sind dieselben allein für den anonymen Verfasser charakteristisch. Die Zeit der blühenden Monarchie führt dann gleich etwas tiefer in das dritte Jahrhundert hinein. Da ferner die Rede in den Kanon der Isokratesreden aufgenommen ist, und dieser im ersten Jahrhundert v. Chr., wenn nicht gar schon im zweiten Jahrhundert

<sup>1)</sup> Mit dem aus der Antike überlieferten Material (bei Engel, Kypros II 325 f. 696) hat Six die Münzangaben so zu vereinigen gesucht, dass, da nach [Isokrates] Hipponikos des Damonikos Vater ist, andererseits die Münze n. 179 den Nikokles und Damonikos als Bruder bezeichnet, dieser letztere vom Euagoras etwa nach einer Hochzeit mit einer Tochter des Königs adoptirt sei; doch setzt Six selbst hinzu (Numism. Chron. Ser. III vol. 2, 96 anm. 18): sans cela, il faudrait admettre deux personnages du nom de Démonicus, que Tzétzès aura confondu selon son habitude. Ich denke, die im Text gegebene Darstellung beseitigt den Synkretismus Six's auf Kypern; Hipponikos ist fingirt, und Damonikos wirklich Euagoras' Sohn. Six a. a. 0. 98 bestimmt die Regierungszeit des Damonikos auf c. 374-368. Die Wahl mag auf Damonikos als Adressaten des Falsificats auch deshalb gefallen sein, weil er, wie Vogüé und Six bemerken, den Münzen nach durchaus die Bahnen des Euagoras und Nikokles wandelte und nicht ohne Verbindung mit Künstlern aus Athen gewesen sein kann.

<sup>2) § 11</sup> ἐπιλίποι δ' αν ἡμας ὁ πας χρόνος, εἰ πάσας τὰς ἐχείνου πράξεις χαταριθμησαίμεθα.

v. Chr. festgestellt wurde'), so muss die Rede bereits um diese Zeit existirt haben. Also zwischen 300 und 100 v. Chr. mag man sie sich geschrieben denken.<sup>2</sup>) Dazu stimmt ihre Form. den masslosen Gebrauch der technischen äusseren Mittel, wie ihn nur die Prosa gewisser Schulen in der Frühzeit der attischen Beredsamkeit zeigt, giebt sie sich ebenso wohl als ein Kind der formlosen Zeit, die auf die Höhe des vierten Jahrhunderts folgt, zu erkennen, wie sie sich durch mehrfachen abgeschmackten und ungeschickten Gebrauch jener rhetorischen Mittel und durch das wüste Durcheinander des Inhalts kaum als etwas anderes als eine Schülerarbeit charakterisirt. Dass hier durch keine Gewaltsamkeit zu helfen ist, hat Jahrs verunglückter Ordnungsversuch bewiesen; wenn somit die Kritik im Grossen nicht am Platze ist, da sie nur dem impotenten Autor aufhelfen könnte, so bleibt allein der Kleinkritik zu thun übrig. Und hier ist allerdings wohl noch etwas zu thun.

§ 24 μήτε μετὰ βλάβης πειρῶ τῶν φίλων μήτ' ἄπειρος εἶναι τῶν ἑταίρων θέλε. τοῦτο δὲ ποιήσεις, ἐὰν μὴ δεόμενος τὸ δεῖσθαι προσποιῆ. περὶ τῶν ἡητῶν ὡς ἀπορρήτων ἀνακοινοῦ μὴ τυχών μὲν γὰρ οὐδὲν βλαβήσει, τυχών δὲ μᾶλλον αὐτῶν τὸν τρόπον ἐπιστήσει. Man erkennt, einmal darauf hingewiesen, sofort, dass die Worte περὶ τῶν ἡητῶν — ἀνακοινοῦ ) den Zusammenhang unterbrechen; denn μὴ τυχών κτέ. begründet

<sup>1)</sup> Ich habe mich vielleicht noch nicht vorsichtig genug ausgedrückt. Buermann (Wochenschr. f. kl. Phil. 1885, 622) hat mich darauf aufmerksam gemacht, dass man die Aufstellung des überkommenen Canons der isokratischen Reden eher auf die Pergamener als auf die Alexandriner zurückzuführen haben wird: ich halte die von Brzoska ausgeführte Hypothese Reifferscheids noch aus anderen als den bisher vorgebrachten Gründen entschieden für richtig, kann aber nicht ohne weiteres und so, wie die Frage heut noch steht, zugeben, dass die Autoren des Canons nothwendig auch die der vorliegenden Corpora der Redner sein müssen.

<sup>2)</sup> Blass hat Att. Bereds. III 2, 352 die II 419 auf Grund der Beziehungen der Demonicea zur anaximeneischen Techne versuchte Datirung jener Rede zurückgenommen.

<sup>3)</sup> Hier ist Theogn. 73 f. πρῆξιν μηδὲ φίλοισιν ὅλως ἀναχοίνεο πᾶσιν παῦροί τοι πολλῶν πιστὸν ἔχουσι νόον, zu welcher Stelle, wie ich sehe, Bergk auch die im Text behandelten Worte des Isokrates bespricht; er stellt sie nach ἐπιστήσει; aber auch da sind sie ohne jede Verbindung nach vorn und hinten und erweisen sich selbst nach dieser Correctur als fremdartig in dem Satzgefüge.

das Vorhergehende: 'Bitte, wenn du auch nichts nöthig hast; denn erhältst du es nicht, hast du keinen Schaden; erhältst du es, weisst du erst recht, woran du bist'. Dagegen passt 'Spreche von Alltäglichem wie von Geheimnissen' zu τυχών nicht, dem eben allein das δεῖσθαι entspricht. Stehen die Worte περὶ — ἀνακοινοῦ also sicher nicht an ihrem Orte, so sind sie doch sicher auch dem Zusammenhange nicht fremd: sie geben ein anderes Mittel, sich ἄνευ βλάβης über seine Freunde zu vergewissern. Ich halte sie für eine Glosse, die vom Rande in den Text drang. Ist es übrigens ein Zufall, dass sich περὶ τῶν ὁητῶν ὡς ἀπορρήτων ἀνακοινοῦ ohne weiteres in den Hexameter

ωσπες ἀποςρήτων πεςὶ τῶν ζητῶν ἀναχοινοῦ umsetzen lässt? Denselben Gedanken bietet noch § 34 in etwas modificirter Fassung: πεςὶ ὧν ἂν αἰσχύνη παςρησιάσασθαι — χρῶ τοῖς λόγοις ὡς πεςὶ ἀλλοτρίου τοῦ πράγματος οὕτω γὰρ τὴν ἐχείνων τε διάνοιαν αἰσθήσει καὶ σεαυτὸν οὐ καταφανῆ ποιήσεις.

Auch die Worte § 29 στέργε μέν τὰ παρόντα, ζήτει δὲ τὰ βελτίω stehen so ausser allem Zusammenhange nach vorn und hinten, dass, wenn ein anderes Moment hinzukommt, das sie als unecht erscheinen lässt, ihre Tage als ursprünglicher Text gezählt sein dürsten. Dieses sinde ich nun in der Gestalt der Sentenz des Gnom. Bar. n. 127 (= Byz. 206) στέργε μέν τὰ παρόντα, ζήτει δὲ τὰ βελτίω μη διὰ φιλαργυρίαν, άλλὰ διὰ τὸ δύνασθαι φίλω σπουδαίω βοηθείν. Denn wie sollte wohl Jemand darauf gekommen sein, die ganz allgemeine Sentenz στέργε — βελτίω durch die Worte, die ihr im Isokratestext direct voraufgehen, aber ohne jeden gedanklichen Zusammenhang mit ihr sind 1), zu begründen, wenn er jene da fand, wo sie heut steht? Es scheint mir daher in hohem Grade wahrscheinlich, dass der Redactor des Florilegimus, der sehr verständig durch φιλαργυρίαν — aus πρός δὲ τὸν κτέ. gewonnen — den Unsinn τοῦ τε μεγάλην ζημίαν έχτεισαι δύνασθαι ersetzte, jenes στέργε μέν τὰ παρόντα, ζήτει δὲ τὰ βελτίω am Rande neben diesem Paragraphen gefunden und

<sup>1)</sup> Die Stelle lautet § 28: τίμα την ὑπάρχουσαν οὐσίαν συοῖν ἕνεχεν, τοῦ τε ζημίαν μεγάλην ὑρασίως ἐχτεῖσαι σύνασθαι (cf. Anal. Isocr. p. 20, 2) καὶ τοῦ φίλφ σπουσαίφ συστυχοῦντι βοηθησαι πρὸς σὲ τὸν ἄλλον βίον μησὲν ὑπερβαλλόντως ἀλλὰ μετρίως αὐτην ἀγάπα, στέργε μὲν τὰ παρόντα, ζήτει σὲ τὰ βελτίω (cf. l. c. p. 21, 2).

es nach  $\mathcal{E}\nu\mathcal{E}\mathcal{E}\mathcal{E}\nu$  aufnehmen zu müssen geglaubt hat, während es später, und wenigstens ohne den Zusammenhang zu unterbrechen, am Schluss des Paragraphen in den Text eingeführt wurde.

§ 42 entsprechen sich οὐτ' εὐτυχῶν ἔσει περιχαρής οὔτε δυστυχῶν περίλυπος, dagegen ist die Concinnität in dem Folgenden nicht gewahrt: χαῖρε μὲν ἐπὶ τοῖς συμβαίνουσι τῶν ἀγαθῶν, λυποῦ δὲ μετρίως ἐπὶ τοῖς γιγνομένοις τῶν κακῶν. Der Grund hierfür ist in der Quelle dieser Sentenz zu suchen:

Theog. 657: μηδεν ἄγαν χαλεποῖσιν ἀσῶ φοένα μηδ' ἀγα-

χαῖς<sup>2</sup>, ἐπεὶ ἔστ<sup>2</sup> ἀνδρὸς πάντα φέρειν ἀγαθοῦ. Archiloch. frg. 66: ἀλλὰ χαρτοῖσίν τε χαῖρε καὶ κακοῖσιν ἀσχάλα

μὴ λίην.

Es entspricht diese Mahnung, im Glück sich zu freuen, mit Massen im Leiden zu trauern, dem anderen Zuge des griechischen Charakters, der sein Glück froh und stolz zeigen mag, sein Unglück zu verbergen sucht. Hierfür ist Pindar frg. 42 die klassische Stelle:

'Αλλοτρίοισιν μη προφαίνειν, τίς φέρεται μόχθος ἄμμιν' τοῦτό γε τοι έρεω.

καλών μεν ών μοιράν τε τερπνών ές μέσον χρή παντί λαφ δεικνύναι· εί δέ τις άνθρώποισι θεόσδοτος άτα

προστύχη, ταύταν σκότει κρύπτειν ἔοικεν.

Die negative Seite dieses Gedankens allein, sein Missgeschick zu verbergen, kehrt unzählige Male wieder. 1) Vgl. Pind. Pyth. III 81 ff.

<sup>1)</sup> Vgl. Eur. Hipp. 465 έν σοφοίσι γὰς τάδ' έστὶ θνητῶν λανθάνειν τὰ μη καλά, wo aber das Folgende noch nicht geheilt ist. Wenn Soph. frg. 86, 12 N. und Eurip. frg. 420, 2 κάποκρύψασθαι (-πτεσθαι) neben κάπικρύψασθαι (πτεσθαι) in der Ueberlieserung steht, so spricht für dieses Eurip. frg. 557, 2, für jenes die Isokratesstelle. Eur. frg. 684 steht σοφοί δε συγκρύπτουσω οίκείας βλάβας. Im weiteren Sinne gehört hierher auch die bedenkliche Logik der Deianeira Trach. 596 f. - Zu dem obigen stellt sich Eurip. frg. 422 γίγνωσχε τάνθρώπεια μηδ' ύπερμέτρως άλγει κακοίς γάρ οὐ σὺ πρόσκεισαι μόνη, in welchen Gedankenzusammenhang schliesslich auch das schöne Fragment aus der Hypsipyle (Eur. frg. 757) gehört, das ich seines letzten Verses wegen heranziehe: σεινον γάρ οὐσεν των άναγχαίων βροτοίς; dies ist die echt euripideisch geformte Replik gegen die Sentenz bei Theogn. 472 παν γαρ αναγκαίον χρημ' ανιηρον έφυ, die bei Euenos frg. 8 Bgk. mit dem Schluss πράγμ' ἀνιαρὸν ἔφυ wiederkehrt. Man scheidet gemeinhin nach der Angabe des Eratosthenes (bei Harpocr. v. Ευηνος) zwei Dichter Namens Euenos, zugleich auch zwei Parier, und Bergk (P. L. G. II 4 272 f. vgl. zu Theogn. 465 ff.)

πήματα — δύνανται — χόσμω φέρειν — άγαθοί, τὰ καλὰ τρέψαντες ἔξω; Theog. 441 f.:

Οὐδεὶς γὰρ πάντ' ἐστὶ πανόλβιος άλλ' ὁ μὲν ἐσθλός τολμῷ ἔχων τὸ κακόν, κούκ ἐπίδηλος ὁμῶς.')

Wenn es also im Anschluss an die Sentenz χαΐοε μέν — των κακῶν weiter heisst γίγνου δὲ τοῖς ἄλλοις μηδ' ἐν ἑτέροις κατάδηλος άτοπον γὰς τὴν μὲν οὐσίαν ἐν ταῖς οἰκίαις ἀποκρύπτειν, την δὲ διάνοιαν φανεράν ἔχοντα περιπαπεῖν, so steht das in theilt frg. 1-5 dem jüngeren, der mit dem bekannten Sophisten identificirt wird, zu, 6-9 dem älteren; er findet einen Unterschied zwischen frg. 1-5 und 6-9; ich vermag keinen anderen zu entdecken, als dass 1-5, unter denen mir die Echtheit von frg. 5 nicht eben über jeden Zweisel erhaben ist, weil sie länger sind, deutlich den Sophisten verrathen, 6-8 zu bruchstückartig sind, um ein Urtheil zu erlauben, frg. 9 (woher πολυχρονίην Bergk? die Aristotelesausgaben πολυχρόνιον) sicher auch sophistischen Charakter trägt; daher sehe ich gar keinen Grund, die sämmtlichen neun Fragmente nicht ein und demselben Dichter zu zuertheilen. Somit sind also alle entweder von dem jüngeren oder von dem älteren Dichter. Nun heisst es bei Harpocr. L. c. ausdrücklich γνωρίζεσθαι δέ φησι (d. h. Eratosthenes) τὸν νεώτερον μόνον; hatte aber schon Eratosthenes nichts mehr von dem sog. älteren Euenos, dann widerspricht es aller Wahrscheinlichkeit, das Erhaltene nicht vollständig dem jüngeren zuzuschreiben. [So auch Blass Att. Ber. 2 I 262]. Irre ich nicht, so wird dies durch die Replik des Euripides gegen frg. 8 bestätigt; denn Salz gewinnt die Stelle in der Hypsipyle für ihre Zeit erst recht, wenn der sophistische Dichter sie gegen den dichtenden Sophisten ausspielte. Schliesslich halte ich die Nachrichten von den beiden Euenos — beide Dichter, beide Parier, und der ältere in bedenklichem Dunkel — für nichts. Die Sophisten hatten ein langes Leben; kannte nun Eratosthenes eine Notiz über Euenos aus der früheren Zeit des fünften Jahrhunderts, und glaubte er sie nicht mehr auf den Sophisten der sokratischen Zeit beziehen zu können, so griff er zur Panacee der antiken Litterarhistoriker und schuf zwei Homonyme, so ähnlich wie ein Ei dem andern. Der ältere, der jüngere Dichter und der Sophist werden wohl eine Person gewesen sein, woran doch, dass Aristoteles frg. 8. 9 citirt, gewiss nichts ändert. Da übrigens Diels, Empedokles und Gorgias S. 8, 1 (Abh. der Berl. Acad. d. W. 1884) die Stellen bei Theognis und Euenos herangezogen hat, um zu zeigen, wie für das alte χρημάτων in der Bedeutung von πραγμάτων dieses selbst eingetreten ist, so bemerke ich, dass χρήματα noch Andok. Il 1 (δεινότατον ἁπάντων χρημάτων ἡγοῦμαι, εἰ πτέ.) so steht, was für den Stil dieses Redners wieder einmal charakteristisch ist; die spätere Kunst machte es wie Euripides oben, sie setzt ohne das Substantiv einsach δεινότατον πάντων. Die zweite Sophistik wärmt dann χρημα wieder in dem alten Sinne auf: Λογγίνος τὰ έχτὸς πάντα χρήματα καλεί (Olympiod. in Plat. Phaedr. p. 83 bei Jahn-Vahlen  $\pi$ .  $\psi$ . p. 76).

1) So habe ich die Recepta ὅμως corrigirt, die wegen der Copula in κοὖκ unmöglich ist: 'und zugleich nicht offenbar'.

entschiedenem Widerspruch mit der eben erörterten allgemeinen griechischen Anschauung und kann sich nicht an das vorhergehende χαῖρε μὲν — κακῶν, das zu dem angedeuteten Gedankenkreis gehört, anschliessen. Mit γίγνου beginnt ein ganz neuer Gedanke, und das folgende δὲ darnach führt nicht das μὲν nach χαῖρε weiter, sondern verknüpst nur die Sätze. Es ist also τῶν κακῶν. Γίγνου δὲ zu schreiben. Die Worte ἄτοπον γὰρ κτἑ. stellen sich zu dem Pittakosspruch κακὰ ἐν οἴκφ κρύπτε (Demetr. Phal. bei Stob. Flor. III 79). Ist es schliesslich nicht von Bedeutung, dass an einer Stelle, die aus allen Ecken und Enden zusammengestohlen ist, die Worte γίγνου δὲ τοῖς ἄλλοις μηδ' ἐν ἑτέροις¹) ῶν κατά-δηλος ohne weiteres den Hexameter

γίγνου τοῖς ἄλλοις ἐν μηδετέροις κατάδηλος ergeben? Doch ich habe nicht die Absicht, etwa Fragmente griechischer Spruchpoesie aus der Demonicea herauszuschälen, wie Kock es für die Komiker bei späteren Prosaikern thun zu dürfen glaubt; denn ich halte diese Art der Kritik, selbst methodisch geübt, wohl für einen lusus ingenii, nicht aber für ein Instrument zu kritischer Arbeit der Wissenschaft.

Schliesslich sei noch darauf hingewiesen, dass Agapetos, wie oben schon angemerkt, mehreres der Demonicea entlehnt hat. c. 25 βουλεύου μὲν τὰ πρακτέα βραδέως, ἐκτέλει δὲ τὰ κριθέντα σπουδαίως fast würtlich § 34; c. 30 μηδενὶ χρῶ τῶν πονηρῶν πρὸς τὰς τῶν πραγμάτων διοκήσεις, ὧν γὰρ ἂν ἐκεῖνοι κακῶς διαπράξωνται — δεδωκώς aus I 37, so dass erkennbar ist, dass μηδενὶ ἀνδρὶ πονηρῷ χρῷ (Gnom. Max.) nicht vorlag; ausserdem ἂν mit der übrigen Ueberlieferung gegen Z, das ᾶν auslässt.²) —

<sup>1)</sup>  $\mu\eta\delta$ '  $\ell\nu$   $\ell\tau\ell\varrho\sigma\iota\varsigma$  ist trotz Schneiders Anm. z. d. St. nichts anderes als  $\ell\nu$   $\mu\eta\delta\epsilon\iota\ell\varrho\sigma\iota\varsigma$ ; der Autor zerbrach den Vers allein durch diese Tmesis und die Einfügung von  $\tilde{\omega}\nu$ ;  $d\hat{\epsilon}$  erforderte die Satzverknüpfung.

<sup>2)</sup> Hier sei ein anderes Denkmal erwähnt, das gleichfalls Anlehnung an die Demonicea zeigt, im Texte aber nicht an seinem Platze wäre, weil es, obwohl es älter als die dort angeführte Schrift Manuels II, im Vulgärdialect geschrieben ist und somit aus jenem Rahmen herausfällt. Wenn nicht der Vollständigkeit halber, verdient es sicher schon deswegen Erwähnung, weil es zeigt, wie doch Einzelnes aus dem alten Kern in die neue Form sich hin-über rettete. Es sind die von Maurophrydis, Ἐκλογὴ μνημείων τῆς νεωτέρας Ἑλληνικῆς γλώσσης (Athen 1866) S. 1—16 aus dem Parisin. graec. 2909 herausgegebenen 480 byzantinischen Fünfzehnsilbler, die sich selbst so vorstellen:

Έξ Αλεξίου Κομνηνού τοῦ μαχαρίτου χείνου | λόγοι χρηστοί βουλευτιχοί, πάνυ ώραιωμένοι, | πρὸς τὸν ἀνεψιὸν αὐτοῦ, Σπανέας τὸ ἐπίχλην.

382 B. KEIL

Auch Photios hat die Rede in jenem Brief an Michael von Bulgarien benutzt. c. 40 inc.: § 24; c. 51 εἴτι οὖν — ἀναπέμπει:

Der Herausgeber, welchem die Anlehnung an die Demonicea nicht entgangen ist, bemerkt (προλ. σιλ. ζ), der Versasser sei nicht Alexios I, der Kaiser (1081-1117), ἀλλὰ πιθανώς ἄλλος τις συγγενής αὐτοῦ καὶ σύγχρονος  $\ddot{\eta}$ μιχρον μεταγενέστερος. In Bezug auf die Absassungszeit, welche aus dem Sprachstande erschlossen ist, stimmt ihm Wagner, Medieval greek texts (London 1870) prol. p. X f. bei, hält jedoch an der Identität der Personen des · Verfassers und des Kaisers fest. Gründe bringt keiner von beiden vor. Wären die Verse vom Kaiser Alexios I, so konnte der Titel βασιλεύς, zumal wir uns in byzantinischer Zeit befinden, nicht fehlen; der kaiserliche Name ist unlöslich mit dem Purpur verbunden, mit diesem wird auch jener abgelegt. Als Manuel II sich vom Regieren zurückzieht, nennt er sich Matthaios. Ist also der Name gewahrt, müsste auch der Titel dabei stehen. Dieser durste aber um so weniger fehlen, als die die Ueberschrift vertretenden Verse nicht vom Verfasser selbst sind, der vielmehr, wie μακαρίτου v. 1 beweist, vor nicht langem gestorben ist. Darnach kann der Verfasser nicht der Kaiser Alexios I sein. Dies bestätigt die Fassung der Ueberschrift, wie der Vindob. theol. gr. 244 (Nessel) fol. 117r sie bietet. Sie lautet nach Dr. Strzygowskis freundlicher Mittheilung: γραφαί και στίχοι διδαχής και παραινέσεως λόγοι έξ 'Αλεξίου Κομνηνού τοῦ μαχαριωτάτου πρὸς τὸν τοῦ πρίγχιπος υίὸν μητρόθεν τοῦ ἐγγόνου (? in der Handschrift ἐγχόνου oder ἐγβόνου, womit ich nichts anzufangen weiss): - (Τ)έχνον (so: παιδί Paris., wie v. 5 ηνα σε Vind.: να έσὲ Paris.) μου κτέ. Wie man den Titel nun auch interpretire, sicher ist, dass der Verfasser der Verse nicht Alexios 1 ist; die Verwandtschaftsverhältnisse bleiben unklar. [Ich sehe nachträglich, dass Wagner seine Mcinung geändert hat, da er Sathas' Vermuthung, die sich auf die Fassung bei Wagner, Carm. gr. med. aevi πρός τὸν τοῦ πρίγχιπος υίὸν Καίσαρος Βρυεννίου stützt, a. a. O. p. 1 aufnimmt: Dichter sei Alexios, der Sohn Johannes' II, also Neffe Alexios' I, Adressat Nikephoros Bryennius, der Sohn des Nik. Bryenn. und der Anna Komnena. — Der erste Druck des Gedichtes, Venedig c. 1550 bei Zanetti, dessen Existenz Wagner, mediev. gr. texts p. XI anm. 31 bezweifelte, ist jetzt nachgewiesen von Legrand, Bibliographie hellen. I 285 f.; vgl. desselben Bibliothèque grecque vulgaire I p. VII ff.]. Vgl. noch v. 2 ὀστοῦν ἐχ τῶν οστέων μου και σάρξ έκ της σαρκός μου, und zur Charakteristik v. 353 ff.; für Alexios I kaum denkbar 221 ff. βλέπε μὲ τὸν αὐθέντην σου χτέ., aus [Isocr.] or. I 36 entlehnt. Zur Exemplificirung der Benutzung:

ἀπόφευγε τὰς ταραχάς, φεῦγε καὶ τοὺς κινδύνους · | ἄν σε συμβῇ καὶ κρατυνθῷς εἰς πόλεμον μὲ ἄλλους, | ὡς ἄνδρας ἀγωνίσθητι, νὰ ζήσῃς ν' ἀποθάνῃς · | πάντες γὰρ ἀποθνήσκουσι κᾶν οὕτως κᾶν ἀλλέως κτὲ. Ζυ § 43 πειρῶ ζῆν κατὰ τὴν ἀσφάλειαν, ἐὰν δέ ποτέ σοι συμβῷ κινδυνεύειν κτὲ. . . . τὸ μὲν γὰρ τελευτῆσαι πάντων ἡ πεπρωμένη κατέκρινεν κτὲ., so dass Alexios mit Is. Bekk. Anecd. 153, 31. Stob. ΑΒ πάντων gelesen haben wird (πάντως Stob. Βυ). — v. 70 ff. zu § 35 οὕτω δ' ᾶν κτὲ. — v. 132 ff. zu § 22 Anfang. — v. 244 ff. zu § 24. — v. 362 ff. zu § 25 οὕτως ἄριστα κτὲ. und § 26, namentlich v. 367 πριχοῦ σε τὸ ζητήσουν zu Schluss § 25. —

§ 37 ὧν γὰρ ἂν — ἀναθήσουσιν; c. 74: § 29 μηδενὶ κτέ.; c. 102: § 21 γύμναζε — ὑπομένειν; c. 41 ἀεὶ μὲν — παρόντων: § 26 τῶν ἀπόντων κτέ.; c. 40 πολλοὶ γὰρ κακῶς μὲν πράττουσιν ἐπεκούρησάν τε καὶ συνήργησαν τοῖς φίλοις κτέ., woraus wohl folgt, dass Photios in § 26 die Vulgata πολλοὶ γὰρ ἀτυχοῦσι μὲν τοῖς φίλοις (τ. φ. οπ. ΓΕ) συνάχθονται vorlag. c. 30 προσείχου δὲ καὶ ἅμα τῷ πλήθει καὶ ἐν τῷ φανερῷ zu § 13 (μετὰ τῆς πόλεως) und Xenoph. mem. I 1, 2 (θύων φανερὸς ἦν).

## IV.

In dem soeben erschienenen zweiten Bande der 'Mittheilungen aus der Sammlung der Papyri Erzberzog Rainer' veröffentlicht K. Wessely S. 74 ff. den etwas lückenhasten Text von Isocr. or. V 116. 117, wie er sich aus den Resten einer nach der Schätzung des Herausgebers dem zweiten Jahrhundert n. Chr. angehörenden Papyrusrolle in jener Sammlung sindet. ') Die Publication ist nur Wenigen zugänglich, auch hat der Wiener Herausgeber allein den Blass'schen Apparat benutzt, während für den 'Philippos' gerade die Collationen Bürmanns vorliegen 2), schliesslich differire ich in Bezug auf ein anderes auf Isokrates bezügliches, an gleicher Stelle veröffentlichtes Schriststück, das doch besprochen werden müsste, erheblich von Wessely, daher ich den vorstehenden Abschnitten diesen vierten anschliessen zu sollen glaubte.

§ 114 Col. I. ειχ]εν ει[σ]τουσ ελ\*ληνασ δυναι' ανο\*[μοιω-5 θ]ηναι τοισ ε\*[κεινου] βουλευμα|δ[σιν εστι]ν δε σοι πει\*[σθεν τι τ]οισ  $\ddot{\upsilon}\pi$  εμου \*[λεγομεν]οισ' τυχειν \*[δοξης οι]α[σ] αν αυτοσ 10 \*[βουληθησ ρα]ον γαρ |  $^{10}$ [εστιν εκ των] παρον\*[των κτησασθ]αι την

Col. 1. 1 'am Rande wird, mit einem beistrichähnlichem Zeichen die Variante EC für EIC angeführt' W 2 δύναι' auch Γ pr.: δύναιο ΛΘΙΙΓ . corr. 2 4 βουλήμασιν Γ: βουλείμασιν ΛΘΠ 8 am Schluss 'oσ mit kleineren Buchstaben wegen Raummangels' W 11 πτήσασθαι την Γ pr.: σε s. v. add. 4, πτήσασθαι σε την ΛΘΠ.

v. 152 sf. zu or. Il 28 διόρα κτέ.; dabei erinnert 152 φεῦγε τοὺς κολακεύοντας μετὰ κακοτεχνίας so an das oben citirte τοὺς ἐν ἀπάτη κολακεύοντας des Agapet (oben S. 368), dass man an innern Zusammenhang glauben würde, wenn Alexios sonst nicht Stellen hätte, die bei Agapet sehlen.

<sup>1)</sup> Angekündigt bereits in denselben Mitth. I 51.

<sup>2) &#</sup>x27;Die handschriftliche Ueberlieferung des Isokrates. I. Die Handschrift der Vulgata.' Berlin 1885 (Schulprogr. n. 55). I' (Urbin. 111); Vulgata A (Vat. gr. 65)  $\Theta$  (Laur. 87, 14) II (Paris. gr. 2932).

Col. II. Frg. 1 πειρωμ[αι] προτρε\*πειν επι τασ ευεργε
5 \*σιασ των [ελλ]ηνων \*και πρασίητα και | \*φιλανθρωπιαν ορω \*γαρ τασμεν χαλεπο\*τετασ λυπηρ[ασ] ουσασ \*και τοισ 10 εχου[σι] και \*τοισ εντυγχανουσι: | 10 τασ δε πραστητασ \*υυ μονον επι των \*[.....] και των \*[.....]ν και των 15 Frg. 2 α[λλων ζωων απα]ντων | 15 ευδ[οκιμουσ]ασ αλλ[α] \*κα[ι] τ[ω]ν [θεω]ν τουσ \*μεν των [αγ]αθων \*ημιν αιτ[ι]ουσ 20 οντασ \*ολυμπιο|υσ] προσα|20 γορευομε[ν]ουσ τ[ο]υσ \*δ επι ταισ συμφοραισ \*και ταισ τιμωριαισ \*[ι]εταγμενουσ δυσχε 25 \*[ρ]εστεραστασ επωνυ|25 μιασ εχοντασ και των \*μεν και τουσ ϊδιωτασ \*[κ]αι τασ πολεισ και νε\*[ω]σ και βωμουσ ϊδου

Col. II Frg. 1. 2 ἐπὶ τὰς ΛΘΙΙ: ἐπὶ τε τὰς Γ ενεργε in ras. totid. litt. inter scrib. corr. Γ 3 τὰς τῶν Γ: om. ΛΘΙΙ 4 πραότητα καὶ φιλανθρωπίαν Γ pr.: not. mr., πραότητας καὶ φιλανθρωπίας ΛΘΠΙ' corr. 4 5 'ω klein' W. Unter 5 Paragraphe. 6 f. χαλεπότετας] ' $\mathbf{C}$  ausgestrichen, darüber  $\mathbf{H}$  von derselben  $\mathbf{H}$  and ' $\mathbf{C}$  klein'  $\mathbf{W}$   $\mathbf{9}$  ' $\mathbf{C}$ 1 klein'  $\mathbf{W}$   $\mathbf{11}$  μόνον ΓΛΘΙΙ (μόνων  $\mathbf{E}$ ) ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ζωίων ἀπάντων ΓΘ: ἐπὶ τῶν ζώων καὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ἀπάντων ΛΙΙ  $\mathbf{18}$  ἡμῖν αἰτίους  $\mathbf{\Theta}$ : om. ἡμῖν  $\mathbf{II}$ : αἰτίους ἡμῖν ΓΛ οντα καὶ τὰς] 'καὶ von derselben  $\mathbf{H}$  and ' $\mathbf{W}$ : τὰς  $\mathbf{Is}$ .

Es stehen also δύναι, κτήσασθαι την und πραότητα καὶ φιλανθρωπίαν zu Γ pr., in derselben Anzahl βουλεύμασιν, ἐπὶ τὰς und εὐεργεσίας τῶν zu der in sich einigen Vulgata.¹) Die Stelle, an der aber diese in sich uneins ist, ermöglicht die Zuweisung des Papyrus zu einem ihrer Zweige: ἡμῖν αἰτίους führt auf Θ; diese Handschrift steht also nun, wenigstens in gewissem Sinne, nicht mehr als alleiniger Vertreter ihres Zweiges da. Es erübrigt noch die Lücke Col. II 12, die 'für ζωων zu gross' ist, zu füllen. Die ganze Stelle ist durch Wortversetzungen und Interpolation entstellt; ich halte ζώων schon in Γ für Glosse zu ἄλλων ἀπάντων, welch' letzteres so ohne Zusatz durch den Gegensatz zu τῶν θεῶν gefordert wird; denn die Götter sind hier der Welt, welche ihrerseits wieder in Menschen und das ganze Uebrige zerlegt wird, gegenübergestellt. So erhält man aus

οὐ μόνον ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ἁπάντων in Γ

<sup>1) [</sup>ὑφ̃]or Col. l 9 nicht völlig sicher, daher nicht erwähnt.

οὐ μόνον ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ζώιων ἁπάντων; wurde die Glosse an anderer Stelle in den Satz aufgenommen und der Syntax angepasst, entstand

4Π οὐ μόνον ἐπὶ τῶν ζώων καὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ἁπάντων.

Doch dies nebenbei. Da Col. II 1 sicher ἄ[λλων ζώιων ἁπά]ντων zu ergänzen ist, so folgt, dass der Papyrus an dieser Stelle Γ folgte, daher er auch vorher nur καὶ ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων gehabt haben kann. Darnach ist die Ergänzung der Lücke folgende:

ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων] καὶ τῶν ἀνθρώπω]ν καὶ τῶν ἄ[λλων ζώων ἁπά]ντων.

Es liegt also nichts als einfache Dittographie vor, und anstatt, wie es den Anschein hatte, etwas Neues zu bieten, zeigt sich der Papyrus wie die sämmtlichen Handschristen mit dem oben athetirten  $\zeta \dot{\varphi} \omega \nu$  interpolirt. — Schliesslich ist noch die selbständige Lesart 24  $\tau \alpha \varsigma$  zu erwähnen; sie ist offenbare Glosse.

Wir lernen nichts neues aus diesen Fragmenten; denn was sie lehren, wissen wir schon aus anderen Papyri, dass nämlich die Verderbniss der Texte der älteren Schriftsteller ihren Ursprung in der Zeit vor den grossen kritischen Arbeiten in Alexandreia und Pergamum haben; byzantinische Rhetorik hat hier wenig gethan, denn es war vor ihr schon so viel geschehen, dass ihr zu thun fast nichts mehr übrig blieb. Das gilt aber nicht von den Späteren wie Lukian, Aristides, Libanius: was für Demosthenes und Isokrates die Zeit von 300—100 v. Chr. war, wurden für diese die Jahrhunderte von Menander bis Kydones. Nicht blos allgemeine Erwägungen lehren, dass dem so sein müsse, Einzelheiten beweisen, dass dem so ist. —

Neues aber lernen wir aus fünf Papyrusfragmenten, welche in denselben Mittheilungen II 79 ff. unter dem Titel 'Fragmente einer polemischen Rede gegen Isokrates' veröffentlicht sind. Die Rolle ist nach Wessely 'in schönster Schrift etwa im ersten oder zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung geschrieben'. Frg. 1 und 5 sind ziemlich vollständig, sie wiederhole ich daher in Minuskel; für die sehr corrupten Frg. 2. 3. 4 schien mir die Majuskel angezeigter.

| Col. I Frg. 1.               | Col. II Frg. 2.         |
|------------------------------|-------------------------|
| το φιλουσ εν ταισ ημε        | BOYCICC                 |
| ραισ ε]κει[να]ισ μαλλον απαν | MHTAMA                  |
| λακεδαιμονιοισ               | $PINNYN\Deltaarepsilon$ |
| οντεσ βιουντεσ ιστο          | ΠΡΑΓΜΑτ                 |
| και τοισ μεν εργα            | ENMETWH                 |
| υπομνη                       |                         |

In Col. II 1 denkt Wessely, von dem auch die Ergänzungen Col. I, zweifelnd an  $Bo\acute{v}\sigma[\iota\varrho]\iota\varsigma$ ; aber ein  $\delta\iota\alpha\tau\varrho\acute{\iota}]\beta ov\sigma\iota$  oder  $\dot{\alpha}\varkappa\varrho\iota$ ]- $\beta o\~{v}\sigma\iota$   $[\tau\grave{\alpha}]\varsigma$  ist ebenso denkbar.

| Col. III.          | Fragment 3. | Col. IV.      |
|--------------------|-------------|---------------|
| ENEINY CA          |             | Н             |
| NCAPKACW YNE       |             | ΔECA          |
| ACOENTEC////       |             | KAIAI         |
| <b>ΗΔΥΝΗΘ</b> //// |             | THNCY         |
| ΤΟΝΑΠΟ///          | 5           | TAYTA         |
| KW/////YME         |             | ANNON         |
|                    |             | KAIPON        |
| ΤΑΚΑΥΤασ ΕΠΡΑ      |             | AC///WT       |
| ETAIEWoaPA_        |             | <u>ETEPAC</u> |
| MENOC ITO          | 10          | TAvT          |
| TO Y               |             | 0             |
| AN                 |             |               |

Die Ergänzungen sind von Wessely, natürlich nichts weniger als sicher; denn Col. III 8 könnte ebenso gut  $\tau \alpha \zeta$   $\alpha \tilde{\nu} \tau [\tilde{\omega} \ \pi] \epsilon \pi \varrho \alpha - [\gamma \mu \epsilon \nu \alpha \zeta]$  ergänzt werden. Mich wundert, dass Wessely nicht an dem Zeilenanfang Col. III 2 stutzig geworden ist; denn, da N der Schluss eines Wortes ist und die Papyri Silbenabtheilung zeigen, muss hier entweder Verlesung vorliegen, oder vor dem N noch etwas gestanden haben. Auch Z. 3 ist die Auswahl der Verben beschränkt, und sind nur Worte wie  $\pi \alpha \varrho \alpha \sigma \kappa \epsilon \nu [\alpha \sigma \vartheta \epsilon \nu \tau \epsilon \zeta] u. ä. zu gebrauchen. — Dass IV 9 Sinnabschnitt war, hat Wessely natürlich wegen der Paragraphe schon bemerkt.$ 

Col. V Frg. 4. 5.
ποιησαι ουκ εγκω[μιον . .
εια λογον » και περι πλ[ειονοσ εποιησαντο σφασ αυτ[ουσ η

τουσ προτερον αυτω[ν οικει
5 ουσ οντασ « τουτο και υπ[ερβο
λην επιψογον εινα[ι....
των προτερων μεμνημ[ε
νων αυτων »ταχυν το[ν κ]αι
ρον λακεδαιμονιοι παρ[εσκευ
10 ασαν « ουκ αυτοι αρα ω ισοκρα
τεσ » ωστε και την ασιαν κα
κωσ ποιειν επεχειρησαν «
ειστο

Die Anführungszeichen nicht im Papyrus, die Ergänzungen von Wessely. Z. 1 nach W. Schluss aus Isocr. Euag. § 52 f. καὶ πολλά πρότερον ήδη κατωρθωκιύς (sc. Κόνων) ούδὲ περὶ ένὸς πώποτε πράγματος έδοξεν άμεινον η περί τούτου βουλεύσασθαι. συνέβη γὰρ αὐτῷ διὰ τὴν ἄφιξιν τὴν εἰς Κύπρον καὶ ποιῆσαι καὶ παθεῖν πλεῖστ' ἀγαθά. Ich glaube nicht, dass man Wessely ohne weiteres folgen darf, denn der Satz bis ποιησαι lässt gerade das aus, was ihn enkomiastisch macht ( $\pi \lambda \tilde{\epsilon} i \sigma \tau$ '  $\dot{\alpha} \gamma \alpha \vartheta \dot{\alpha}$ ), also müsste das Citat entweder ungenau gewesen sein, was zu glauben die folgenden wortgetreuen Citate schwierig machen, und etwa πλείστ' άγαθὰ ποιῆσαι gestanden haben, oder aber die Buchstaben ποιησαι gehören schon nicht mehr einem Citate an, sondern sind mit dem Folgenden zu verbinden. Hiermit wird die sonst sehr ansprechende Ergänzung Wesselys οὐκ ἐγκώ[μιον ὑγί]εια λόγου wieder bedenklich. Z. 2 aus § 53. Die Handschriften des Isokrates haben voùs πρότερον οἰκείους; αὐτῶν des Papyrus ist Interpretationsglosse. Z. 8 aus § 53. Z. 11 aus § 54. Von den zwischen den Citaten eingeschobenen Stellen hat Wessely die zweite Z. 5-8, wenn er transscribirt  $\tau o \tilde{v} \tau o \times \alpha i = \tilde{v} [\pi \epsilon \varrho \beta o] \lambda \dot{\eta} v = \tilde{\epsilon} \pi i \psi o \gamma o v = \tilde{\epsilon} v \alpha i = [\varphi \eta \mu \iota]. \quad \tau \tilde{\omega} v$ προτέρων μεμνημένων αὐτῶν »ταχὺν κτέ., nicht verstanden und daher mit Z. 7 einen Satz anfangen lassen, der weder zu construiren ist — es müsste ζέχ τῶν προτέρων μεμνημένων αὐτῶν heissen — noch wirklichen Sinn hat. Denn die folgende Stelle geht dem Citat Z. 2-5 nicht voraus, was doch das προτέρων μέμν. erfordern würde, und dazu bleibt avzw unverständlich. zu lesen τοῦτο καὶ  $v[\pi \epsilon \rho \beta o]$ λὴν ἐπίψογον εἶναι  $[\delta \tilde{\eta}$ λον ἐκ] τῶν προτέρων (πρότερον?) μεμνημένων αὐτῶν¹); da der Genetiv nicht

<sup>1)</sup> π.  $\mathring{v}\psi$ . 57, 21 ff. J.-V.: τὸ γὰρ ἐνίστε περαιτέρω προεκπίπτειν ἀναιρεῖ 25\*

388 B. KEIL

von  $\tilde{\epsilon}\pi i\psi o\gamma o\varsigma$  abhängen kann, war die Präposition gefordert, was dann auf  $\delta \tilde{\eta} \lambda o \nu$  führt. Die Zeile hat so 22 Buchstaben wie Z. 10. Der Kritiker bemerkt, dass dies ein Herabsetzen der älteren Freunde sei, das dem Mustermenschen Euagoras (§ 22 ff.) um so weniger zu ziemen scheint, als § 29 gesagt wurde, dass er mit Hülfe jener früheren Freunde seine Herrschaft begründet habe.

Wessely hat nun bemerkt (p. 80), die Stilisirung, welche Frg. 5 zeige, sühre auf Alkidamas; ich glaube, es wird wenige geben, die ihn nicht um dies feine Stilgefühl beneiden, das ihm ermöglichte, aus zwölf kurzen Zeilen, von denen die Hälfte Citate aus einem anderen Autor sind, die ferner weder eine wirkliche Periode noch ein zusammenhängendes Satzgefüge enthalten, aus so wenigem also den Charakter eines Autors herauszufühlen. Ich meinerseits muss bekennen, dass mir diese Fähigkeit versagt wurde und mir somit nichts übrig geblieben ist, als mich nach anderen Kriterien zur Identificirung der neuen Schrift umzusehen; diese haben mich allerdings zu Resultaten geführt, die weit von Wesselys Ansatz abliegen; ich halte es für erspriesslich, eine der Ansicht dieses Gelehrten entgegenstehende Meinung zu begründen. Wessely hat das aus der Betrachtung des Stiles gefolgerte Resultat glücklich dadurch bestätigt gefunden, dass Alkidamas mit Isokrates wirklich in litterarischer Fehde gelegen habe. Wer die Streitlitteratur des vierten Jahrhunderts kennt, weiss das; eben derselbe aber weiss auch, dass solch eine Polemik, wie das Frg. 5 sie erkennen lässt, dem vierten Jahrhundert noch viel fremder ist als etwa der Naturalismus der pergamenischen Reliefs der Kunst des fünsten Jahrhunderts von Athen. Dieses Zerpstücken der Worte des Gegners, dieses brockenweise Citiren und Kritisiren widerspricht allem, was wir aus der Litteratur der schriftstellerischen Controversen der Zeit des Isokrates kennen. Wohl wird einmal ein einzelnes Wort dem Gegner mit Hohn vorgehalten, wohl auch der ganze Stil als der Poesie, nicht der Prosa zugehörig getadelt, aber niemals zerfällt dem Autor über dem Citiren die eigene Rede. Dem Schriftsteller des vierten Jahrhunderts ist das litterarische Product, so viel praktischen Zweck er damit auch verbinden mochte, immer auch noch

την ύπερβολην και τὰ τοιαῦτα ὑπερτεινόμενα χαλᾶται, ἔσθ' ὅτε δὲ και εἰς ὑπεναντιώσεις ἀντιπεριΐσταται. Folgen Beispiele auch gerade aus Isokrates. Vgl. C. Josephy, Der oratorische Numerus bei Isokrates und Demosthenes (Zürich 1887) S. 64.

ein Kunstwerk, und nie geht ihm die Schönheit der Form über der Sprödigkeit der Masse in Stücke; es ist das eine Erkenntniss, die für das Verständniss der Entwickelung der attischen Prosa von entscheidender Wichtigkeit ist. Aristoteles selbst verfolgt noch künstlerische Gesichtspunkte bei seiner Schriftstellerei, und er meistert in dem dritten Buch der Rhetorik und mehr noch in der Poetik vollkommen den Stoff, der doch eine Behandlung, wie das Fragment sie zeigt, so nahe legte. Aber der Zug der Zeit geht aufs Individuelle, Charakteristische: Biographien werden geschrieben, Portraits werden verfertigt, man opfert dem scharfen Ausdruck des Innern die Schönheit der äusseren Form. Periode zerspringen, wenn nur der Gedanke klar zu Tage tritt: das ist das Princip der späteren philosophischen Schriststellerei, die zudem auch deswegen nichts auf die Form geben konnte, weil sie zum Theil in Vielschreiberei ausartete. Isokrates hatte nur das eine Princip der Schönheit verfolgt, er ist der Sarto der attischen Beredsamkeit; zwischen ihm und den vorgenannten liegt die Höhe, wo Form und Inhalt unlöslich einander durchdringen. dieser jenen nicht entstellt, jener diesen nicht verstümmelt, da ist Höhe, und Demosthenes Blüthezeit hat sie gesehen. Aber abseits von dieser Bewegung steht der eine Mann, dem der Genius die Stirn geküsst; und was er schrieb, ist fast stets eins, und gleich herrlich war's vom ersten Tage ab, von da wir ihn kennen bis zu dem Tage, da er seine Schüler in der Akademie allein lassen musste. Er hat doch gewiss die Schönheit der Form hoch gehalten; sein Schüler Aristoteles folgt ihm darin — und aus dieser Zeit soll die Schrift stammen, deren dürftige Reste uns der Wiener Papyrus erhält?

Man wird sagen, die directe Anrede Z. 10 & loóxquies führe mit Nothwendigkeit auf einen Zeitgenossen des Redners. Ich meine das Gegentheil; man nennt im vierten Jahrhundert seinen Gegner nicht mit Namen: soll ich Isokrates in seiner Helena, im Busiris, vor allem im Panegyrikos, soll ich den echten Alkidamas selbst erst zum Zeugen anrufen? Das ist es ja, was uns das Uebel dicker Bücher über die litterarischen Fehden im vierten Jahrhundert verschafft, dass wir so oft den bekämpsten Gegner in den Schriften eines Platon und Isokrates — und selbst Aristoteles noch — nicht mehr kennen. Apostrophen wie jenes & loóxquies gebrauchen die Scholiasten mit Vorliebe, und mancher antiker Schriftsteller hat

390 B. KEIL

sich von einem mit ihm wenig zufriedenen byzantinischen Schreiber noch lange nach dem Tode persönlich so anreden lassen müssen. Aber so weit dürsen wir nicht hinabgehen, da der Papyrus nicht später als auf das zweite Jahrhundert n. Chr. datirt ist. mir eine Stelle aus περὶ ὕψους (p. 58, 11 ff. J.-V.) im Gedächtniss, in der es in Rücksicht auf die bekannten Worte aus dem Panegyrikos (§ 8), die die Allmacht der Rede schildern, heisst: οὐχοῦν, φήσει τις, Ἰσόχρατες, οὕτως μέλλεις καὶ τὰ περὶ Δακεδαιμονίων καὶ Αθηναίων διαλλάττειν; Wie weit ist das von einem ω Ἰσόχρατες des Autors selbst ab? Und auch die directe Anrede findet sich in derselben Schrift (p. 7, 9), wo Timaios ironisirt wird: θαυμαστή γε τοῦ Μακεδόνος ή πρὸς τὸν σοφιστην σύγκρισις δηλον γάρ, ω Τίμαιε, ως οί Λακεδαιμόνιοι κτέ. Die Anrede hindert also nicht, die anonyme Schrift bis in die Zeit des ersten Jahrhunderts n. Chr. herabzudrücken, wenn diese dem vierten Jahrhundert aus anderen Gründen nicht angehören kann. Ich habe einmal geglaubt, man dürfte sie vielleicht noch in die letzte Zeit der Controversen der Schulen des Isokrates und Aristoteles setzen; es bestärkte mich darin auch die Nachricht, dass Hieronymos von Rhodos dem Redner dreissig Verse in seinen Schriften nachgezählt habe, ein Verfahren, das der in dem Fragment geübten Polemik, da sie sich augenscheinlich auf rhetorisch- technischem Gebiete bewegt, einigermassen ahnelte: aber so sehr dies auch mit der Zeit jener Controverse stimmen möchte, der Charakter des Fragmentes ist doch schon ein zu scholienhafter, als dass man es noch in so gute Zeit setzen dürfte. Wenn man sich aber darauf beruft, dass die Schrift des Anonymus nicht blos das Aussehen gehabt habe, das ihr Frg. 5 leicht geben könne, sondern dass Frg. 1 beweise, es seien auch zusammenhängende Stücke darinnen enthalten gewesen, so vergleiche ich dagegen den Inhalt der Polemik selbst. Wie man auch immer Z. 1. 2 ergänzen mag, der Sinn wird doch der sein müssen, den Wessely suchte: die εὐβουλία, die vorher am Euagoras gerühmt werde, sei keine Tugend. Das ist an sich nicht griechisch gedacht') und zeigt zugleich, dass dem Verfasser der Unterschied zwischen εὐβουλία und λόγου ὑγίεια (oder was sonst da stand) fremd ist; das hätte ein Peripatetiker nicht leicht ge-

<sup>1) [</sup>Isocr.] I 34, wozu π. εψ. 4, 3 J—V.; [Plat.] defin. 413 c: εὐβουλία ἀρετη λογισμοῦ σύμφυτος.

schrieben. Wenn aber gar zu dem Satze: als Euagoras und Konon darauf bedacht waren, wie sie die Missherrschaft der Lakedaimonier brächen, 'da boten ihnen Lakedaimonier selbst bald dazu die Gelegenheit', — wenn hierzu bemerkt wird: οὐχ αὐτοὶ ἄρα, ὧ Ἰσόκρατες, d. h. 'also war der Sturz der Lakedaimonier doch nicht ihr Verdienst, da sie selbst sich nicht jene Gelegenheit verschafften', so ist das eine Art der Kritik, bei deren Bezeichnung man eben nur zwischen den Benennungen 'Dummheit' oder 'schlechter Witz' schwanken kann. So etwas mag ich dem angehenden dritten Jahrhundert auch nicht zutrauen. Machen wir uns aber von dieser Zeit los, dann kommen wir sofort tief hinunter in das erste Jahrhundert v. Chr.; denn einmal ist dann vor Hermagoras keine Zeit mehr für Dispute darüber, ob der 'Euagoras' ein Enkomion sei oder nicht, zweitens aber ist Isokrates nicht der erste Schriftsteller, der von den Atticisten hervorgezogen wird. Somit komme ich zu dem Schlusse: die vorliegenden Fragmente gehören einer Schrift an, welche zwischen dem ersten Jahrhundert vor Christus und dem zweiten Jahrhundert nach Christus versasst ist und sich vielleicht als ein Zeugniss aus jener Controverse darstellt, die einstmals nach der Angabe des anonymen Versassers der Hypothesis zum 'Euagoras' darüber geführt wurde, ob die Isokratesrede als Enkomion oder als Epitaphios zu betrachten sei. Der Verfasser dieser Schrift ist nicht zu errathen.

Berlin, 21. Dec. 1887.

BRUNO KEIL.

## HERMOKOPIDENINSCHRIFTEN.

Ich theile nachstehend drei noch unbekannte Bruchstücke der Abrechnungen über den Verkauf der Güter der sogen. Hermokopiden mit.

1.

KA MBATE

< OPION

5

15

APATOPIE

ON. LY. IIXE TYOION XOPIONTAPAI 10 ION TOHEMIZYTEXL AIAIANOMOTOAT OHEMIZYENKYKALEI °A⊙E 

¥YNLEB 

LENHA 

LE

BLEOE SAN TOOEO \YPPINO\IO I ZOOZ I ZKATEBLEOE INONTIMIZOOZIZ 20 0 E EYKOLO¢I∆O≤KAMBONI∆O フェーコル語が

KAMBONI

Das Fragment ist links mit dem von Kumanudis im A9ήvalor 1878 S. 205 (Dittenberger Sylloge 41) und in den Supplementen zum C. I. A. I 277a herausgegebenen Stück Z. 7—19 zu verbinden. 1) Ich lese:

 $\Phi$  eq exhéous  $\tau$  or  $\Phi$ [.....  $\Sigma$ ] x  $\alpha$ [ $\mu\beta\omega\nu$ iδου  $\tau$   $\tilde{\omega}\nu$ ] περὶ ἀμφότερα οἰκ[ία έ]μ Βατε[ι καὶ χωρίον] - - ε[ au arepsilon arepsilon arepsilon] χωarepsilonίον - - -5 .... 3T3 - χωρί[oν π]αρὰ τὸ  $\Pi[v]$  $\vartheta[ιον -]$  $[\ldots]$ XHH  $[o]i \times o[\pi \varepsilon \delta]o \times \lambda v ... i \times e$  $\Delta$ FF [π]αρ[ὰ τὸ] Πύθιον έτε[ρον] χωρίον παρά [τὸ] 10 -Ήρά[κλε]ιον δργά[δος] τὸ ημισυ της [ἐντὸς τοῦ] Πυ Φ[lov x]αὶ διανόμου τοῦ ἀπὸ - -[τὸ δὲ ἄλλ]ο ημισυ ἐγ Κυκάλε[ι]: 15

Andokides erwähnt in der Mysterienrede § 17, dass Pherekles aus Themakos von seinem Sclaven Lydos wegen Verhöhnung der Mysterien denuncirt worden war; derselbe nennt § 35 unter denen, welche von Teukros wegen Frevels gegen die Mysterien sowohl wie gegen die Hermen angezeigt worden waren, Pherekles. Herausgeber des früher bekannt gewordenen Fragmentes haben diese beiden Angaben auf dieselbe Person bezogen und ergänzt Φερεκλέους τοῦ  $\Phi[---\Theta ημακέως$ . Aus dem neuen Bruchstück schliesse ich, dass unter den Hermokopiden zwei Männer Namens Pherekles waren, und dass der von Andokides an der späteren Stelle genannte dem Demos der Skamboniden angehörte. Die von Teukros Denuncirten scheinen in den Processakten unter der Rubrik οἱ περὶ ἀμφότερα zusammengefasst gewesen zu sein, in der Bedeutung des Ausdrucks, welche der Herausgeber des Corpus nach dem Vorgange von Kumanudis wie ich glaube richtig angegeben hat.

[αΰτη ἐπρ]άθη συνλήβδην ἅπα[σα].

Die sechs verkauften Grundstücke des Skamboniden Pherekles lagen dem Anschein nach alle in der Ebene westlich von Athen und am Wege nach Eleusis. Dass unter dem Pythion, welches

<sup>1)</sup> Für das zuerst von Kumanudis publicirte Stück bin ich auf die vorliegenden Ausgaben angewiesen, da mir meine Originalcopie nicht zur Hand ist.

drei Mal in der Beschreibung genannt ist, das Heiligthum am Eingang des Passes nach Eleusis zu verstehen ist, wird man kaum in Abrede stellen. 1) Die Erwähnung des Herakleion nach und vor dem Pythion macht es in meinen Augen unzweifelhaft, dass das Heiligthum am Sunde von Salamis gemeint ist; und für Bate ist wenigstens die Lage im πεδίον hinreichend gesichert. Die an der letzten Stelle aufgeführte doyag lag zur Hälfte in der Flur von Kykale. Κύκαλα wird von Hesychios als Demos der Aiantis genannt, das Demotikon Κυκαλεύς hat sich bisher nur in einem Ephebenverzeichniss der Kaiserzeit (C. I. A. III 1128) gefunden; unzweifelhaft gehörte der Demos zu den politisch unbedeutenden, über welche ich bei einer anderen Gelegenheit gesprochen habe, vielleicht hat die Ortschaft Κυκάλη oder Κύκαλα erst bei der Einrichtung der neuen Phylen Demengerechtigkeit erhalten. Lage des Ortes war bisher unbekannt; aus der Hermokopideninschrift ergiebt sich, dass er dem Eingang in den eleusinischen Pass benachbart war. Das Wort διάνομος fehlt in den Wörterbüchern; seiner Bedeutung nach stellt es sich zu ὑπόνομος; wie dieses (vgl. C. I. A. II 1060) bezeichnet es einen Abzugsgraben.

Für die untere Hälfte des Steines sehlt uns leider die Aushülse, welche für die obere Hälfte der srüher ausgesundene Stein darbot. Ich lese:

```
[Μισθώσεις κατε]βλήθησαν:
[.....] τοῦ Θευ-
[......μ]ισθωσις κατεβλήθη
20 [γῆς Μυξό]ινοῦντι μίσθωσις
- [κατεβλή]θη
['Αδειμάντου τοῦ Λ]ευκολοφίδου Σκαμβωνίδου
[.....οισβ...]
['Αξιόχου τοῦ 'Αλκιβιάδου Σ]καμβωνί[δου]
```

Die confiscirten Grundstücke, für welche μισθώσεις erlegt worden waren, müssen von ihren früheren Eigenthümern in Pacht gegeben gewesen sein. Pachtgelder wurden in Attika nach Ausweis der erhaltenen Pachtcontracte in der Regel zweimal im Jahr,

<sup>1)</sup> Lieber an das Pythion von Oinoe zu denken, sehe ich keinen ausreichenden Grund; entscheidend ist mir die Heimath des Eigenthümers der Grundstücke.

in den Monaten Hekatombaion und Posideon, gezahlt, entsprechend den Haupterntezeiten. Die Veräusserung der Güter der Hermokopiden begann nach Ausweis des Fragmentes 274 spätestens im Anfang des Monats Gamelion, des Nachfolgers des Posideon; die Confiscation fiel also in die Zeit, als die μισθώσεις fällig waren.

2.

AEΓΡΑΘΕΙΘΔΔΕΙ

ΟΦΕΛΟΣΙΟΕΝΟΡΟΓΟ

ΡΙΟΕΓΙΚΑΡΓΙΑΔΕΓΟ

ΤΟΝΙΑΙΙΚΕΦΑΙΑΙΟΝ

ΕΜΟΤΟΕΙΓΙΟΑΣ

ΛΟΧΑΡ

Das vorstehende Bruchstück unterscheidet sich von den früher bekannten in der Anordnung dadurch, dass die einzelnen Posten nicht in Absätzen, sondern fortlaufend auf dem Stein eingegraben und die Angaben der erlösten Beträge wenigstens zum Theil in den fortlaufenden Text aufgenommen worden waren. Ich lese:

Bis Z. 5 scheinen verkauste ἐπικαρπίαι ausgezählt gewesen zu sein; die verkausten Früchte waren vermuthlich hauptsächlich Oliven, welche in den Wintermonaten geerntet werden. Der Phegusier Alkibiades und Chairedaimos werden von Andokides de myst. 65 und 67 unter denen genannt, welche an dem Hermensrevel betheiligt waren oder gewesen sein sollten. Die Feldmark von Oropos, in welcher zwei von den Grundstücken des Alkibiades lagen, ging den Athenern bekanntlich im Winter 412 verloren. Ueber den εερός

<sup>1)</sup> Wegen des Namens vgl. Dem. de cor. § 129, wo neuerdings aus minderwerthigen Handschriften  $\pi\alpha\varrho$  'Elnisq aufgenommen worden ist.

λιμήν δν καλοῦσι Δελφίνιον bei Oropos ist zu vergleichen Strab. IX S. 403; über die Lage desselben handelt Lolling in den Mitth. des Institutes 1885 S. 351.

3. KIBOT... ZIOY K I B O T O STET ΔΔKLINAIMILE ΣΙΟΡ/ L///ΔΙ 7LF# Lbale Ialiii 5 L THM XAMEYNA TAPAKOLLO E KLIN . . . . . ZIOPAEZ MA MAME A / MM ALAMAET..PI ΔΙΦΡΟΙΓ H MNAKLIZIZ 10 " VANAYETPOR . A . U ∧ # frei - χιβωτ $[\delta \varsigma]$  δί $\Im v[\varrho o \varsigma]$ - - κιμωτίος τετ[ράθυρος] -  $\Delta \Delta$  κλίναι μιλησιουρ[γείς]  $\Delta I$ ΔΡΗ \_ τράπεζαι ΙΙΙΙ 5 ΔΡΗ χαμεῦνα παράχολλος  $\pi \alpha[\varrho] \alpha[\pi \epsilon] \tau \alpha \sigma[\mu] \alpha [\lambda \iota \nu] o \tilde{\upsilon}[\nu] o der [\alpha \pi \lambda] o \hat{\upsilon}[\nu]$ κλίν[η μιλη]σιουργής [ά]μφ[ικν]έφ[αλλος]  $\dot{\alpha}\lambda\dot{\alpha}[\beta]\alpha\sigma\tau[o\iota]$ - - δίφροι Γ 10 -- Η [α]νάκλισις καν αῦ]στρο[ν] **–** III . α . . . .

Das Bruchstück enthält ein Verzeichniss von Geräthschaften und Möbeln, wie sie zur Ausstattung eines Schlafzimmers gehören; vgl. den Abschnitt bei Pollux X 32 ff., welcher beginnt mit den Worten πρὸ μὲν οὖν τοῦ κοιτῶνος ἐπὶ ταῖς θύραις παραπετασμάτων σοι δεῖ κτλ. Dass die in dem Inschriftenfragment verzeichneten Gegenstände aus dem Haushalte des Alkibiades (nicht des oben erwähnten Phegusiers, sondern des berüchtigten Alkibiades) stammten, ergiebt sich aus einer späteren Stelle des-

selben Abschnittes des Lexikographen § 36 ἐν δὲ τοῖς Δημιοπράτοις πέπραται 'Αλκιβιάδου χαμεύνη παράκολλος καὶ κλίνη ἀμφιανέφαλλος mit hinreichender Sicherheit; in dem Vorausgehenden ist nach den παραπετάσματα zuerst von den κλίναι, dann von den χαμεῦναι als Erfordernissen eines Schlafgemaches die Rede gewesen; daran schliessen sich die oben ausgeschriebenen Worte zusammenfassend an. Für das zehnte Buch des genannten Lexikographen sind bekanntlich neben der Komödie die Δημιόπρατα die Hauptquelle gewesen. Auf diese Urkundensammlung ist Boeckh wiederholt zu sprechen gekommen; am bestimmtesten hat er sich über dieselbe geäussert im Staatshaush. II S. 248 f.3 (275 f.2); vgl. ebd. S. 129 f. (142 f.). Nach Boeckhs Ansicht hatte ein Grammatiker die ihm zugänglichen Verzeichnisse consiscirter und vom Staate verkaufter Güter zu einer besonderen Sammlung vereinigt; aus einer weiterhin anzuführenden Stelle des Athenaios schloss Boeckh ferner, dass in die Sammlung der δημιόπρατα auch andere Inschriften ähnlichen Inhaltes, namentlich Uebergabsurkunden von der Burg aufgenommen worden seien. Ich habe mir eine andere Ansicht über die von Pollux benutzte Quelle gebildet. Die Hauptstelle, von welcher ich ausgehe, ist Poll. X 96 f. Hier heisst es: ἐν δὲ τοῖς Δημιοπράτοις πέπραται καὶ ἄρτημα όβελίσχων. καὶ κρατευτάς δὲ - - ἐρεῖς, καὶ ὡς ἐν τοῖς Δημιοπράτοις ἔστιν εύρεῖν μολυβδοκρατευτάς. Hierauf kommt der Lexikograph auf das Wort δημιόπρατα zu sprechen: als Belege führt er an eine Stelle aus den Rittern des Aristophanes und den Titel einer Rede des Lysias; dann sährt er sort: èr dè raig 'Arriκαῖς στήλαις, αι κείνται ἐν Ἐλευσινι (Ἐλευσινίφ Bergk), τὰ των ασεβησάντων περί τα θεω δημοσία πραθέντα αναγέγραπται έν αίς άλλα τε πολλά σκεύη έστιν ώνομασμένα καί μολυβδοχρατευταί. Aus dieser Stelle ergiebt sich mir, dass Pollux andere Verzeichnisse als die aus dem Hermokopidenprocess nicht kannte. Er führt das Wort μολυβδοχρατευταί aus den Demioprata an, belegt dann in seiner Weise den Namen δημιόπρατα und wiederholt zum Schluss das vorausgegangene Citat in anderer Form mit den Worten έν δὲ ταῖς Αττικαῖς στήλαις αῖ κτλ. Würde sich Pollux so ausgedrückt haben, wenn ihm eine Sammlung von Verzeichnissen von δημιόπρατα vorgelegen hätte? Ich Pollux citirt in der Regel allgemein Ev τοῖς Δημιοπράτοις, dreimal mit der ausdrücklichen Angabe, dass das angeführte Geräth Alkibiades gehört habe (X 36. 38. 40). Aber nicht überall, wo er es hätte thun können, hat er den Namen des Alkibiades beigefügt. Das beweist X 86 ἐν δὲ τοῖς Δημιοπράτοις οὐ κάναστρον μόνον ἀλλὰ καὶ κάνυστρον εὐρίσκομεν verglichen mit Z. 11 der Inschrift. Dass Pollux von den Hermokopiden Alkibiades und nur diesen namentlich anführt, bedarf keiner Erklärung. Abweichend von den übrigen Stellen, in denen auf die Hermokopidensäulen Bezug genommen wird, heisst es X 148 ἐν δὲ ταῖς ἀττικαῖς στήλαις ἀναγέγραπται πρίων λιθοπρίστης καὶ καρκίνος λίθους ἔχων. Dass hier unter den στῆλαι ἀττικαὶ die Hermokopidenstelen zu verstehen sind, wird man nicht bezweifeln, wenn man die oben ausgeschriebene Stelle X 96 f. vergleicht. ¹)

Die Inschriftensammlungen des Alterthums, von denen wir Kenntniss haben, waren für antiquarisch-historische Zwecke angelegt worden. Dass man für grammatische Zwecke Inschriften gesammelt habe, ist weder erweislich noch wahrscheinlich. Das schliesst nicht aus, dass die späteren Grammatiker die vorhandenen Sammlungen benutzten und auszogen. Unter den für historische Zwecke angelegten Inschriftensammlungen nimmt die συναγωγή ψηφισμάτων des Krateros die erste Stelle ein. Diese Sammlung aber enthielt nicht allein Volksbeschlüsse, sondern auch andere Urkunden, welche zur Erläuterung und Ergänzung der letzteren dienten. Zu diesen als Belege beigefügten Actenstücken gehörte die Klagschrift gegen Alkibiades, welche Plutarch erhalten hat. 2) Ich zweisele nicht, dass Krateros auch die Listen der δημιόπρατα aufgenommen hatte und dass die Anführungen im Onomastikon aus diesem Werke stammen, welches von Pollux an einer anderen Stelle citirt wird (VIII 126). Eine Bestätigung für die eben entwickelte Ansicht finde ich in der ausgeschriebenen Angabe des Lexikographen über die attischen Stelen in Eleusis, welche im Ausdruck an die Klagschrift erinnert ( $\Theta \epsilon \sigma \sigma \alpha \lambda \dot{o}_S - A \lambda x \epsilon - A \lambda x$ βιάδην - - εἰσήγγειλεν άδικεῖν περὶ τω θεώ) und erst durch die Verbindung mit dieser in ihrer näheren Beziehung verständlich wird.

<sup>1)</sup> Unklar ist mir das Citat Poll. Χ 146 έν δὲ τῆ ἐν Ὀλυμπία (ὀλυμπίω zwei Hss.) στήλη ἀναγέγραπται τρύπανα τρυπανίας ἔχοντα.

<sup>2)</sup> Plut. Alc. 22; über die Quelle Krech De Crateri ψηφισμάτων συναγωγή Greifsw. 1888 S. 30 f.

Boeckh hatte sich seine Ansicht im Anschluss an die schon erwähnte Stelle des Athenaios XI S. 476 E gebildet, welche ich hier ausschreiben muss: Αθηναζοι δε καὶ ἀργυρᾶ ποιοῦντες κέρατα ἔπιον έξ αὐτῶν. ἔστιν οὖν τοῦτο εύρεῖν ἐν τοῖς Δημιοπράτοις άναγεγραμμένον οθτως έχ στήλης άναχειμένης έν άχυοπόλει, η τὰ ἀναθήματα περιέχει Κέρας ἔκπωμα ἀργυροῦν καὶ περισκελὶς (περισκελεις cod.) πρόσεστι. Dass die gesperrt gedruckten Worte aus einer Uebergabsurkunde der Schatzmeister der Athene stammen, hat Boeckh nachgewiesen. Wenn dann derselbe geglaubt hat, der Grammatiker, welcher die δημιόπρατα sammelte, habe unter diese auch Urkunden der Schatzmeister aufgenommen, so hat er doch wohl zu ungünstig über die Sachkenntniss oder Genauigkeit der alten Grammatiker geurtheilt. Freilich hat man über Krateros ähnlich geurtheilt, indem man ihm zugetraut hat, dass er Processschriften und andere öffentliche Urkunden unterschiedslos unter die ψηφίσματα eingereiht habe.') Die Stelle aus Athenaios ist unsinnig, wie man sie auch erklären mag. Ich glaube, dass der Epitomator, der, wie Kaibel nachgewiesen hat, dem Werke seine jetzige Gestalt gegeben hat, den Unsinn in den Text gebracht hat; das Originalwerk enthielt, denke ich, zwei Citate für κέρας ἀργυροῦν, das eine aus den Hermokopideninschriften, das andere aus den Verzeichnissen der Schatzmeister; der Epitomator hat beide in eins zusammengezogen. Nichts hindert anzunehmen, dass die angezogene Schatzmeisterurkunde ebenso wie die Hermokopideninschrift als Beilage zu einem Volksbeschluss in dem Werke des Krateros stand. Aber nothwendig ist diese Annahme nicht. 3)

Poll. X 97 hat Bergk in den Worten èv δὲ ταῖς Αττικαῖς στήλαις αῖ κεῖνται ἐν Ἐλευσῖνι geändert ἐν Ελευσινίφ und das Eleusinion in Athen verstanden. Diese Aenderung hat Beifall gefunden; im Anschluss an dieselbe hat man versucht die Fundorte

<sup>1)</sup> Von dieser oberflächlichen Aussaung hat sich auch Krech S. 20 f. nicht frei gehalten.

<sup>2)</sup> Vgl. Poll. X 126 καὶ σταθμία δὲ χαλκὰ ἐν τἢ ἐπ' ἀλκιβιάδου ἄρχοντος ἀναγραφἢ τῶν ἐν ἀκροπόλει ἀναθημάτων ἀναγέγραπται. Boeckh
hat dieses Citat ebenfalls aus der Sammlung der δημιόπρατα abgeleitet. Ich
denke, es genügt auf Strabo IX 396 Πολέμων δ' ὁ περιηγητὴς τέτταρα βιβλία συνέγραψε περὶ τῶν ἀναθημάτων τῶν ἐν ἀκροπόλει hinzuweisen. Dass
Polemon die Uebergabsurkunden bearbeitet hatte, ergiebt sich aus dem Citat
Athen. XI 472 B unmittelbar.

der Hermokopideninschriften zu verwenden für die Bestimmung der Lage des Eleusinions. Ich glaube nicht, dass die Worte èr Eleuoīve geändert werden dürfen. Auf das Fehlen des Artikels will ich kein Gewicht legen, obgleich ich denselben vermissen würde; entscheidend ist für mich, dass in der offenbar aus vortrefflicher Quelle gestossenen Angabe des Lexikographen die übliche nähere Bestimmung darüber, welches von den beiden Eleusinien gemeint sei, kaum gesehlt haben wurde. Aus der Aussindung der Hermokopideninschriften in Athen folgt natürlich nicht, dass bei Pollux zu ändern ist; nichts steht der Annahme im Wege, dass zwei Exemplare dieser Urkunden aufgestellt waren. Die bis jetzt aufgefundenen Fragmente sind in Athen im Umkreis der alten Agora, und zwar nicht blos im Osten und Westen, sondern auch im Norden derselben zu Tage gekommen 1); daraus ist zu folgern, dass die Stelen ursprünglich auf der Agora, also entweder vor dem Poleterion oder, was mir wahrscheinlicher ist, vor der Halle des Archon-König aufgestellt waren. Die bei Pollux erhaltenen Fragmente weichen an zwei, vielleicht an drei Stellen in der Lesung von den Steinschriften ab. Statt χαμεῦνα Z. 5 der Inschrift hat Pollux χαμεύνη, statt καναῦστρον ebenda Z. 11 κάνυστρον. Das dritte Beispiel ist leider nicht sicher. Z. 7 der Inschrift habe ich oben in Uebereinstimmung mit Pollux  $\varkappa \lambda i \nu [\eta - - \dot{\alpha}] \mu \varphi [\iota \varkappa \nu] \dot{\epsilon}$ φ[αλλος] gesetzt, aber nach den Notizen, welche ich mir vor dem Steine gemacht habe, ist die Lücke in der Mitte des letzten Wortes kaum ausreichend für drei Buchstaben. Es ist mir daher nicht unwahrscheinlich, dass auf dem Steine αμφικέφαλος stand; denn dass man statt κλίνη ἀμφικνέφαλλος auch sagte κ. ἀμφικέφαλος, ist aus der Glosse im Et. M. ἀμφικέφαλος κλίνης είδος παρ' 'Αθηναίοις, παρά το έκατέρωθεν άνάκλισιν έχειν καλ προσκεφάλαιον doch wohl zu schliessen. Ob alle diese Abweichungen auf Rechnung der handschriftlichen Ueberlieferung zu setzen oder ob sie auch daraus zu erklären sind, dass Krateros das eleusinische Exemplar der Urkunde oder auch die Originalurkunde im Archiv copirte, lasse ich dahin gestellt sein; die Frage aufzuwersen schien

<sup>1)</sup> Das oben an zweiter Stelle mitgetheilte Bruchstück habe ich bei der Ayia Toias copirt; aller Wahrscheinlichkeit nach ist es aus einem der in der Nähe gelegenen Gehöste dahin gebracht worden. Eines der schon früher bekannt gewordenen Stücke (277b) wurde in einem Hause im Norden der Attalosstoa gefunden.

mir nicht überslüssig.¹) Um eine sichere Basis zu gewinnen für die Entscheidung derselben, müsste man den Text des Onomastikon einer durchgehenden Revision durch Vergleichung mit den einschlägigen attischen Inschristen unterwersen. Vielleicht unterzieht sich ein Jüngerer der Aufgabe diese Prüfung vorzunehmen und dadurch das Urtheil über den relativen Werth der Textesüberlieserung sestzustellen.

Berlin.

ULRICH KÖHLER.

<sup>1)</sup> Das Psephisma zu Ehren des Redners Lykurg liegt bekanntlich in zwei verschiedenen Redactionen vor; vgl. C. Curtius Philol. XXIV S. 111 ff. und Das Metroon in Athen S. 23.

## DER HISTORIKER UND DER PHILOSOPH DEXIPPUS.

Eunapius (Vitae philos. et sophist. ed. Boissonade, Amsterdam 1822 p. 11) sagt am Schluss der vita Porphyrii: τοὺς δὲ χρόνους εἰς Γαλλίηνον καὶ Κλαύδιον βιβάζειν¹) συνέβαινεν, Τάκιτόν τε καὶ Αὐρηλιανὸν καὶ Πρόβον, καθ' οῦς ἢν καὶ Δέξιππος ὁ τὴν Χρονικὴν ἱστορίαν συγγράψας, ἀνὴρ ἀπάσης παιδείας τε καὶ δυνάμεως λογικῆς ἀνάπλεως. Auf Grund dieses letzten Zusatzes hat A. Mai (Script. vet. Nova Coll. II 319 sq.) angenommen, dass Eunapius hier den Historiker und den Philosophen identificirt, wie es später thatsächlich Ioh. Tzetzes gethan hat in den Versen Chil. IX Hist. 497—501 (ed. Kiessling, Lipsiae 1826 p. 343):

Δέξιππος δ φιλόσοφος, μύστης ὧν Ἰαμβλίχου, πολλὰ μὲν συνεγράψατο καὶ ἕτερα βιβλία, ὧν²) τῷ ἑνὶ ἐνέτυχον τῷ εἰς κατηγορίας ἐγραψε δὲ καὶ Σκυθικά, ἃ μέχρι νῦν οὐκ οἰδα, καὶ ἕτερα, ὡς εἰρηκα μόνον τὸ ἕν δ' ἀνέγνων.

Für die Entscheidung der Frage wird es zweckmässig sein, zunächst zu versuchen, die Zeit beider Männer möglichst genau zu bestimmen. Die Zeugnisse über den Historiker hat zuerst A. Mai a. a. O. zusammengestellt, seine Fragmente sind im Corpus Script.

<sup>1)</sup> So Boissonade nach der besseren handschristlichen Ueberlieserung, indem er τον χρόνον βιβάζειν in dem Sinne von tempus producere aussast, die Vulgata ist εἰκάζειν, Wyttenbach conjicirte ἀκμάζειν. Aber weder lässt sich βιβάζειν in der von Boissonade angenommenen Bedeutung, noch ἀκμάζειν in der Construction mit εἰς irgendwo nachweisen. εἰκάζειν glaubt Diels in einer mir zugegangenen Mittheilung halten zu können, in dem Sinne: 'Die Zeiten gelang es mir vermuthungsweise auf Gallien etc. zu bestimmen'; andernsalls schlägt er die Aenderung εἰκάζω συμβαίνειν vor. Ich glaube doch, von βιβάζειν ausgehen zu müssen und conjicire ⟨προ⟩βιβάζειν, so gewinnen wir einen guten Ausdruck und die Corruptel lässt sich leicht erklären.

<sup>2)</sup> Die Verbesserung  $\tilde{\omega}_{\nu}$ , welche Zweifeln kaum begegnen wird, verdanke ich Diels, die Ueberlieferung heisst  $E_{\nu}$ .

Byz. (Bonn 1829) I 1—38 von Niebuhr herausgegeben, welcher in der praefatio p. XIV—XVIII auch über sein Leben und seine Schriften einen Ueberblick giebt. Später sind zu der grossen Ehreninschrift auf dem ihm von seinen Kindern gesetzten Denksteine (C. I. G. 380 p. 439 == C. I. A. III 716 p. 150) noch vier kleinere Inschriften hinzugekommen C. I. A. III 714, 715, 717, von denen die beiden letzten in das Archontatsjahr des Dexippus fallen, und C. I. A. III 70a, welche sich auf die Panathenais desselben (262/3) bezieht. 1)

Die Reste seiner Schriften sind um zwei kleinere Fragmente vermehrt, welche sich in einer Handschrift vom Berge Athos fanden. Diese sind von Mynoides Minas abgeschrieben und im Anhang zu Flavii Iosephi opera II (ed. W. Dindorf, Paris, Didot 1847) p. 13—16 von Carl Müller herausgegeben. Das erste handelt über die Belagerung von Philippopel, das zweite über die Belagerung von Side in Lycien durch die Gothen, sie sind also jedenfalls aus den ΣχυΘικά des Dexippus entnommen.

Die sicherste Grundlage für die Bestimmung seiner Lebensverhältnisse geben natürlich die Inschriften. Darnach hiess er Publius Herennius Dexippus, war Sohn des Ptolemaeus, stammte aus dem Gau Hermus und schon durch Erbschaft ίεφεὺς παναγής erlangte er als Agonothet der Panathenaeen, als Archon Basileus und Eponymus die höchsten Ehrenstellen in Athen, endlich war er berühmter Redner und Geschichtsschreiber (ξήτως καὶ συγγραφεύς wird er C. I. A. III 716 genannt). Eine Zeitbestimmung freilich gewinnen wir hieraus nur durch einen Schluss ex silentio. Da nämlich der Sieg über die Gothen oder genauer die Heruler, welchen die Athener unter seiner Führung wahrscheinlich 267²) erfochten haben, weder in der Inschrift, was noch erklärlich wäre, noch in den angehängten sechs Distichen, in denen seine Verdienste als Geschichtsschreiber gepriesen werden, Erwähnung finden,

<sup>1)</sup> Genaueres über diese Inschriften giebt Dittenberger, Die attische Panathenaidenaera, in den Commentationes in honorem Th. Mommseni (Berlin 1877) p. 245-250.

<sup>2)</sup> Nach der Angabe des Trebellius Pollio Gallienus c. 13 (II p. 83 ed. Jordan-Eyssenhardt), dass der Einfall und Niederlage der Gothen noch unter Gallien († 268) stattfand. Seine Worte (Gothi) ab Atheniensibus duce Dexippo scriptore horum temporum victi sunt, zeigen, dass er, wie sonst, auch für diesen Bericht den Dexippus als Quelle benutzt hat (cf. Niebuhr p. XV; Wachsmuth Die Stadt Athen 1 707; Dittenberger p. 247 not. 14).

so schloss Boeckh (C. I. G. I p. 440), dem Niebuhr (p. XV) mit Unrecht widersprach, sicherlich richtig, dass die Errichtung des Denkmals, also auch die auf demselben erwähnten Aemter vor das Jahr jenes Sieges (d. h. vor 267) fallen. Es ergiebt sich also als ausserster Termin für sein Eponymarchontat das Jahr 265/66, in welchem seine Kinder<sup>1</sup>) (zwei Söhne und eine Tochter werden auf den Inschriften genannt) schon erwachsen und selbständig genug waren, um ihrem Vater einen Denkstein zu setzen. Dadurch gewinnen wir für seine Geburt annähernd das Jahr 210, welches sich auch durch die Erwägung empfiehlt, dass er dann etwa als Sechzigjähriger, also in einem verhältnissmässig noch rüstigen Alter die Athener zum Kampf und Sieg führte (vgl. Dittenberger p. 248). Für die Fixirung seines Lebensendes geben uns die Inschriften keine Handhabe, dagegen die Zeugnisse über seine Schristen und die erhaltenen Fragmente. Es kommt zunächst sein Geschichtscompendium, Χρονική ἱστορία, von Photius cod. 82 (ed. Bekker, Berlin 1824 p. 64 11 sq.) Σύντομον χρονικόν genannt, in Betracht. Dieses führte bis zur Regierung des Kaisers Claudius Gothicus nach Angabe des Photius I. l. ἀνεγνώσθη δὲ αὐτοῦ (sc. Δεξίππου) καὶ έτερον σύντομον ίστορικον μέχρι της Κλαυδίου επιτρέχον τάς πεφαλαιώδεις πράξεις βασιλείας, und cod. 77 (p. 53 b 34 sq. Bekker) ἀνεγνώσθη Εὐναπίου Χρονικῆς ἱστορίας τῆς μετὰ Δέξιππον νέας ἐκδόσεως ἐν βιβλίοις τεσσαρακαίδεκα. ἄρχεται μέν της ίστορίας ἀπὸ της Κλαυδίου βασιλείας, ἐς δν Δεξίππφ das erste Jahr der Regierung des Claudius angegeben von Eunapius, dem Fortsetzer desselben (Script. Byz. I 57): τελευτῶν είς Κλαύδιον καταλύει την συγγραφην καὶ Κλαυδίου της βασιλείας ἔτος τὸ πρῶτον, ἐς  $\ddot{o}$  (nach damaligem Sprachgebrauch = ἐν  $\ddot{\psi}$ ) καὶ τῆς βασιλείας ἤρχετο καὶ ἐτελεύτα²), ἐνιαυτὸν ἄρξας Ῥω-

<sup>1)</sup> Vgl. über sie Dittenberger p. 247 sq.

<sup>2)</sup> Diese Stelle findet Dittenberger (p. 246 not. 11) confus und in sich widersprechend; ich kann in der Ausdrucksweise 'bis zum ersten Jahr der Regierung des Claudius, in welchem er, wie er die Regierung antrat, so auch schon starb' (καὶ τῆς βασιλείας ῆρχετο ist natürlich nur des Gegensatzes wegen hinzugesetzt), nichts besonders Auffälliges erkennen, besonders da hinzugefügt wird, dass manche seine Regierung auf zwei Jahre ausdehnten. Jedenfalls darf man nicht mit Dittenberger diese Angabe des Eunapius einfach bei Seite schieben und auf Grund von Trebellius Pollio Claudius c. 12 (II p. 131 ed. Jordan-Eyssenh.) annehmen, dass die Χρονική ἱστορία erst mit dem Tode

μαίοις ἕνα, οἱ δὲ καὶ ἕτερον αὐτῷ χαρίζονται. Damit soll nicht etwa gesagt sein, dass er im ersten Jahre des Kaisers Claudius gestorben ist. Vielmehr erlebte er sicher die Regierung Aurelians. Dies ergiebt sich aus dem Excerpt seiner Σκυθικά, De legationibus gentium ad Romanos (Script. Byz. p. 11—29), welches von den vergeblichen Verhandlungen der Juthungen mit Aurelian und dem Friedensschluss mit den Vandalen berichtet. Diese Vorgänge fallen in die Jahre 270/71. Ob er die Σκυθικά noch weiter geführt und wie lange er noch gelebt hat, können wir aus seinen Schriften nicht entnehmen. Suidas, dessen Note jedenfalls auf den Historiker geht, das zeigt sowohl der Name Herennius als auch der Titel ξήτωρ, giebt als letzten Kaiser seiner Blütezeit Aurelian an, er sagt nämlich (ed. Bernhardy I 1210): Δέξιππος, Δεξίππον),

des Claudius schloss. Denn wenn jemand über den Schluss des Compendiums unterrichtet war, so muss es doch wohl der Fortsetzer desselben gewesen sein; abgesehen davon, dass die Unkenntniss des Eunapius über die Dauer der Regierung nur in dem Fall zu erklären ist, wenn er die Angabe des Todesjahres, welche Dexippus sicherlich nicht versäumt hätte, in dem Compendium nicht mehr gefunden hat. Ausserdem würde Photius an beiden Stellen (cod. 77 und cod. 82), wo er von dem Compendium spricht, unmöglich haben sagen können, dass es bis zur Regierung des Kaisers Claudius reichte, wenn er den Tod desselben darin noch gelesen hätte. Was nun die Stelle bei Trebell. Pollio Claud. c. 12 betrifft, so ist zunächst darin nicht von dem Tode des Claudius, sondern von dem seines Bruders Quintillus die Rede. Ich brauche nur die Worte herzusetzen, um jeden zu überzeugen, dass Salmasius mit seinem Vorschlag Quintillum für Claudium zu schreiben, gewiss Recht hatte: Quintillus autem ob brevitatem temporis nihil dignum imperio gerere potuit. nam septima decima die, quod se gravem et serium contra milites ostenderat ac verum principem pollicebatur, eo genere quo Galba quo Pertinax interemptus est. et Dexippus quidem Quintillum (Claudium codd.) non dicit occisum sed tantum mortuum. nec tamen addit 'morbo', ut dubium sentire videatur. Doch da Quintillus eben nur siebzehn Tage sich des kaiserlichen Namens erfreute, so kommt es für unsere Frage wenig darauf Wichtiger ist es, dass sowohl Claudius wie Quintillus im Feldlager des Gothenkrieges starben, der Friede kam erst unter Aurelian zu Stande, somit ist sicherlich das Ende jener beiden Kaiser von Dexippus in den Zxv3·xá erwähnt worden, und es drängt sich von selbst die Annahme auf, dass Trebellius Pollio sein Citat hieraus entnommen hat. Dass die Scriptores historiae Augustae, wie Dittenberger bemerkt, durchweg aus der Χρονική ίστορία geschöpft haben, kann gegenüber den angeführten Zeugnissen nicht ins Gewicht fallen.

<sup>1)</sup> Das ist falsch, nach der grossen Inschrift (C. I. A. III 716) hiess der Vater Ptolemaeus.

δ Έρέννιος χρηματίσας, Αθηναῖος ξήτως, γεγονώς ) ἐπὶ Βαλεριανοῦ καὶ Γαλλιήνου καὶ Κλαυδίου δευτέρου καὶ Αὐρηλιανοῦ, τῶν βασιλέων Ῥωμαίων.²) Wir dürsen darnach seinen Tod etwa um 273 ansetzen.

Ende der vita Porphyrii für das Leben des Dexippus angiebt, und mit Recht trägt Niebuhr (p. XV) kein Bedenken, die Zeitbestimmung des Eunapius auf den Historiker zu beziehen. Wenn er aber hiernach das Ende seines Lebens in die Regierung des Probus fallen lässt, also über die Zeit, wie sie Suidas angiebt, um einige Jahre hinausgeht, so liegt dazu nach der Ausdrucksweise des Eunapius kein genügender Grund vor; denn die Worte εἰς Γαλλίηνον καὶ Κλαύδιον . . . . Τάκιτόν τε καὶ Αὐρηλιανὸν καὶ Πρόβον gelten zunächst nur für das Leben des Porphyrius (der freilich, wie aus seinen eigenen Angaben zu schliessen ist³), mindestens noch 19 Jahre nach dem Tode des Probus gelebt hat), und die Worte καθ² οῦς ην καὶ Δέξιππος sind in ihrer allgemeinen Beziehung auf das Vorhergehende nicht so aufzufassen, dass Dexippus auch die Regierung des Tacitus und Probus noch erlebt haben muss.

Für den Philosophen Dexippus<sup>4</sup>) fliessen die Quellen zwar nicht so reichlich, doch sind wir glücklicherweise in der Lage nachzuweisen, dass er viel jünger als der Historiker gewesen ist, nachzuweisen vor allem aus seinem eigenen uns hinterlassenen

<sup>1)</sup> γεγονώς = ἀχμάζων cf. E. Rohde Γέγονε in den Biographica des Suidas, Rh. Museum 33 (1878) S. 161 sq.

<sup>2)</sup> Die Regierungszeiten der in Betracht kommenden Kaiser sind folgeude: Valerian 253—260, Gallien 253—268, Claudius II Gothicus 268—270, Aurelian 270—275, Tacitus 275—276, Probus 276—282.

<sup>3)</sup> Vgl. Zeller, Philos. d. Griechen III 2 p. 636 not. 3 extr. (3. Aufl.).

<sup>4)</sup> Vgl. Steinhart in Ersch und Grubers Encyclopaedie 24 p. 348, der für die Zeit seines Lebens im allgemeinen richtig das 4. Jahrhundert angiebt. Wenn er ihn aber nach seinem zwischen Plato und Aristoteles vermittelnden Standpunkt mit Ammonius dem Jüngeren, Simplicius und Olympiodor zusammenstellt, so verbindet er zwei der Geistesrichtung nach einander ähnliche, aber zeitlich ziemlich weit getrennte Schulen. Dexippus gehört in die erste Reihe der Neuplatoniker und schloss sich ganz an seine beiden Vorgänger Porphyrius und lamblichus an, doch scheint er, soweit der Commentar ein Urtheil zulässt, das enthusiastische und mystische Element des letzteren von sich mehr fern gehalten zu haben. Dass er längst nicht im Stande war, die Gedankentiese von Plotins Einwürsen gegen die aristotelischen Kategorien zu erfassen, hebt Steinhart mit Recht hervor.

Werke, dem Commentar zu den Kategorien des Aristoteles. Dort sagt er p. 5, 13 (ed. Spengel, München 1859): πολλάς γάρ καὶ άπείρους ξυγγραφάς είς το βιβλίον τοῦτο άλλοι τε πολλοί καὶ μάλιστα Πορφύριος, είθ' ύστερον Ίάμβλιχος καταβέβληνται. Er hat also später als lamblichus den Commentar geschrieben. Ueber sein Verhältniss zu demselben sagt er zwar nichts, doch haben wir deswegen keinen Grund, die Angabe des Simplicius in Zweisel zu ziehen, welcher ebenso wie der oben citirte Tzetzes ihn einen Schüler des lamblichus nennt, Comm. in Categ. Aristot. (ed. Basil. 1551) f. 1 '2: καὶ Δέξιππος δὲ ὁ Ἰαμβλίχου (sc. μαθητής, nicht etwa υίός cf. Zeller III 2 p. 737 not. 1) καὶ αὐτὸς μὲν τὸ τοῦ Αριστοτέλους βιβλίον συντόμως έξηγήσατο προηγουμένως δὲ τὰς Πλωτίνου ἀπορίας ὡς ἐν διαλόγφ προτεινομένας αὐτῷ διαλύειν προτίθεται ούδεν δε ούδε ούτος σχεδον τοῖς Πορqυρίου καὶ Ἰαμβλίχου προστεθεικώς. Dass er in der That einen grossen Theil seiner Aussührungen aus lamblichus geschöpft hat, lässt sich heute noch durch einen Vergleich seines Commentars mit dem des Simplicius, welcher seine Quellen meist sehr gewissenhaft angiebt, mit Leichtigkeit nachweisen. Dieser Umstand aber giebt uns eine Handhabe zur Bestimmung der Abfassungszeit dieses Commentars, denn es ist doch wohl kaum denkbar, dass er bei Lebzeiten des lamblichus dessen Commentar in dieser auffälligen Weise ausgeschrieben haben sollte. Nun lässt sich zwar die Zeit lamblichs nicht mit genauer Bezeichnung des Geburts- und Todesjahres feststellen, weil Eunapius es vorgezogen hat, uns allerlei Wundergeschichten aus seinem Leben aufzutischen statt Thatsachen und Zeitangaben zu überliefern, doch war er Schüler des Porphyrius, welcher jedenfalls nach dem Jahre 301 gestorben ist, seine Blütezeit fällt also in die Regierung Constantins des Grossen.¹) Dass er das Ende Constantins (337) nicht mehr erlebt hat, schliesst Zeller (p. 679 not. 2) aus des Eunapius Erzählung (vita Aedesii p. 23) von der Hinrichtung seines Schülers Sopater durch Constantin und setzt seinen Tod etwa ums Jahr 330 an. Somit muss der Commentar des Dexippus später als ungefähr 330 geschrieben Und wahrscheinlich geraume Zeit später. Denn aus einer persönlichen Bemerkung in dem Commentar dürfen wir entnehmen.

<sup>1)</sup> Suidas (ed. Bernhardy I 928): Ἰάμβλιχος . . . γεγονώς κατὰ τοὺς γρόνους Κωνσταντίνου του βασιλέως.

dass Dexippus ihn im vorgerückten Alter abgefasst hat. Nach p. 5, 4 hat er nämlich soeben eine Tochter durch den Tod verloren, die nach den ihr ertheilten Attributen,  $\sigma o \phi \dot{\eta} \tau \epsilon \times \alpha i \times \alpha \lambda \dot{\eta}$ , schon erwachsen war, und sein Körper war von Krankheiten erschöpft ( $\tau \dot{\delta}$   $\sigma \bar{\omega} \mu \dot{\alpha} \mu o \iota \nu \dot{\delta} \sigma o \iota \varsigma \dot{\epsilon} \kappa \tau \dot{\epsilon} \tau \eta \kappa \epsilon \nu$ , vgl. auch p. 78, 4  $\sigma o \iota \tau \dot{\phi} \tau o \dot{\nu} \varsigma \tau \dot{\delta} \nu \sigma \nu \sigma \nu \varsigma \dot{\alpha} \tau \alpha \varrho \alpha \iota \iota \dot{\eta} \tau o \nu \varsigma \dot{\epsilon} \chi \sigma \nu \tau \iota$ ).

Nehmen wir also an, dass der Commentar annähernd um 350 geschrieben ist und dass sein Verfasser darnach nicht lange mehr gelebt hat, so ist der Philosoph Dexippus ungefähr 80 Jahre später als der Historiker gestorben. Damit dürfte die von Tzetzes und scheinbar von Eunapius bezeugte Identität beider genügend widerlegt sein. Zum Uebersluss kann man noch darauf hinweisen, dass im Gegensatz zu dem δήτως καὶ συγγραφεύς der Philosoph in seinem Commentar sich unverkennbar als Lehrer der Philosophie darstellt, z. B. in der Einleitung p. 4, wo er seinen Mitunterredner Seleucus als den vortrefflichsten seiner Schüler preist, und III 1 p. 78, 4, wo er Seleucus sagen lässt: ἀλλ' οὖτε ἄλλφ τῶν φιλοσόφων ούτε δη μάλιστά σοι . . . ἀτέλεστον την συγγραφην καταλιπείν πρέπει, wie er denn auch in den Ueberschriften der den einzelnen Büchern vorangeschickten Inhaltsangaben und in dem Titel des ersten Buches als φιλόσοφος Πλατωνικός bezeichnet wird. Diese Inhaltsangaben und Ueberschriften stammen nun gewiss nicht von Dexippus, sondern sind von einem byzantinischen Gelehrten späterer Zeit hinzugesügt. Sie geben also Zeugniss davon, dass man auch später noch in Kreisen, die besser als Tzetzes unterrichtet waren, zwischen dem Philosophen und dem Historiker unterschieden hat.

Nun fragen wir, ist es wirklich denkbar, dass Eunapius die beiden Männer zusammengeworsen hat, der doch dem Philosophen zeitlich ziemlich nahe steht? Denn des Eunapius Geburtsjahr ist etwa um 346 oder 347 anzusetzen (cf. Zeller III 2, p. 732 not. 5). Wenn er demnach auch nicht selbst den Dexippus gekannt hat, so hat ihn jedenfalls sein Lehrer und Verwandter Chrysanthius, der wenig jünger als Dexippus gewesen sein mag, über die Schule des Iamblichus des Genaueren unterrichtet, wie denn thatsächlich die meisten Angaben über Iamblichus und seine Schüler in den Lebensbeschreibungen auf Mittheilungen des Chrysanthius zurückgehen. Und in der That glaube ich Eunapius von solchem Irrthum befreien zu müssen. Wie mir scheint, geben die Worte

άνηρ άπάσης παιδείας τε καὶ δυνάμεως λογικης ἀνάπλεως zu der Deutung, welche A. Mai vertrat, keinen genügenden Anlass. Selbst wenn wir δύναμις λογική in dem gewöhnlichen Sinn von logischer oder dialektischer Befähigung auffassen, so würde dies Lob, wenn es einem Historiker und Rhetor ertheilt wird, nichts Auffälliges haben. Aber vielleicht hat der Ausdruck hier einen ganz anderen Sinn, nämlich denselben wie der Ausdruck δύναμις τοῦ λόγου, welchen Eunapius p. 12 gebraucht, wo es von Iamblichus heisst οὐκ ἔστιν ὅτι καὶ Πορφυρίου διήνεγκεν, πλην όσον κατά την συνθήκην καὶ δύναμιν τοῦ λόγου d. h. compositione et facultate dicendi. Denn wie Plut. Cor. 38 λογικά μέρη in der Bedeutung Sprachorgane gebraucht, so heisst namentlich bei den Rhetoren und in späterer Gräcität λογικός häufig im Reden oder in der Prosa gebräuchlich im Gegensatz zu ποιητικός¹), dann im Reden geübt, beredt, und  $\hat{\eta}$   $\lambda o \gamma \iota \varkappa \hat{\eta}$  die Prosa und die Beredtsamkeit2). Fassen wir λογικός in diesem Sinne auf, so wird mit δυνάμεως λογικής ἀνάπλεως sehr passend auf die Bedeutung des Historikers Dexippus als Redner hingewiesen und Eunapius wird von einem Irrthum freigesprochen, den man ihm trotz aller seiner Kritiklosigkeit nicht gern zutrauen möchte.

Berlin. AD. BUSSE.

<sup>1)</sup> Vgl. Schaefer zu Dionysius Hal. De compos. verb. p. 213 not.; Diog. Laert. V 85 (p. 130, 46 ed. Cobet) sagt καὶ οὖτοι μὲν λογικοί, ποιηταὶ δὲ....

<sup>2)</sup> Philostratus v. Sophist. p. 522 (ed. Kayser II p. 35) gebraucht λογικοὶ ἀγῶνες im Sinne von rednerischen Wettkämpfen. Dionysius Hal. De compos. verb. XI 80 (p. 134 Schaefer) hat δεδειγμένης τῆς διαφορᾶς, ἡ διαφέρει μουσικὴ λογικῆς, wo λογική für πεζὴ λέξις steht, das kurz vorher der μουσική gegenüber gestellt wurde. Weitere Belege giebt Stephanus s. v. λογικός.

## DAS SOGENANNTE LICINISCH-SEXTISCHE ACKERGESETZ.

Es ist bekannt, dass sich unter den drei von den Volkstribunen C. Licinius Stolo und L. Sextius im J. 367 v. Chr. (387 d. Stadt) nach mehrjährigen Kämpfen durchgebrachten Gesetzen auch das später von Tib. Gracchus erneuerte Ackergesetz befindet 'ne quis plus quingenta iugera agri possideret' ), über dessen Bedeutung und Beziehung auf den ager publicus uns Niebuhr ) aufgeklärt hat. Die Ueberlieferung darüber, wie überhaupt über die drei licinischsextischen Rogationen, beruht auf Livius und einigen annähernd gleichwerthigen und gleichaltrigen Erzählungen. Unter welchen Umständen freilich die Anträge zur Annahme gelangten, ist unbekannt; denn die livianische Erzählung von der fünfjährigen Anarchie oder solitudo magistratuum, die aus der durch jene Gesetzvorschläge entzündeten Zwietracht entstand, und anderes mehr kann als beglaubigt nicht gelten. Man hat aber trotzdem die Gesetze selbst an dieser Stelle niemals bezweifelt. 4)

Es ist jedoch meines Wissens noch nicht bemerkt worden<sup>5</sup>), dass es eine von der livianischen Ueberlieserung ganz abweichende bei Appian im bellum civile und in kürzerer Fassung bei Plutarch im Tib. Gracchus giebt, allwo diese Schriststeller die Zustände

<sup>1)</sup> Liv. VI 35, 5.

<sup>2)</sup> Röm. Geschichte II 146 ff., vgl. Schwegler Röm. Gesch. II 401 ff.

<sup>3)</sup> Valerius Max. VIII 6, 3 aus Liv. VII 16, 9; de vir. illustr. 20 mit der Abweichung, dass im Gesetz 100 Jugera als Maximum bestimmt sei. Vor Livius findet sich Licinius Stolo als Urheber des Gesetzes nur bei Varro in der im J. 37 v. Chr. verfassten Schrift de re rust. (1 2, 9) erwähnt, ohne dass es jedoch ersichtlich wäre, in welche Zeit er es setzt.

<sup>4)</sup> s. Mommsen R. Gesch. I 298; Peter R. Gesch. II p. 10, 2. Aufl.; Ihne R. Gesch. V 20; K. W. Nitzsch Gesch. d. röm. Republ. I 85; Neumann Gesch. Roms während des Verfalls der Republik (I) 159; Lange Röm. Alterth. I 671; Herzog Röm. Staatsalterthümer I 219 ff.

<sup>5)</sup> Kurz habe ich darauf hingewiesen in meinem Abriss der römischen Geschichte im Handbuch der klass. Alterthumswiss. III p. 602.

schildern, durch welche die Gesetze des Tib. Gracchus hervorgerufen wurden. Ich lasse zum Beweis zunächst den Inhalt der Appianschen Stelle mit einigen Ergänzungen aus Plutarch folgen 1):

'Das Land, das die Römer bei der Eroberung Italiens nach und nach erwarben, psiegten sie, soweit es in Cultur genommen war, den von ihnen angesiedelten Colonien und Colonisten anzuweisen oder sonst zu verkausen oder zu verpachten. Das unbebaute dagegen, das wegen der Kriege von beträchtlichem Umfange war, hatten sie zu vertheilen keine Zeit; sie überliessen es gegen eine bestimmte Abgabe vom jährlichen Ertrage jedem, der da wollte, zum Anbau, besonders ärmeren Leuten.2) Es geschah das, um die Bevölkerung zu mehren und willige Bundesgenossen zu haben.3) Jedoch schlug es zum Gegentheil um; denn die Reicheren brachten das von den Armen in Anbau genommene Land an sich, theils durch ihre wirthschaftliche Ueberlegenheit, theils durch Zwang, und bearbeiteten es mit Sclaven, die nicht Kriegsdienst zu leisten brauchten und sich zum Vortheil der Herren stark vermehrten. Hingegen die Italiker nahmen ab, kamen unter der Last der Abgaben und der Kriegspslicht herunter, verarmten und verloren den Landbesitz. Das römische Volk bemerkte zwar den Schaden, der aus der Abnahme der Freien und der Zunahme der Sclaven entstand, aber es war schwer zu helfen, weil an dem Besitz des Gemeindelandes viele Theil nahmen, Pslanzungen und Gebäude dort errichtet hatten, so dass es Unrecht schien, sie zu vertreiben. Endlich aber und mit Mühe kam auf Antrag der Volkstribunen ein Gesetz zu Stande, dass niemand mehr als 500 Joch (πλέθρα) besitzen und nicht mehr als 100 Stück Grossvieh oder 500 Stück Kleinvieh auf die Trift schicken dürfe. Ausserdem sollte jeder gehalten sein, dabei eine bestimmte Zahl freier Arbeiter zu beschäftigen, die zugleich eine gewisse Aussicht über den Ertrag ausüben Dieses Gesetz ward beschworen und die Uebertreter mit Strafe bedroht, aber es half nicht (oder nur für kurze Zeit, nach Plutarch). Es ward erst heimlich, dann öffentlich übertreten und die Uebelstände, denen es abhelfen solke, wurden immer ärger. Und aus diesen Gründen nahm Tib. Gracchus das frühere Gesetz

<sup>1)</sup> Appian bell. civ. c. 7 f.; Plutarch Ti. Gr. 8.

<sup>2)</sup> Aus Plutarch hinzugefügt.

<sup>3)</sup> Woraus sich ergiebt, was wir ja auch sonst wissen, dass die Bundesgenossen an der Occupation des römischen Gemeindelandes Theil hatten.

von neuem auf;' womit dann die Schriststeller in die Darstellung seines Tribunats einlenken.

Es kann zunächst nicht zweifelhaft sein, dass das von Appian und Plutarch als vorgracchisch erwähnte Ackergesetz mit dem von Livius in das J. 367 gesetzten licinisch-sextischen identisch ist, und mit Recht hat man daher 1) von Appian überlieserte Bestimmungen auf dieses übertragen. Aber nicht minder ist offenbar, dass nach Appian und Plutarch dieses Gesetz nicht im Jahre 367 erlassen sein kann; vielmehr geht es seiner Erneuerung, dem gracchischen Ackergesetz von 133 v. Chr., in viel kürzerer Frist voran. Es setzt die Unterwerfung Italiens als geschehen voraus; denn bei derselben ist das in Frage kommende Gemeindeland erworben. Die Uebelstände, die aus der Verwendung desselben entspringen, können demnach erst nach der Unterwerfung Italiens entstanden sein, besonders die Sclavenarbeit, durch welche der Stand der freien Landarbeiter verdrängt ward. Die Freigebung des ager publicus zur Nutzniessung für jeden, der will, hat den Zweck, die Zahl der Wehrfähigen zu mehren und die Bundesgenossen geneigt zu halten<sup>2</sup>); denselben Zweck befolgt das Gesetz, durch welches die Benutzung von Gemeindeland in einer Ausdehnung von mehr als 500 Joch untersagt wird. Es kann kein Zweisel sein, dass Appian und Plutarch mit allem diesem eine Zeit andeuten, in der ganz Italien zur römischen Bundesgenossenschaft gehört.

Das Gesetz kann also nach dieser Ueberlieferung erst nach der Unterwerfung Italiens gegeben sein, und zwar erst eine geraume Zeit darnach; denn erst allmählich entwickeln sich aus der Freigebung des unvertheilten und uuverpachteten Gemeindelandes die Uebelstände, und es bedarf wieder längerer Zeit, ehe sich die Römer entschliessen, diesen durch das Ackergesetz zu steuern. Unmöglich kann dasselbe also im J. 367 v. Chr. rogirt worden sein.

Auf dasselbe führt auch die Nachricht, wonach das Ackergesetz nur kurze Zeit in Kraft blieb; denn wäre es im J. 367 gegeben, so wäre es zu Ti. Gracchus' Zeit etwa 200 Jahre ausser Kraft gewesen. Die Erneuerung eines so abgestorbenen Gesetzes

<sup>1)</sup> z. B. Mommsen Röm. Gesch. I p. 298; Marquardt Röm. Staatsverwaltung 1 102.

<sup>2)</sup> Zugleich liegt darin eine Belohnung für den Anbau unbebauter Landstrecken.

ist gewiss etwas ungewöhnliches; und doch hören wir nicht, dass jemand daraus einen Vorwurf oder Einwand gegen Gracchus abgeleitet hätte. Wie konnte überhaupt wohl Gracchus die Bestimmungen seines auf die weltbeherrschenden Römer berechneten Gesetzes einem um 200 Jahre älteren entnehmen, das aus einer Zeit stammte, wo die Macht und das Gebiet Roms in den Anfängen der Erweiterung begriffen war?

Man könnte nun den offenbaren Widerspruch zwischen den griechischen Autoren und Livius so lösen, dass beide Theile Recht hätten, dass also das licinisch-sextische Gesetz vor dem gracchischen nochmals wieder aufgefrischt worden sei. Aber bei der Gleichheit der Bestimmungen beider Gesetze ist eine solche Annahme nicht zu empfehlen; auch ist es unwahrscheinlich, dass ein 367 erlassenes Gesetz nach etwa 150 Jahren unter so veränderten Umständen sollte wiederholt sein. 1) Also ist, was die Worte Appians und Plutarchs bestätigen, nur ein derartiges Gesetz anzunehmen, und hat man sich zu entscheiden, ob man die Zeit desselben nach Livius oder nach der anderen Ueberlieferung bestimmen will; eine von beiden kann nur Recht haben.

Wägen wir den Werth der beiden Quellen gegen einander ab, so ist zunächst die von Appian und Plutarch vertretene Ueberlieferung trotz grösserer Jugend der Schriftsteller die ältere; denn unmittelbar oder mittelbar gehen beide auf die Hauptquelle für die Geschichte dieser Zeit, den Bericht des Posidonius zurück, den Fortsetzer des Polybios, dessen erste Jugend noch in das gracchische Zeitalter fiel.<sup>2</sup>) Dagegen Livius vertritt die Annalistik im augusteischen Zeitalter; er hat mit Benutzung seiner Vorgänger die Ueberlieferung oft sehr frei gestaltet<sup>2</sup>), und bekannt ist, wie

<sup>1)</sup> Sicheres würde sich hierüber vielleicht ausmachen lassen, wenn uns die livianische Ueberlieferung über die gracchischen Gesetze vollständig vorläge.

<sup>2)</sup> Dass Plutarch und Appian auf dieselbe Quelle zurückgehen, und zwar auf eine gute, unverfälschte, von den Einwirkungen der späteren römischen Annalistik unberührte Quelle, ist unzweiselbast. Gemeinsam ist beiden das oben wiedergegebene Stück, das als Einleitung zur Erzählung von Ti. Gracchus' Tribunat bei beiden dieselbe Stelle einnimmt. Für den Werth der Ueberlieserung wird es keinen wesentlichen Unterschied machen, wenn nicht Posidonius selbst, sondern ein anderer, etwa Strabo, die gemeinsame Quelle Appians und Plutarchs sein sollte, wosur manches spricht.

<sup>3)</sup> Vgl. meine beiden Programme: de annalibus Romanis observationes I. II; Indices lectionum Marburg 1886. 1888.

414 B. NIESE

viele Erdichtungen diese Ueberlieferung enthält. Die Autorität der appianisch-plutarchischen Erzählung ist also grösser, als die der livianischen.

Betrachten wir ferner den Bericht des Livius über das licinischsextische Ackergesetz etwas genauer, so fällt in die Augen, wie dürftig und ungenau er ist. Nicht als ob Livius zu wenig Worte machte: im Gegentheil; aber das Gesetz selbst wird nur mit dem einen Satze abgethan: ne quis plus quingenta iugera agri possideret. Die näheren Bestimmungen, die wir aus Appian kennen lernen, der doch das Gesetz nur in einem Rückblick aus der Ferne betrachtet, fehlen gänzlich, obwohl dieselben bei Livius gerade an ihrem Platze wären. In den Verhandlungen über die Gesetzesvorschläge, in denen Livius feurige Reden halten lässt, ist von diesem Gesetz keine Rede; keine Spur einer Erörterung; niemand fragt, warum es nöthig sei, wie auszuführen, welche Schwierigkeiten es bereiten werde: es geht nur als Lockspeise mit, um dem Volke die Zulassung der Plebejer zum Consulate, um die sich die Erörterung dreht, schmackhafter zu machen. Dieses Ackergesetz, das späterhin Italien und die Welt erschütterte, geht hier unbemerkt in den römischen Gesetzestempel Das alles sieht sehr wenig nach guter Tradition aus. Dazu kommt etwas anderes. Es ist vorauszusetzen, dass jenes Ackergesetz gegeben ward, weil ein Bedürfniss bestand, um Missbräuchen abzuhelfen. Plutarch und Appian führen für ihr Gesetz sachgemäss solche an; auch für das Gesetz von 367 müssen solche an-Obwohl für dieses eine ausdrückliche Begenommen werden. gründung fehlt, sieht man doch, dass sich Livius eine ähnliche Begründung denkt, wie sie bei den griechischen Schriftstellern erscheint, da wiederholt von der Verarmung der Plebs und den Uebergriffen der Reichen die Rede ist, freilich ohne dass die Ursachen davon angegeben würden.1) Aber diese Missstände, besonders das Verdrängen der kleinen Landbesitzer und freien Arbeiter durch die Grossgrundbesitzer und ihre Sclavenheerden gehören nicht in die Zeit, in der Livius das Ackergesetz beantragt sein lässt. Nach den übereinstimmenden Berichten kommen diese Uebelstände im Wesentlichen erst nach dem zweiten punischen Kriege zur Erscheinung<sup>2</sup>) und lassen sich zur Zeit Catos bestimmter

<sup>1)</sup> Liv. VI 5, 3; 27, 6; 31, 1; 36, 11. Letztere Stelle erinnert an die Reden des Ti. Gracchus bei Plutarch (Ti. Gr. 9).

<sup>2)</sup> Strabo XIV 668 setzt das Ueberwiegen der Sclavenwirthschaft in Italien

nachweisen. Wenigstens lässt das Verzeichniss der italischen Streitkräste aus dem J. 225 bei Polybios einen Mangel an Wehrsthigen und Wehrpslichtigen nicht erkennen. Und wie hätte Rom wohl mit einer erschöpften Bevölkerung eines kleineren Gebietes und unter Verhältnissen, wie sie als Begrondung des Ackergesetzes anzunehmen sind, streitbare und zahlreiche Völker, wie die Samniten und Gallier, überwinden und die Herrschaft über Italien erwerben können?') Damals ruhte Rom wie der grösste Theil des übrigen Italiens noch auf der breiten Unterlage einer zahlreichen freien kriegspflichtigen Bevölkerung. Die Zustände, aus denen jenes Ackergesetz erwachsen sein soll, passen also durchaus nicht in die Zeit, wo Livius das Gesetz gegeben sein lässt. Wer aber wüsste nicht, wie gut sie dahin passen, wohin Appian und Plutarch sie setzen, in die Zeit nach der Eroberung Italiens? Hier haben wir eine wohlgefügte Darstellung, wo jedes den ihm in der geschichtlichen Entwickelung zukommenden Platz einnimmt.

Das Ackergesetz bestimmt nach beiden Ueberlieferungen den Umfang der erlaubten Possessionen auf höchstens 500 Jugera Ackerland mit entsprechender Begrenzung der Zahl des auf die Gemeindeweide zu treibenden Viehes. Aus diesen Bestimmungen ergeben sich einige andere Thatsachen. Das Maximum ist recht hoch gegriffen; es erklärt sich daraus, dass man die grösseren Possessoren möglichst schonte, dass ferner die Possession ganz winziger Landstücke nicht erwünscht schien, sondern die Benutzung von Ländereien mittleren Umfanges erstrebt wurde. Da man ferner durch das Gesetz das Gemeindeland der Benutzung mehrerer zugänglich machen wollte, so war ohne Zweifel das Maximum so bemessen, dass bei der Ausführung des Gesetzes erhebliche Strecken für andere frei wurden, woraus weiter folgt, dass es nicht ganz wenige waren, die mehr als 500 Jugera in Besitz genommen hatten; denn sonst hätte das Gesetz ja keine irgendwie erhebliche Wirkung haben können.2) Diese, wie mir scheint, selbstverständlichen Er-

mit dem Ende des dritten punischen Krieges gleichzeitig. Siehe Mommsen Röm. Gesch. 11 403.

<sup>1)</sup> Man darf nicht einwenden, dass die Verhältnisse eben durch das Ackergesetz von 367 gebessert und wieder ins rechte Geleis gekommen wären; denn Plutarch und Appian bezeugen, dass dasselbe nur eine kurze oder gar keine Abhülfe schaffte.

<sup>2)</sup> Entweder wäre es alsdann eine Art Privilegium geworden, oder man hätte das Maximum herabsetzen müssen.

416 B. NIESE

wägungen vorausgeschickt, bebaupte ich, dass das Ackergesetz einen so bedeutenden Umfang des Gemeindelandes voraussetzt, wie wir ihn für das Jahr 367 v. Chr. in Rom nicht annehmen dürfen. Denn nehmen wir an, dass es etwa 100 Possessoren gab 1), die von dem Gesetz betroffen wurden und sich auf 500 Jugera beschränken mussten; nehmen wir ferner an, dass der durch die Ausführung des Gesetzes befreite ager publicus zusammen mit den früheren Possessionen geringerer Grösse den Possessionen grössten gesetzlichen Umfanges an Bodensläche gleichkam²), so erhalten wir 2  $\cdot$  (100  $\cdot$  500) = 100000 Jugera als Mass des der Occupation zugänglichen Gemeindelandes. Das ist eine Fläche von fast 252 Kilom.3), die zusammengelegt ein Quadrat mit einer Seite von ca. 16 Kilom., d. i. der Entfernung von Rom etwa bis Gabii oder bis an die Grenze des tiburtinischen Gebietes bilden würden, also etwa ein Viertel des alten römischen Gebietes<sup>4</sup>), und zwar alles nur solches Gemeindeland, das nicht anderweitig verwandt, sondern der Possession freigegeben war; denn nur um solches handelt es sich bei dem Ackergesetz.

Man wird mich auf das Gebiet von Veji und Nachbarschaft hinweisen, das nicht gar lange vorher (seit 396 v. Chr.) erobert war. Gewiss war es erobert: aber das Land war bereits unter die Sieger, Römer und Latiner, vertheilt: aus dem Gebiet waren die vier römischen Tribus Tromentina Stellatina Sabatina Arnensis gebildet (387 v. Chr.), und waren die latinischen Städte Sutrium und Nepet gegründet und ausgestattet (383 v. Chr.). Der Occupation zugängliches Gemeindeland war schwerlich viel übrig geblieben.

Das Gleiche gilt von den auf Kosten der Volsker gemachten Eroberungen; auch hier ward das gewonnene Land assignirt, wie die Colonie nach Circei (393 v. Chr.), die Gründung von Setia (381)

<sup>1)</sup> Das hat kein Bedenken, wenn man erwägt, dass es nach der Ueberlieferung damals 1800 Ritter und 300 Senatoren gab. Wenn es auch einen Senatorencensus nicht gab, so waren diese doch thatsächlich ohne Frage im Ganzen die meist begüterten.

<sup>2)</sup> Wahrscheinlich war er grösser.

<sup>3)</sup> Nach den Tafeln bei Hultsch p. 702 (2. Aufl.) sind 100 Jugera — 25,182 Hektar, also 100000 = 25182 Hektare = 251,82 □ Kilom.

<sup>4)</sup> Beloch (d. ital. Bund S. 69) berechnet das alte römische Gebiet um 500 v. Chr. auf 98205 Hektare, dazu das Gebiet von Tusculum und Labicum 10708, zusammen 108913 Hektare.

und etwas später die Schöpfung der beiden Tribus Publilia und Pomptina (358) beweisen.¹) Es ist dabei zu bedenken, dass es sich bei dem Ackergesetz um solches Land handelt, das schon längere Zeit in Besitz genommen ist und bei dessen Verwendung sich die bekannten Missbräuche schon haben zeigen können. Es ist nach allem diesen höchst unwahrscheinlich, ja unmöglich, dass im J. 367 das unvertheilte, unverpachtete, unbenutzte römische Gemeindeland einen für die Bestimmungen des Ackergesetzes passenden Umfang gehabt haben sollte. Dabei habe ich die Anordnungen des Gesetzes über die Viehtrift noch ganz ausser Acht gelassen, die wesentlich auf die Benutzung der Gebirgsweide gehen, von der die Römer einen irgendwie erheblichen Betrag nicht eher gehabt haben können, als sie Gebirgsländer erwarben, was damals noch nicht geschehen war.

Freilich erscheint auch das alte römische Gebiet aus Eroberungen zusammengesetzt, und man könnte wohl meinen, dass eben dadurch ein grosser Gemeindebesitz entstanden sei. Sieht man sich aber die hierauf bezüglichen Nachrichten aus der Königszeit an, in denen die Römer ja ihre Vorstellung von den ältesten Zuständen ihrer Gemeinde niedergelegt haben, so erkennt man, dass nach deren Meinung diese Eroberung ganz andere Wirkungen ge-Nach Cicero de rep. II § 26 vertheilt Numa das von habt hat. Romulus eroberte Land den Bürgern viritim; wesentlich auf dasselbe kommt die abweichende und genauere Ausmalung bei Dionysios hinaus, bei dem die Einwohner der von Romulus eroberten Städte Caenina, Antemnae und Crustumerium ihr Land behalten und als römische Bürger nach Rom übersiedeln, während römische Colonisten an ihre Stelle treten.2) Aehnlich ist die Einverleibung von Alba und der von Ancus Marcius und Tarquinius<sup>3</sup>) eingenommenen latinischen Städte gedacht; von Einziehung des Landes und Vergrösserung des

27

<sup>1)</sup> Man könnte diese Vermehrung der Tribus als eine Wirkung des licinisch-sextischen Ackergesetzes ansehen wollen. Aber das wäre unstatthaft; denn dieses Gesetz wollte nur eine bessere Vertheilung der Possessionen, die niemals zu einer Erweiterung der nur den ager privatus umfassenden Tribus führen konnten. Erst das gracchische Ackergesetz verband damit Assignationen.

<sup>2)</sup> Dionys. Hal. II 35 ff., ähnlich bei Camerinum II 50.

<sup>3)</sup> Auch Tarquinius Priscus verbannt bei der Wiedereroberung des abgefallenen Crustumerium die Hauptgegner Roms, schickt aber an ihre Stelle und offenbar auf ihren Acker römische Colonisten; die übrigen Crustumeriner behalten das Ihrige (Dionys. Hal. III 49).

418 B. NIESE

römischen ager publicus ist nirgendwo die Rede; als erste Erwerbung von Gemeindeland scheint die Ueberlieferung die Einziehung des königlichen Feldes, des campus Martius, aufzufassen.¹) Die römische Gemeinde hatte auch in älterer Zeit, abgeschen von dem Göttergut, den öffentlichen Gehäuden, Strassen und Plätzen, einige nutzbare Besitzungen, vielleicht Waldungen, ferner die Salinen an der Tibermündung²) u. dgl. Dass darunter auch Ackerland war, kann und soll nicht geleugnet werden; bedeutend war es gewiss nicht, und eigentliche Zeugnisse giebt es dafür nicht.³) Vollends Gemeindeland, das der Possession frei gegeben wäre, also zur Zeit der Erwerbung brach lag und daher zur Nutzung freigegeben ward, ist sehr unwahrscheinlich. Denn das älteste römische Gebiet haben wir uns sehr angebaut und stark zertheilt zu denken.

Ein erheblicher Besitz an ager publicus wird auch dadurch für die ältere Zeit unwahrscheinlich, dass die Römer auch später bei grösseren Erwerbungen auf die Mehrung desselben nicht bedacht waren, sondern durchweg das Erworbene verkauften, verpachteten oder an Colonisten gaben. Ich will zum Beleg dessen die mir bekannten Thatsachen nach der guten Ueberlieferung hier anführen. Schon erwähnt ist die Vertheilung des vejentischen und volskischen Ackers an römische Bürger und Latiner. Die nächste grössere Erwerbung ist das den Latinern und Campanern nach der Schlacht bei Sinuessa (340 v. Chr.) abgenommene Land. Daraus entstanden später (318) die Tribus Falerina und Ufentina. Andere erhebliche Stücke eroberten Gebietes vertheilte im J. 313 der Dictator Q. Fabius an seine Soldaten. Hun J. 306 verlor beim Abfall der Anagniten (Herniker) Frusino sein Gebiet; dasselbe ward

<sup>1)</sup> Livius II 5.

<sup>2)</sup> Ancus Marcius erwarb die silva Mesia und die Salinen; Liv. I 33, 8.

<sup>3)</sup> Die Einwanderung der gens Claudia, der von den Römern Gemeindeland angewiesen ward (Liv. II 16, 5; Dionys V 40), ist dafür kein Beleg: das ist nur eine weitere Ausmalung dieser legendarischen und zeitlosen Geschichte. Eher kann man Dionys II 7 anführen, wo Romulus das Land vertheilt ἐξελών τὴν ἀρχοῦσαν εἰς ἱερὰ καὶ τεμένη καὶ τινα καὶ τῷ κοινῷ γῆν καταλιπών, woraus hervorgeht, dass man sich eine Gemeinde ohne Gemeindeland nicht denken mochte. Cicero und Livius haben davon nichts.

<sup>4)</sup> Diodor XIV 102, 4.

<sup>5)</sup> Diodor XVI 90: 'Ρωμαΐοι δὲ πρὸς Λατίνους καὶ Καμπανοὺς παραταξάμενοι περὶ πόλιν Σινούεσσαν ἐνίκησαν καὶ τῶν ἡττηθέντων μέρος τῆς χώρας ἀφείλοντο.

<sup>6)</sup> Diodor XIX 101.

von den Römern verkauft.¹) Ein Jahr später ward das Gebiet der Paeligner eingezogen, muss aber im nächsten Jahre (304) bei dem Bündniss derselben mit Rom ihnen zurückgegeben sein.²) Das den Aequern nach deren Unterwerfung (304) genommene Land ward wiederum vertheilt; zwei Colonien Alba und Carseoli und zwei neue Tribus, die Aniensis und Teretina bezeugen diese Verwendung. Ebenso ging es mit den Erwerbungen von 290, der Sabina und dem adriatischen Küstenlande. Hier wird jedoch überliefert, dass Dentatus, der Eroberer, sehr viel als Gemeindeland übrig liess³); wahrscheinlich ist aber auch hiervon durch die Schöpfung der neuen Tribus Quirina und Velina im J. 241 ein grosser Theil assignirt worden.

Eine Ausnahme bildet nur die Behandlung des 285 eroberten Senonenlandes, des sogn. ager Gallicus, dieser blieb unvertheilt; man legte hier nur die Hafenstadt Sena an. 4) Wahrscheinlich geschah es mit Rücksicht auf die unruhige und gefährliche gallische Nachbarschaft. Es ist möglich, dass dieses gallische Gebiet der Possession überlassen ward. Dieser Zustand hörte dann 233 v. Chr. auf, als durch C. Flaminius unter dem Widerstande der Nobilität, die also wohl an der Erhaltung des bisherigen Zustandes ein Interesse hatte, die Vertheilung dieser Landschaft an römische Bürger bewirkt ward. 5)

Ich habe dies deshalb ausgeführt, um zu zeigen, wie in Mittelitalien die Römer ihre Landerwerbungen durchweg ihren Bürgern und den latinischen Bundesgenossen vertheilt haben, mit Berücksichtigung der Soldaten, und dass es zwar durchaus nicht ausgeschlossen ist, dass daneben auch erhebliche Stücke zur Ver-

<sup>1)</sup> Diodor XX 80: Φρουσίνωνα δ' ἐχπολιορχήσαντες ἀπέδοντο τὴν χώ-ραν. Livius IX 43, 24 erwähnt nichts davon, ebenso wenig wie er von der Vertheilung des Campanischen Landes durch den Dictator Q. Fabius spricht (s. IX 28), was auch den livianischen Begriffen von der älteren römischen Geschichte nicht gut entsprach. Denn bei einer Ackervertheilung dachte man zu Livius' Zeiten stets an einen Demagogen. Ausserdem hätte man ein für das livianische Staatsrecht so ungewöhnliches Ereigniss, wie eine Ackervertheilung an Soldaten durch einen Dictator, doch begründen müssen. Also liess man es lieber fort; denn in den Quellen des Livius wird es wohl gestanden haben, da es bei Diodor steht.

<sup>2)</sup> Diodor XX 90; 101, 5.

<sup>3)</sup> Plutarch apophthegm. p. 235, 10 ed. Didot.

<sup>4)</sup> Polyb. Il 19, 7.

<sup>5)</sup> Polyb. II 21, 7.

420 B. NIESE

fügung der Gemeinde übrig blieben, dass aber diese Stücke im Verhältniss zu dem andern wohl nicht bedeutend waren. Erst in Unteritalien ändert sich das, und hier haben wahrscheinlich die Römer zuerst grössere Stücke erbeuteten Landes unvertheilt¹) liegen lassen²).

Wenn nun die Richtung der römischen Politik in dem jugendlichen Zeitalter der Republik einer Ansammlung von Gemeindeland durchaus nicht günstig war, so ist um so weniger wahrscheinlich, dass in der älteren Zeit, um das J. 367, als Rom seine Erwerbungen noch kaum begonnen hatte, ein erheblicher Bestand an verfügbarem, der Occupation überlassenem Gemeindeland vorhanden gewesen sei, durch dessen missbräuchliche Benutzung das in Rede stehende Ackergesetz seine Begründung finden könnte. Es spricht also sowohl die Autorität der Ueberlieferung, als auch die Erwägung der geschichtlichen Verhältnisse gegen die livianische Darstellung und für die griechischen Autoren. Wir haben demnach das sogen. licinisch-sextische Ackergesetz aus den Annalen des Jahres 367 zu streichen; dasselbe kann vielmehr erst geraume Zeit nach der Unterwerfung Italiens gegeben worden sein.

Zur Bestätigung kann endlich dafür das Schweigen der besseren vorlivianischen Ueberlieferung gelten. Denn die Kunde von dem licinisch-sextischen Gesetze beruht lediglich auf Livius und diesem gleichaltrigen Quellen. Cicero weiss nichts davon, auch nicht in der Rede de lege agraria; er erwähnt weder den Licinius Stolo noch den L. Sextius. Bei Diodor ist in der Zeit zwischen 377 und 367 v. Chr. von einem Ackergesetz keine Spur³), sondern es handelt sich bei den Streitigkeiten in Rom nur um die Frage, ob Tribunen oder Consuln zu erwählen seien. Das Schweigen der älteren Ueberlieferung, besonders Diodors, beweist zwar nicht alles (denn Diodor hat manches ausgelassen), ist aber doch auch nicht ohne Bedeutung. Zudem wird es durch Polybios unterstützt, der bei der Auftheilung des ager Gallicus durch C. Flaminius Folgendes bemerkt (II 21, 8): Γαΐου Φλαμονίου ταύτην τὴν δημα-

<sup>1)</sup> Von Verpachtung des der Gemeinde gehörigen Ackerlandes giebt es für die ältere Zeit keine Beispiele. Später ist der ager Campanus ein hervorragendes Beispiel, auf den die Aeusserungen Appians und Plutarchs sich beziehen mögen.

<sup>2)</sup> Sehr viel hat dann wohl der zweite punische Krieg noch hinzugethan.

<sup>3)</sup> Diodor XV 61, 75.

γωγίαν εἰσηγησαμένου καὶ πολιτείαν, ἢν δὴ Ρωμαίοις ὡς ἔπος εἰπεῖν φατέον ἀρχηγὸν μὲν γενέσθαι τῆς ἐπὶ τὸ χεῖρον διαστροφῆς, αἰτίαν δὲ καὶ τοῦ μετὰ ταῦτα πολέμου συστάντος αὐτοῖς πρὸς τοὺς προειρημένους. Denn offenbar wird hier der flaminische Antrag als etwas in seiner Art Neues bezeichnet und Flaminius als der Anfänger einer neuen Politik. Wer solches schrieb, kannte schwerlich das gewiss nicht minder demagogische sogen. licinisch-sextische Ackergesetz; um so weniger, wenn, wie sehr wahrscheinlich ist, diese Stelle mit Hinblick auf die gracchischen Bewegungen geschrieben ist¹), bei denen doch das Andenken an jenes frühere Ackergesetz nothwendig erneuert werden musste.

Also das Ackergesetz ist erst nach der Unterwerfung Italiens erlassen: es ergiebt sich weiter aus der soeben angeführten polybianischen Stelle, dass es wahrscheinlich auch jünger ist als das flaminische von 233 v. Chr., das dort als das erste seiner Art bezeichnet zu werden scheint. Ferner ist es erlassen sicher vor dem Consulat oder der Prätur des C. Laelius Sapiens (140 oder 145 v. Chr.), der es zu erneuern gedachte, aber davon abstand. Krast war es dagegen zur Zeit Catos, der in seiner Rede für die Rhodier<sup>2</sup>) sich auf die Bestimmungen jenes Ackergesetzes bezieht. quid nunc? ecqua tandem lex est tam acerba, quae dicat: si quis illud facere voluerit, mille minus dimidium familiae multa esto; si quis plus quingenta iugera habere voluerit, tanta poena esto; si quis maiorem pecuum numerum habere voluerit, tantum damnas esto? Er will damit beweisen, dass man kein Recht habe, die Rhodier zu strafen, auch wenn sie zu Perseus abzusallen Lust gehabt hätten, da der Wunsch, etwas Verbotenes zu thun, nicht strafbar sei. Damals muss also das Ackergesetz in frischer Kraft gewesen sein, da sonst der Vergleich Catos nicht verständlich gewesen wäre. Wir wissen zwar nicht genau, wann diese Rede niedergeschrieben ist3); aber gehalten ist sie 167 v. Chr.; also um diese Zeit war das Gesetz in Kraft. Nun sagt uns aber Plutarch, dass das Gesetz nur kurze Zeit wirklich in Geltung war und bald darnach in Vergessenheit

<sup>1)</sup> Ich erinnere, dass Polybios auch den numantinischen Krieg schrieb, der erst 133 zu Ende war.

<sup>2)</sup> fr. 95° Peter bei Gellius VI 3. Auch E. Herzog hat auf diese Stelle hingewiesen.

<sup>3)</sup> Denn die Aufzeichnung Catos in seinen origines braucht nicht in jedem Worte mit dem wirklich gesprochenen übereinzustimmen.

422 B. NIESE

gerieth<sup>1</sup>), und wir haben also anzunehmen, dass es nicht lange vorher gegeben worden ist; ich möchte es daher nicht über 180 v. Chr. hinaufrücken, und keinenfalls ist es älter als das Ende des hannibalischen Krieges. Dieses Ergebniss stimmt vollkommen zu der Darstellung Appians und Plutarchs, die deutlich erkennen lassen, dass jenes Gesetz erst längere Zeit nach der Eroberung Italiens nöthig ward.

Gegen diese Ausführungen wird man einwenden, wie es denn komme, dass Livius in seinen so vollständigen bis 167 erhaltenen Annalen ein so wichtiges Gesetz nicht erwähne.2) Ich kann jedoch einem solchen Einwande keine Bedeutung beimessen; denn die livianischen Annalen aus dieser Zeit sind weder vollständig, noch sind sie unverfälscht, wie man an vielen Beispielen zeigen kann.<sup>2</sup>) Die livianischen Annalen auch dieser Zeit können uns nicht als ein Bild der ursprünglichen annalistischen Tradition gelten, und die sogen. innere Geschichte Roms ist weit davon entsernt, in ihnen auch nur annähernd so gut überliesert zu sein, wie die rein aus Polybios entlehnten Bestandtheile. Ein Schweigen des Livius beweist nicht viel4); vielleicht war dieses Ackergesetz überhaupt nicht bestimmt annalistisch fixirt und ward daher, wie mauche andere jungere Gesetze, zur Belebung der Annalen der Vergangenheit benutzt. Möglich ist allerdings auch eine absichtliche Versetzung in die ältere Zeit; aber jenes andere halte ich für wahrscheinlicher.

Ich füge noch hinzu, dass auch alle übrigen gleichzeitigen oder früheren demagogischen Ackergesetze für erdichtet anzusehen sind, vor allem das Ackergesetz des Sp. Cassius, das in der älteren Ueberlieferung bei Diodor und Cicero ganz sehlt, und dessen Nichtigkeit Mommsen<sup>5</sup>) dargethan hat. Das Gleiche gilt von den verschiedenen Ackergesetzen, von denen im sechsten Buche des Livius wiederholt die Rede ist: da in der älteren Zeit die Austheilung des eroberten Landes in Rom durchaus die Regel ist, so kann von

<sup>1)</sup> Nach Appian kam es sogar gleich in Vergessenheit, was nur ein stärkerer Ausdruck für dieselbe Thatsache ist.

<sup>2)</sup> Es besteht die Möglichkeit, dass es erst nach 167 v. Chr. rogirt ist, wenn man nämlich jene Worte Catos erst später geschrieben sein lässt.

<sup>3)</sup> In denen allem Anschein nach dem livianischen Bericht eine wirklich annalistische Ueberlieferung überhaupt nicht zu Grunde liegt, sondern nur eine Notiz des Polybios.

<sup>4)</sup> Dieser Umstand ist auch für manche andere Frage von Bedeutung.

<sup>5)</sup> Röm. Forschungen II 164.

politischen Kämpfen dabei, wie sie seit den Gracchen unter der alternden Republik vorkamen, kaum die Rede sein.

Wenn nun das licinisch-sextische Ackergesetz nicht beglaubigt ist und zwar nicht erdichtet, aber aus einer viel späteren Zeit ins Jahr 367 versetzt ist, so muss auch auf die beiden übrigen licinischsextischen Anträge ein gewisser Verdacht fallen. Und bei dem einen derselben, dem Gesetz, wonach unter allen Umständen von den beiden Consuln einer Plebejer sein musste, ist ein sehr wohl gegründeter Verdacht schon von E. Meyer ausgesprochen worden. 1) Denn Diodor legt die gleiche Bestimmung an den Ausgang des Decemvirats, nicht als ein tribunicisches Gesetz, sondern als ein feierliches Abkommen, wie es die Erneuerung des Tribunates war. Und das ist ohne Zweifel die ältere Ueberlieferung. Und wie die dem Decemvirat folgenden Abmachungen<sup>2</sup>) bei Livius zu den leges Valeriae Horatiae geworden sind, so ist dieser das Consulat betreffende Satz zur lex Licinia Sextia gemacht und vor das Jahr 366 v. Chr. gerückt, wo das Consulat wieder begann und die Plebejer Zutritt dazu erhielten.3) Zugleich wird es dadurch sehr wahrscheinlich, dass auch das damit verbundene Ackergesetz der älteren Ueberlieferung nicht angehört und nicht etwa blos durch Versehen oder Flüchtigkeit von Diodor und der sonstigen älteren Ueberlieferung ausgelassen worden ist.

Auch das dritte Gesetz des berühmten Demagogenpaares, das dem Ackergesetz in seinem Ziele verwandte Schuldgesetz, wodurch, um der bedrängten Plebs zu helfen, die gezahlten Zinsen vom Capital abgezogen werden sollten, ist wahrscheinlich nicht minder erfunden und erst aus den Bestrebungen und Anträgen des ersten Jahrhunderts v. Chr., wo solche Schuldgesetze gelegentlich auftauchten, in die ältere Zeit versetzt.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

<sup>1)</sup> Rhein. Mus. 37 S. 610.

<sup>2)</sup> Die Diodor dem Consulat des Valerius und Horatius vorangehen lässt.

<sup>3)</sup> Wenn auch noch nicht ohne Ausnahme.

## OLYMPISCHE GLOSSEN.

1. TROPAION. In der Mitte der Altis auf einem von Platanen beschatteten Platz stand ein ehernes Tropaion; der Schild trug die Weih- und die Künstlerinschrift, die erstere besagte, dass die Eleer nach Besiegung der Lakedaimonier das Tropaion errichtet, die letztere, dass Daidalos von Sikyon es gefertigt habe. Danach mag die Aufschrift etwa gelautet haben:

'Αλεῖοι ἀνέθεν Δὶ 'Ολυμπίφ ἀπὸ Αακεδαιμονίων Δαίδαλος ἐπόησε Πατροκλέος Σικυώνιος.

Dieser Thatbestand ergiebt sich unmittelbar aus zwei Stellen des Pausanias: V 27, 11 ἔστι δὲ ὑπὸ ταῖς ἐν τῆ ᾿Αλτει πλατάνοις κατὰ μέσον μάλιστά που τὸν περίβολον τρόπαιον χαλκοῦν καὶ ἐπίγραμμα ἐπὶ τοῦ τροπαίου τῆ ἀσπίδι, Ἡλείους ἀπὸ Δακεδαιμονίων άναστησαι und VI 2, 8 Δαίδαλος Σικυώνιος, δς καὶ ἐπὶ τῆ Λακωνικῆ νίκη τὸ ἐν τῆ ᾿Αλτει τυόπαιον ἐποίησεν Hleloig. Wann die Eleer diesen Sieg über die Lakedaimonier erfochten hatten, und ob es sich nur um die Beute einer einzigen Schlacht oder eines ganzen Feldzugs handelte, darüber gab die Inschrift des olympischen Tropaion so wenig Auskunft, wie die auf der Nike der Messenier oder der Stoa der Athener in Delphi. Dass man sich nun schon im Alterthum in diesen wie in den angeführten analogen Fällen bemühte, den historischen Anlass der Weihung genauer festzuhalten, ist gewiss löblich, und das Resultat dieser Bemühung lernen wir wieder aus Pausanias kennen, der im Anschluss an die erste Erwähnung fortfährt: ἐν ταύτη τῆ μάχη καὶ τὸν ἄνδρα ἐπέλαβεν ἐκεῖνον ἀφεῖναι τὴν ψυχήν, ος τοῦ Ήραίου τῆς ὀροφῆς κατ' ἐμὲ ἀνασκευαζομένης ') ἐνταῦθα

<sup>1)</sup> Auf den interessanten und sehr beherzigenswerthen Widerspruch zwischen dieser Stelle und V 20, 4 hat mich ein eifriger Schüler, Herr Eduard Hübner, aufmerksam gemacht. τοῦ Ἡραίου τῆς ὀροφῆς κατ' ἐμὲ ἀνασκευα-ζομένης, das heisst doch, als zu meiner Zeit, und implicite während meines Aufenthaltes in Olympia, das Dach des Heraions reparirt wurde. Dagegen

όμοῦ τοῖς ὅπλοις εὐρέθη κείμενος. Damit wird auf das vorher V 20, 4. 5 erzählte θαυμάσιον, die Auffindung einer wohlconservirten Kriegerleiche unter dem Dach des Heraions, Bezug genommen, wobei von jener Schlacht gesagt war: τοῦτον τὸν ἄνδρα μαχέσασθαι την μάχην την έντος Άλτεως πρός Λακεδαιμονίους Ήλείων και γάρ έπι των θεων τα ίερα και ές πάντα δμοίως τὰ ὑψηλὰ ἐπαναβαίνοντες ἡμύνοντο οἱ Ἡλεῖοι. Hier erfahren wir also, dass der durch jenes Tropaion verherrlichte Sieg in der Altis selbst erfochten war, aber noch immer nichts über den historischen Zusammenhang. Weiter zurückblickend aber finden wir in dem  $\dot{\epsilon}\gamma\kappa\dot{\omega}\mu\iota\sigma\nu$   $\tau\dot{\omega}\nu$   $\dot{H}\lambda\epsilon\dot{\iota}\omega\nu$  (V 4, 7 — 5, 2), das hier wie in allen anderen Büchern mit Ausnahme des ersten den Uebergang von dem mythisch-historischen zu dem periegetischen Abschnitt bildet, Genaueres berichtet: V 4, 8 κατὰ δὲ τὴν "Αγιδος ἐπιστρατείαν ἐς την γην και την προδοσίαν την Ξενίου μάχη μέν περί 'Ολυμπίαν νικώσιν Ήλειοι καὶ τροπήν έργασάμενοι των Λακεδαιμονίων έκ τοῦ περιβόλου σφας έξήλασαν τοῦ ίεροῦ. Von dieser Schlacht weiss die sonstige litterarische Ueberlieferung nichts; Pausanias selbst, wo er in dem geschichtlichen Abschnitt über Lakonien von den Feldzügen des Agis gegen Elis spricht III 8, 3-5, gedenkt der Schlacht von Olympia mit keiner Silbe. Dies ist frei-

will Pausanias vorher V 20, 4 von Aristarchos, dem Exegeten von Olympia, gehört haben, έπὶ τῆς ήλικίας τῆς ξαυτοῦ τὸν ὄροφον τοῦ Ἡραίου πεπονηχότα ἐπανορθουμένων Ἡλείων χτλ., was dem Zusammenhang nach nur heissen kann, als in des Aristarchos Jugend die Eleer das schadhaft gewordene Dach des Heraions reparirten, also Cap. 20 mündlicher Bericht eines Augenzeugen, Cap. 27 Autopsie. Und selbst Cap. 20 fällt er alsbald aus der Rolle, wenn er sagt: ούτος δ' οὖν ὁ ἀνὴρ ἐφαίνετο ἡμιν ὑποδῦναι μέν ένταῦθα λιποψυχήσας ύπὸ τῶν τραυμάτων, denn so im Imperfect kann doch streng genommen wieder nur der bei der Ausfindung gegenwärtige Augenzeuge reden. Aehnliches auf anderem Gebiet begegnet bei der Deutung des obersten Streifens der Kypseloslade V 19, 7, wo die Erklärung der ersten Scene als bei Betrachtung des Kunstwerkes gewonnenes, wissenschaftliches Ergebniss des Pausanias und seiner Begleiter hingestellt wird (καὶ σφᾶς Όδυσσέα είναι καὶ Κίρκην έδοξάζομεν άριθμῷ τε τῶν θεραπαινῶν — καὶ τοίς ποιουμένοις ὑπ' αὐτῶν), die der übrigen Scenen aber als schon früher von Anderen ermittelte Resultate berichtet werden (ταῦτα ές τὴν Πατρόκλου τελευτην έχειν τεχμαίρονται und την δε έπιχειμένην χάλυμμα έπὶ τῆ πεφαλή Ναυσικάν τε νομίζουσι πτλ.). Befremdlich ist dergleichen nur für denjenigen, der nicht weiss oder nicht wissen will, dass solche Wendungen für Pausanias nur Mittel der Darstellung sind.

lich kein Wunder, da jene ganze Partie dem Xenophon (Hellen. III 2, 21-31) entnommen ist1), der ebenfalls von einer solchen Schlacht nichts weiss; ja seine Schilderung schliesst sie direct aus, denn nach der entscheidenden Schlacht bei der Stadt Elis zieht sich Agis alsbald zurück und lässt nur eine Besatzung unter Lysippos zurück, welche die Eleer so hart bedrängt, dass sie im folgenden Jahre um Frieden bitten. Wo bleibt da Raum für die Schlacht bei Olympia? Aus seiner historischen Quelle hat also Pausanias die Nachricht von dieser Schlacht nicht entnommen, sondern entweder aus seiner paradoxographischen oder aus seiner periegetischen Quelle, denn sie tritt sowohl in Verbindung mit einem Javuágsor als einem Monument auf. Da sie aber eben lediglich zur Erklärung des Monumentes dient - denn der Krieger hätte ebenso gut in der Schlacht mit den Arkadern 364 seinen Tod finden können so ist es weitaus das Wahrscheinlichste, dass sie der periegetischen Quelle entstammt, die auch bei der Nike der Messenier den Versuch einer historischen Fixirung macht V 26, 1. Da das Tropaion in der Altis stand, schloss man, dass auch die Schlacht in der Altis stattgefunden haben müsse; da die Inschrift als die Besiegten die Lakedaimonier nannte, war die Schlacht mit den Arkadern im Jahre 364 ausgeschlossen; so blieben die Feldzüge des Agis als die einzigen von den Eleern in ihrem eigenen Lande ausgefochtenen Kämpfe übrig, und dazu passte die Lebenszeit des Künstlers Daidalos. Die Farben zu dem Schlachtengemälde, die Besetzung der Heiligthümer durch die Eleer, entlehnte man der Schilderung des Xenophon von dem Treffen mit den Arkadern Hellen. VII 4, 31: ἀπὸ μέντοι τῶν στοῶν τε καὶ βουλευτηρίου καὶ τοῦ μεγάλου ναοῦ βαλλόμενοι ατλ.

Wie steht es nun aber mit der Richtigkeit dieses Schlusses? Dass er sich zu Xenophons Bericht in Widerspruch setzt, wurde schon bemerkt, und an den haben wir uns doch in erster Linie zu halten; also muss der Schluss falsch und diese Schlacht bei Olympia kann nie geschlagen worden sein; aber wo steckt in dem Schluss der Fehler? Zunächst in dem Postulat, dass die Schlacht auch an der Stelle geschlagen sein muss, wo das Tropaion steht; dass dies durchaus nicht der Fall zu sein braucht, dass namentlich

<sup>1)</sup> Ob die Differenz im Namen des Harmosten, Lysistratos bei Pausanias, Lysippos bei Xenophon auf handschriftlicher Corruptel oder auf Flüchtigkeit des Pausanias beruht, lasse ich dahingestellt.

ein von einem Künstler wie Daidalos gesertigtes Tropaion nur ein Abbild des wirklich auf dem Kampsplatz errichteten Siegesdenkmales zu sein braucht, geht aus Jahns Darlegung de antiquissimis Minervae simulacris Atticis indirect hervor. Sehen wir also von der Ahis als Schlachtseld ab, so kann die historische Fixirung auf den zweiten Einsall des Agis (400) doch immer noch Recht behalten; das Tropaion kann dem bei der Stadt Elis ersochtenen Sieg über Agis gelten, und diese Fixirung würde sogar als gesichert zu betrachten sein, wenn unsere litterarische Ueberlieserung über die Geschichte von Elis lückenlos wäre. Da sie dies aber bekanntlich durchaus nicht ist, so bleiben der Möglichkeiten noch gar manche, von denen hier nur eine erwogen werden soll.

Die einzige Periode, in welcher Elis beinahe einmal eine politische Rolle gespielt hätte, ist bekanntlich die ὕπουλος εἰρήνη, die Zeit nach dem Abschlusse des Bündnisses mit Athen, Argos und Mantineia, zugleich die Zeit, für welche bekanntlich der Bericht des Thukydides besonders unzuverlässig und lückenhast ist. Wie stolz man in Elis auf dies Bündniss war, beweist die Aufstellung der Urkunde im Zeustempel, Paus. V 12, 8. Und im Jahre 418 zogen 3000 elische Hopliten mit den Mantineern und Argivern gegen die Lakedaemonier ins Feld, und wenn es auch nach Thukydides Schilderung V 58, 1, zu keiner eigentlichen Schlacht kam, so konnten die unvermeidlichen Scharmützel, der Abzug des Königs Agis, und die im Verein mit den Athenern bewirkte Uebergabe von Orchomenos den Eleern als hinlänglich bedeutsame Erfolge erscheinen, um die Aufstellung eines Tropaions in der Altis zu rechtfertigen. Können doch noch zwei andere Monumente von Olympia, deren Aufstellung eine mehr oder minder verdeckte Pointe gegen die Lakedaimonier bedeutet, auch füglich nur in diesem Zeitabschnitt zwischen dem Nikiasfrieden und der Schlacht von Mantineia errichtet worden sein, die von den Messeniern als Zehnter ihrer im archidamischen Krieg gemachten Kriegsbeute geweihte Nike des Paionios und die etwas, aber gewiss nicht viel früher von demselben Paionios als Akroterion über dem Schild von Tanagra auf dem Zeustempel angebrachte Nike. Für die Nike der Messenier hat dies meines Wissens zuerst Kirchhoff in Privatgesprächen geäussert; öffentlich ist es meines Wissens mit der nöthigen Präcision noch nicht ausgesprochen worden. Und doch kann es für den Kundigen gar nicht zweiselhaft sein, dass die Ausstellung eines solchen

die Siege über die Lakedaemonier verherrlichenden Werkes so lange als Elis den Lakedaimoniern Heeresfolge leistete, eine bare Unmöglichkeit war, eine Unmöglichkeit, selbst wenn die Fassung ἀπὸ τῶν πολεμίων, wie die eine Nebenquelle des Pausanias annimmt, eine Verschleierung wäre, was sie bekanntlich nicht ist. Nicht viel früher kann aber auch die Nike über dem Ostgiebel des Zeustempels gesetzt worden sein. Die Verwendung von Statuen und Statuengruppen als Akroterien auf Giebeldächern, die bereits mit dem streng architektonischen Gedanken bricht und die ruhige Wirkung der Façade entschieden beeinträchtigt 1), kann frühestens bis 430 zurückgehen und ist ein Aussluss des Uebersprudelns plastischer Phantasie, das für die Schüler des Pheidias charakteristisch ist. Die ältesten bekannten Belege, die von Furtwängler mit gewohnter Meisterschaft reconstruirten Akroteriengruppen von Delos (Arch. Zeit. 1882 S. 335) gehören etwa ins Jahr 424; und auf der Petersburger Vase mit der Nachbildung des westlichen Parthenongiebels (vgl. diese Zeitschr. XVI S. 60) ist der das Erechtheion repräsentirende Tempel gleichfalls mit Akroteriensiguren geschmückt. In diesem Zeitraum muss also auch Paionios die Nike für den Ostgiebel des olympischen Zeustempels gesertigt haben; bis dahin bildete der von Lakedaimoniern und ihren Bundesgenossen nach der Schlacht von Tanagra geweihte goldene Schild das Mittelakroterion<sup>2</sup>), ein architektonisch vortrefflich wirkender Abschluss, der unmittelbar an die als Mittelakroterion für das Heraion verwandte prächtige Thonscheibe erinnert (s. Ausgrabungen von Olympia V Taf. XXXIV), zugleich aber der rücksichtsloseste Ausdruck spartanischen Selbstbewusstseins ist. Wenn jetzt der einst den Tempel stolz überragende Schild seinen Platz an der Basis der Nike erhält<sup>3</sup>), so ist dies ein stummer, aber sehr verständlicher Protest der Eleer gegen die Anmassung der Spartaner.

<sup>1)</sup> Von den Ecken lang gestreckter Hallen gilt das nicht, daher die Akroteriengruppen auf der Stoa βασίλειος ganz wohl einer früheren Zeit angehören können; nothwendig ist es aber nicht, da so gut wie in Olympia auch in Athen eine Ausschmückung in modernem Geschmack nachträglich stattgefunden haben kann.

<sup>2)</sup> Vgl. Purgold Archaeol. Zeit. 1882 S. 179 ff.; Flasch Olympia S. 46.

<sup>3)</sup> Purgold a. a. O. S. 187: 'Während bis dahin der nur auf der Mitte des Steines ausliegende Schild an der Rückseite mit Bronzestäben gestützt sein musste, wird er nun an das Bathron der Nike angelehnt und besestigt worden sein'.

Wie vortrefflich zu der politischen Stimmung jener Jahre das Tropaion unter den Platanen passen würde, ist, meine ich, jetzt deutlich geworden, und die Möglichkeit, dass es ins Jahr 418 gehört, ist jedesfalls ebenso gut in Rechnung zu setzen, wie der antike Ansatz ins Jahr 400.

Die Lebenszeit des Daidalos, die bisher durch die Statuen der Sieger aus Ol. 95 und Ol. 98 bestimmt war, widerspricht diesem neuen Ansatz nicht; er rückt seinen älteren Brüdern Polykleitos und Naukydes nur etwas näher und es fügt sich sogar recht hübsch, dass zur Zeit, wo jene für die Argiver die Hera und die Hebe arbeiten, der jüngste Bruder für die mit den Argivern verbündeten Eleer das Tropaion ansertigt.

Da die Besprechung uns so auf die drei Söhne des Patrokles gebracht hat, benutze ich die Gelegenheit, um zu meiner an anderer Stelle (Philologische Untersuchungen von Kiessling und von Wilamowitz X S. 104) vorgelegten Untersuchung über diese Künstlerfamilie zwei Nachträge zu geben. Die vielbesprochene Corruptel der wichtigen Stelle Pausan. II 22, 7 ἀδελφὸς Πολυκλείτου Ναυχύδης MOΘWNOC ist vielleicht am einfachsten zu heilen durch die Aenderung ἀδελφὸς Πολυκλείτου Ναυκύδης ΝΕΨΤΕΡΟC. Ferner ist zu erwägen, ob nicht der bei Pausanias VI 19, 6 erwähnte Patrokles aus Kroton, der Sohn des Katillos, mit dem Vater des Polyklet identisch ist. Die Heimath des Patrokles wird auf den Inschriften (Löwy 86. 88. 89) und in den litterarischen Zeugnissen nicht genannt; dass es Sikyon war, hat man aus dem Ethnikon seiner Söhne geschlossen, und in der That könnte er dort später Bürger gewesen sein. Aber nichts steht auch der Annahme im Wege, dass er aus Kroton nach Sikyon eingewandert ist. könnte sich das Bild sogar noch weiter in der Weise ausmalen, dass er Beziehung zu Pythagoras von Rhegion, der nur wenig älter gewesen sein kann, gehabt habe. Der Name Kátillos, wenn bei Pausanias keine Corruptel vorliegt, würde auf nichtgriechischen Ursprung der Familie hinweisen. Und es würde gut zu dem auf anderem Wege von Polyklet, dem Sophisten unter den Plastikern, dem grossen Gesetzgeber auf dem Gebiet der Proportion, gewonnenen Bild passen, wenn er einer Familie angehörte, die urprünglich in Kroton, dem Hauptsitz des Pythagoreismus, aber auch der Pslegestätte gymnastischer Uebungen zu Hause war.

2. Die Agora. Die Altarperiegese ist der topographisch wich-

tigste, aber auch für die Quellenanalyse weitaus schwierigste Theil der Olympiabeschreibung des Pausanias. Trotz seiner ausdrücklichen wiederholten Versicherung, dass er sich bei der Aufzählung der Altäre streng an die Reihenfolge der Opfer halten, mit anderen Worten nur seine sacrale Quelle benutzen wolle, mischt er auf Schritt und Tritt Zusätze aus der periegetischen Quelle bei, stellt z. B. die denselben Göttern geweihten Altäre zusammen 1 und scheint sogar öfter denselben Altar, das eine Mal aus der sacralen, das andere Mal aus der periegetischen Quelle, doppelt zu erwähnen. 2)

<sup>1)</sup> So 10, 5 nach den Altaren der Athena Αητις und Athena Ἐργάνη: ἔστι δὲ ᾿Αθηνᾶς καὶ ἄλλος βωμὸς πλησίον τοῦ ναοῦ, καὶ ᾿Αρτέμιδος παρ᾽ αὐτὸν τετράγωνος ἀνήκων ἦρέμα ἐς ὕψος, wo der parenthetische Charakter des Satzes durch das folgende sicher gestellt wird: μετὰ δὲ τοὺς κατειλεγμένους ᾿Αλφειῷ καὶ ᾿Αρτέμιδι θύουσιν ἐπὶ ἐνὸς βωμοῦ, was natūrlich auf τέταρτα καὶ πέμπτα ᾿Αρτέμιδι θύουσι καὶ Αηίτιδι ᾿Αθηνῷ, ἔπτα δὲ Ἐργάνη Bezug nimmt; ferner 10, 6 nach der eben ausgeschriebenen Erwähnung des gemeinsamen Altars des Alpheios und der Artemis τούτου δὲ οὐ πόρρω καὶ ἄλλος τῷ ᾿Αλφειῷ βωμὸς πεποίηται.

<sup>2)</sup> So 14, 7 den Alter des Zeus zequivios (periegetische Quelle) und 14, 10 den des Zeus καταιβάτης (sacrale Quelle). Dass κεραύνιος und καταιβάτης genau dasselbe bedeutet, ist bekannt; hier kommt aber noch hinzu, dass beide Blitzmale, wenn sie verschieden wären, fast unmittelbar neben einander liegen würden; denn der Altar des Zeus καταιβάτης wird fixirt πρὸς τῷ βωμῷ τῷ ἀπὸ της τέφρας τῷ μεγάλφ, der des Zeus χεραύνιος: ενθα της οίχίας τὰ θεμέλιά έστι της Οἰνομάου, und dass dies eben bei dem grossen Altar war, ergiebt sich aus dem unmittelbar auf die Erwähnung des Altars des Zeus περαύνιος folgenden Satz: τὰ δὲ ές τὸν μέγαν βωμὸν ὀλίγφ μέν τι ἡμῖν πρότερόν έστιν είρημένα, καλείται δε 'Ολυμπίου Διός und wird 20, 6 ausdrücklich gesagt: ἔστι μὲν πρὸς τὸ ἱερὸν τοῦ Διὸς ἰόντι ἀπὸ τοῦ μεγάλου βωμοῦ. Aehnlich steht es mit dem Hephaistosaltar 14, 6, den man mit dem von der Sage erwähnten, aber in Olympia sonst nicht nachweisbaren Altar des Zeus A veios identificirte. Ein Hephaistosaltar gehört ins Haus, und wenn Oinomaos auf ihm opfert, hat er eben im Haus des Oinomaos gestanden; dort steht aber der Altar des Zeus ἔρχειος, den Oinomaos selbst gebaut haben sollte; ja er ist ausser der Säule das einzige Ueberbleibsel des Oinomaospalastes. Verdächtig ist auch die zwiefache Erwähnung eines Altars aller Götter, zuerst 14, 8: είσὶ δὲ καὶ θεῶν πάντων βωμοὶ καὶ Ἡρας ἐπίκλησιν Ὀλυμπίας, πε-. ποιημένος τέφρας καὶ οὖτος, ein Satz, der nur durch das von den Herausgebern hinter βωμοί gesetzte Komma absurd wird, denn mehrere neben einander liegende Altare aller Götter sind allerdings ein Unding, und das zweite Mal im sog. Ergasterion des Pheidias 15, 1: ἔστιν οὖν βωμὸς ἐν τῷ οἰκήματι θεοίς πασιν έν κοινφ. Die Identität ist um so wahrscheinlicher, als nachher bei Besprechung der Opferbräuche nur von einem Altar aller Götter die Rede ist 15, 10: οὐδὲ ἐπὶ τῷ βωμῷ τῷ κοινῷ πάντων θεῶν.

Auf einige andere Seltsamkeiten hat auch schon Kalkmann Pausanias der Perieget S. 95 hingewiesen. In dieser Altarperiegese werden nun auch die Altäre der Artemis άγοραία und des Zeus άγοραῖος erwähnt: V 15, 4 ἔστι δ' ἔτι ἐντὸς τῆς "Αλτεως μὲν 'Αρτέμιδος Αγοραίας βωμός, εν δεξιά δε του Λεωνιδαίου πεποίηται δε καὶ Δεσποίνης 1)· (τὰ δὲ ἐς τὴν θεὸν ήντινα δνομάζουσι Δέσποιναν διδάξει μοι τοῦ λόγου τὰ ἐς ᾿Αρκάδας) · μετὰ δὲ τοῦτον ἔστιν Αγοραίου Διὸς βωμός. Wo diese Altare standen, wird man naturgemäss die Agora zu suchen haben, das lehren die Beiworte, und umgekehrt gehören auf eine ordentliche griechische Agora eben die Altäre dieser Götter, des Zeus, mag er nun Σωτήρ oder ἀγοραῖος, und der Artemis, mag sie nun Εὔκλεια oder άγοραία heissen (s. die Belegstellen bei Preller Griech. Myth. I4 S. 150 A. 1; S. 151 A. 3; S. 315 A. 2). Es giebt keine wissenschaftliche Instanz, die diesen Schluss umzustossen im Stande wäre. In Olympia also lag die Agora innerhalb der Altis, somit im geheiligten Temenos. Eine höchst überraschende Thatsache. Dass sie noch nicht gehörig gewürdigt, ist ein Beweis, wie unklar unsere Begriffe auf diesem Gebiet, sobald es sich um griechische Verhältnisse handelt, noch immer sind. Was würde man sagen, wenn ein römischer Topograph das forum civile auf die area Capitolina verlegt hätte? Aber auch praktisch lässt sich die Sache schwer vorstellen; in der mit Weihgeschenken vollgepfropften Altis sollen die Verkäufer ihre Zelte aufgeschlagen, soll sich die aus ganz Hellas zusammengeströmte tausendköpfige Menge herumgetrieben haben? Wir müssen es zunächst dem Pausanias glauben. Aber er giebt uns ja noch einen festeren topographischen Anhalt: ἐν δεξιᾶ τοῦ Δεωνιδαίου. So lange noch ein Rest von Möglichkeit war, den Südostbau für das Leonidaion zu halten, hätte man die Agora an der Stelle ansetzen können, wo sie auf dem officiellen Plan der Ausgrabungen von Olympia eingetragen ist, nämlich westlich vor der Echohalle

<sup>1)</sup> Leonoivais ist an dieser Stelle, ταῖς Δεοποίναις 15, 10 die handschriftliche Ueberlieserung; nur M hat 15, 4 ης über αις. Danach wird man die von Siebelis und Bekker vorgeschlagene, von Walz und Schubart in der grossen Ausgabe übernommene Aenderung Δεοποίνης und τῆ Δεοποίνη billigen müssen, da sie durch den parenthetischen Satz gestützt wird. Wir haben hier einen weiteren Beleg für das soeben besprochene Versahren, mehrere Altäre derselben Gottheit zusammen zu besprechen; darum braucht also auch der Altar der Artemis Δέοποινα dem der Artemis ἀγοραία keineswegs benachbart gewesen zu sein.

— wenn nicht Pausanias ἐν δεξιᾶ immer vom Beschauer gebrauchte¹), und der zuletzt vorher erwähnte Altar südwestlich vom Zeustempel läge, so dass ein rechts vom Südostbau fixirtes Monument nothwendig ausserhalb der Südmauer der Altis gelegen haben müsste. Jetzt, wo Treu die Weihinschrift des Leonidas aufgefunden hat (Sitzungsbericht der Archaeologischen Gesellschaft in der Deutschen Litteraturzeitung 1888 S. 286), ist der Südwestbau als das Leonidaion definitiv gesichert, wie er es eigentlich durch Hirschfelds durchschlagende Argumentation schon lange war; denn auch abgesehen von topographischen Gründen ist ein Absteigequartier für forestieri distinti innerhalb der Altis undenkbar. Aber die Schwierigkeiten für die Ansetzung der Agora werden durch dies Ergebniss nicht gehoben, sondern gesteigert. Zunächst ist in dem an den Südwestbau angrenzenden Theil der Altis für eine Agora schlechterdings kein Platz; das hat denn auch Flasch in seiner anregenden und fleissigen Schrift über Olympia S. 119 mit Recht hervorgehoben; aber das Mittel, mit dem er sich aus der Verlegenheit helfen will, ist noch schlimmer als das Uebel und dieses besonnenen Forschers nicht würdig; denn wer sich zu der Behauptung versteigt: 'wenn hier von einer Agora die Rede sein kann, so ist es eben die ganze Altis', kann uns mit eben solchem Recht demonstriren, ein Fisch sei ein Vogel. Allein damit sind die Bedenken noch lange nicht erschöpft; der Artemisaltar soll liegen εν δεξια του Λεωνιδαίου; ist es nicht im höchsten Grade befremdlich, dass eine innerhalb der Altis besindliche Anlage nach einem ausserhalb der Altis gelegenen Gebäude topographisch fixirt wird? Man wird einwenden, dass genau dasselbe kurz vorher bei

<sup>1)</sup> Wenn G. Hirschfeld Arch. Zeit. 1882 S. 120 sagt, Er detag stehe V 24, 3, VI 1, 3 und öfter(?), als ob der Bau spräche und mit dieser Annahme den Beifall von Flasch Olympia S. 39. S. 43 und Christian Scherer de Olympionicarum statuis p. 46 gefunden hat, so muss dem gegenüber hervorgehoben werden, dass man solche Inconsequenz selbst einem Sophisten vom Schlage des Pausanias nur auf Grund ganz durchschlagender Argumente zu imputiren berechtigt ist. Solche liegen aber nicht vor; denn was V 24, 3 betrifft, so ist nicht abzusehen, warum die nicht in situ, sondern links an der Südostecke des Zeustempels verbaut gefundene Basis des lakedaimonischen Weihgeschenks nicht eben so gut von der Nordostecke wie von der Südostecke des Zeustempels herbeigeholt werden konnte; solch treffliches Werkstück schleppt man auch gern 60 Schritt weiter; und VI 1, 3 ist der Standpunkt des Beschauers vor der Westfront des Heraion angenommen.

dem Aphroditealtar geschieht. Aber dort liegt die Sache ganz anders. Der letzte vor dem Aphroditealtar genannte Altar ist der aller Götter im sog. Ergasterion des Pheidias; dieser liegt ausserhalb, jener innerhalb der Altis. Um von diesem zu jenem zu gelangen, muss man die πομπική πύλη durchschreiten, und das charakteristischste Gebäude, das man vorher passiren muss, ist eben das Leonidaion. Es ist daher ganz correct, wenn dieses zum topographischen Fixpunkt gewählt und die Lage des Aphroditealtars zuerst als ἀπαντικού τοῦ Λεωνιδαίου und dann, wo nach dem Ende der Parenthese<sup>1</sup>) die eigentliche Periegese weiter geht, als έν τη "Αλτει του Λεωνιδαίου περαν μέλλοντι ές άριστεράν, bestimmt wird. Hingegen liegen die unmittelbar vor dem Altar der Artemis Agoraia erwähnten Altäre der Νύμφαι καλλιστέφανοι und der Horen innerhalb der Altis und zwar bei der Südwestecke des Zeustempels.2) Es ist unbegreiflich, warum nicht die Lage des Artemisaltars, wie sonst in diesem Abschnitt üblich ist, entweder nach diesen Altäre oder auch nach dem Zeustempel, sondern nach dem Leonidaion bestimmt wird. Und was heisst überhaupt ἐν δεξιᾳ τοῦ Λεωνιδαίου bei einer innerhalb der Altis gelegenen Oertlichkeit? Wer ausserhalb der Altis vor der Nordfront des Leonidaions mit dem Gesicht nach Norden steht, kann von der πομπική πίλη und den ihr benachbarten Anlagen sagen,

<sup>1)</sup> Die viel misshandelte Stelle V 15, 1 ff. haben jetzt unabhängig von einander H. Hitzig Zur Pausaniasfrage S. 72 und O. Kern in der VII. These seiner Dissertation de Orphei Epimenidis Pherecydis theogoniis quaestiones criticae, Berolini 1888, schlagend richtig in Ordnung gebracht, indem sie, durchaus der Schreibweise des Pausanias entsprechend (vgl. IV 6, 1. 16, 1) den ganzen zweiten Paragraphen in Parenthese gesetzt haben. Es ist also zu schreiben: ἀπίσω δὲ ἀναστρέψαντι αὖθις ἐς τὴν Αλτιν ἐστὶν ἀπαντιχοὺ τοῦ Λεωνιδικίου (τόθε έχτος μεν τοῦ περιβόλου τοῦ ίεροῦ τὸ Δεωνίδαιον, των θε εσόδων πεποίηται των ές την Αλτιν κατά την πομπικήν, η μόνη τοις πομπεύουσίν έστιν όδός τοῦτο δὲ ἀνδρὸς μὲν τῶν ἐπιχωρίων ἐστὶν ανάθημα Λεωνίδου, κατ' έμε δε ές αὐτὸ 'Ρωμαίων έσφκίζοντο οἱ τὴν Ελλάδα επιτροπεύοντες: διέστηκε δε άγυιαν από της εσόδου της πομπικής. τοίς γάο δη υπό Αθηναίων καλουμένους στενωπούς άγυιας όνομάζουσιν οἱ Πλεῖοι) ἔστι θὲ ἐν τῷ ᾿Αλτει τοῦ Λεωνιδαίου περᾶν μέλλοντι ἐς ἀριστερὰν 'Αφροδίτης βωμός και 'Ωρών μετ' αὐτόν. Hingegen ist die weitere Aenderung von Hitzig του Λεωνιδαίον πέραν (προιέναι) μέλλοντι ές άριστεράν überflüssig und verkehrt. Selbst wenn Pausanias, wie ich Hitzig gern glauben will, περάν nur an dieser einen Stelle gebraucht, ist es ihm als ein sowohl herodoteisches als attisches Wort unbedingt zu lassen.

<sup>2)</sup> Vgl. Curtius Die Altäre von Olympia S. 26.

sie lägen ἐν δεξιῷ τοῦ Δεωνιδαίου. Dieser Standpunkt kann aber für diesen Theil der Altarperiegese, bei dem die πομπική πύλη längst passirt und zuletzt der Opisthodom des Zeustempels als Fixpunkt genannt war, schlechterdings nicht angenommen werden. In jedem anderen Fall kann eine ἐν δεξιῷ τοῦ Δεωνιδαίου gelegene Oertlichkeit sich nur ausserhalb der Altis befinden und zwar, wenn der Standpunkt vor der Nordfront gedacht ist, westlich, wenn vor der Westfront, südlich oder allenfalls südöstlich von dem Leonidaion.

Ist nun eine solche Lage für die Altäre der Artemis ayoqaia und des Zeus àyogalog sowie für die von ihnen untrennbare Agora an sich möglich? Man wird das unbedingt bejahen. Zunächst werden bei diesem Ansatz die beiden sehr erheblichen Schwierigkeiten, die wir oben hervorgehoben haben, vermieden, die Verlegung der Agora in den heiligen Peribolos und die Fixirung einer innerhalb der Altis gelegenen Oertlichkeit nach einem ausserhalb gelegenen Gebäude. Dann aber ist der Platz südlich von der Altis nach dem Alpheios hin der denkbar beste für den Markt. Hier liegt ferner das Buleuterion, das doch billiger Weise ehen auf die Agora gehört; hier liegt südlich von dem Buleuterion die lange nach Stiden offene Halle, die doch durch ihre Orientirung zur Genüge beweist, dass weiter im Süden ein freier Platz war, wo sich viel Volk zu versammeln pflegte. Und wem diese monumentalen Zeugen nicht genügen, der sindet den litterarischen Beleg bei Pindar Ol. X 45 ff., wo von Herakles gesagt wird:

περὶ δὲ πάξαις ᾿Αλτιν μὲν ὅγ᾽ ἐν κα θαρῷ διέκρινε, τὸ δὲ κύκλω πέδον ἔθηκε δόρπου λύσιν, τιμάσαις πόρον ᾿Αλφεοῦ

μετὰ δώδεκ' ἀνάκτων θεῶν καὶ πάγον Κρόνου προσεφθέγξατο πρόσθε γὰρ νώνυμνος, ἆς Οἰνόμαος ἄρχε, βρέχετο πολλῷ νιφάδι.

δόρπου λύσιν erklären schon die Scholien richtig als καταλυτήριον τῶν ξένων τῶν ἀγωνιζομένων εἰς εὐωχίαν; ausdrücklich wird dies von der Altis unterschieden; das κύκλω πέδον begreift die auf drei Seiten die Altis umfassende Ebene; denn im Norden erhebt sich der Kronoshügel, den Pindar besonders erwähnt. So war es zur Zeit des Herakles, aber zu Pindars Zeit war die

ganze Ostseite schon durch Stadion und Hippodrom besetzt, und für die  $\delta \acute{o}\varrho \pi o \nu \ \lambda \acute{v}\sigma \iota \varsigma$  bleiben nur Süd- und Westseite. Aber bereits zur Zeit Alexanders des Grossen, jedesfalls also lange vor der Lebenszeit von Pausanias' Gewährsmann, war auch die Westseite durch das Gymnasium, durch die Priesterwohnungen und das Leonidaion völlig besetzt und es bleibt für die  $\delta \acute{o}\varrho \pi o \nu \ \lambda \acute{v}\sigma \iota \varsigma$ , für die  $\mathring{a}\gamma o \varrho \acute{\alpha}$  lediglich die Südseite.

Alles dies ist so durchschlagend, dass man gewiss schon längst dem Platz zwischen der Südmauer der Altis und dem Alpheios die gebührende Bezeichnung Agora gegeben hätte, wenn nicht der fatale Satz des Pausanias, der den Ausgangspunkt dieser Betrachtung bildet, den Altar der Artemis άγοραία in die Altis verlegte, und man sich nicht diesem Führer trotz allen üblen Erfahrungen noch immer blindlings anvertraute. Diesmal indessen trägt nicht der Sophist, sondern ein Abschreiber die Schuld; mit Aenderung eines Buchstaben ist zu schreiben ἔστι δ' ἔτι ἐκτὸς τῆς Ἀλτεως μεν Αρτέμιδος Αγοραίας βωμός, εν δεξιά δε του Λεωνιδαίου. ἔτι, das vor ἐντός sinnlos ware, daher es auch der grosse Textverderber Schubart zu tilgen für gut findet, weist neben extós auf den Anfang des Capitels zurück: ἔστι δὲ οἴκημα ἐκτὸς τῆς "Αλτεως κτλ. Nach der Erwähnung der drei innerhalb der Altis südwestlich vom Zeustempel gelegenen Altäre kehrt nun die Besprechung zur Aufzählung der ausserhalb der Altis befindlichen Altare zurück. Die Altare der Artemis Αγοραία und des Zeus Ayogaĩoς wird man somit südlich oder südöstlich vom Leonidaion zu suchen haben.

Dies Ergebniss bringt auch in eine andere die Topographie von Olympia berührende Frage einiges Licht, die nach der sog. Proedria. Nach der Erwähnung des Altars des Zeus ἀγοραῖος fährt Pausanias fort, V 15, 4 πρὸ δὲ τῆς καλουμένης Προεδρίας Απόλλωνος ἐπωνυμίαν Πυθίου (sc. ἐστὶ βωμός). So lange man die Agora vor der Echohalle ansetzte, glaubte man die nur an dieser einzigen Stelle erwähnte Proedria in dem langen, durch eine halbkreisförmige Treppe zugänglichen Unterbau vor dieser Halle erkennen zu dürfen und stellte sich darunter den 'Standplatz für die mit der Festleitung betrauten Obrigkeiten' (F. Adler) — also die Hellanodiken? — vor.¹) Flasch a. a. O. S. 19 sucht die Proedria

<sup>1)</sup> Ausgrabungen von Olympia V S. 26; Curtius und Adler Olympia und Umgegend S. 39.

in der Südosthalle, bezw. deren Ersatzbau aus römischer Zeit, 'sei es nun, dass darunter nur die Vorhalle als Sitzplatz in Olympia mit der Ehre des Vorsitzes ausgezeichneter Personen verstanden wurde, sei es, was gewiss richtiger, das Haus der Proedroi d. h. der Hellanodiken'. 'Nahe dem Buleuterion' hatte schon Hirschfeld Arch. Zeit. 1882 S. 123 die Proedria gesucht. Jetzt wird man nicht zögern, sie direct mit dem Buleuterion in Verbindung zu setzen, vielleicht haben wir sie geradezu in dem quadratischen Mittelbau des Buleuterions zu erkennen, dem gegenüber wirklich die Standspur eines Altars aufgefunden worden ist.

Von 15, 4—6 geht also die Aufzählung der Altäre in streng topographischer Reihensolge weiter; es werden zunächst die im Süden der Altis, dann die auf dem Wege zum Hippodrom, endlich die im Hippodrom selbst gelegenen Altäre genannt. Dann geht es mit mächtigem Sprung in die Altis zurück (ἐσελθόντων δὲ αὖθις διὰ τῆς πομπικῆς ἐς τὴν Ἦλτιν) und zwar gleich vor die Westfront des Heraion, mit anderen Worten, es wird der 15, 3, wo die Altäre vor der Westfront des Zeustempels erwähnt waren, fallen gelassene Faden wieder ausgenommen.

3. Die Inschriften der Kypseloslade. Τῶν δὲ ἐπὶ τῆ λάφνακι ἐπιγράμματα ἔπεστι τοῖς πλείοσι, γράμμασι τοῖς ἀφχαίοις γεγραμμένα καὶ τὰ μὲν ἐς εὐθὰ αὐτῶν ἔχει, σχήματα δὲ ἄλλα τῶν γραμμάτων βουστροφηδὸν καλοῦσιν Ἑλληνες τὸ δὲ ἔστι τοιόνδε ἀπὸ τοῦ πέρατος τοῦ ἔπους ἐπιστρέφει τῶν ἐπῶν τὸ δεύτερον ὥσπερ ἐν διαύλου δρόμψ γέγραπται δὲ ἐπὶ τῆ λάρνακι καὶ ἄλλως τὰ ἐπιγράμματα ἑλιγμοῖς συμβαλέσθαι καλεποῖς so meldet Pausanias V 17, 6. Dass zunächst schon die korinthischen Buchstaben von Polemon nicht immer richtig gelesen worden sind, daſur bildet der berühmte von Haupt verbesserte Fehler Λατοίδας οὖτος τάχ ἀναξ ſur Λατοίδας οὖτός γα Fάναξ den classischen Beleg.¹) Ein weiteres Beispiel hat Bergk erkannt (P. L. Gr. III¹ p. 19, vgl. Arch. Zeit. 1845 S. 174 A. 18). Die Beischrift der Darstellung von Helenas Beſreiung durch ihre Brüder (V 19, 3):

Τυνδαρίδα Έλέναν φέρετον, Αἴθραν δ' έλκετον 'Αθάναθεν oder wie Bekker liest:

Τυνδαρίδα Έλέναν φέρετον, Αϊθραν δ' 'Αθάναθεν ξλαετον

<sup>1)</sup> Opuscula III 466, vgl. Hirt de fontibus Pausaniae in Eliacis p. 42.

bietet einen schweren metrischen und nicht minder schweren mythologischen Anstoss. Beide werden gehoben, wenn man mit Bergk liest:

Τυνδαρίδα Έλέναν φέρετον, Αίθραν δ' Αφίδναθεν έλκετον

und annimmt, dass Polemon AOSANAOBN in AOANAOBN verlas, d. h. das 5 übersah und D für D,  $\Delta$  für A hielt. Aber die Schwierigkeiten sind damit noch lange nicht gehoben; Pausanias freilich versichert, das Epirgramm bestände aus einem Hexameter und einem überschüssigen Worte: ἐπίγραμμα δὲ ἐπ' αὐτοῖς ἔπος τὸ έξάμετρον καὶ ὀνόματός ἐστιν ένὸς ἐπὶ τῷ έξαμέτρω προσ- $9\dot{\eta}$ × $\eta$ , aber werden wir ein solches Monstrum von Vers wirklich für möglich halten? Dazu kommt, dass das Epigramm in dieser Fassung gar nicht mit der Darstellung übereinstimmt; wir müssten nach dem gegenwärtigen Wortlaut annehmen, dass die Dioskuren zugleich die Helena auf ihren Armen forttrügen und die Aithra nachschleisten. Pausanias' Beschreibung aber besagt: είσὶ δὲ ἐπὶ τη λάρνακι Διόσκουροι (ὁ ἕτερος οὐκ ἔχων πω γένεια), μέση δὲ αὐτῶν Έλένη. Αἴθρα δὲ ἡ Πιτθέως ὑπὸ τῆς Έλένης τοῖς ποσίν ές έδαφος καταβεβλημένη μέλαιναν έχουσά έστιν έσθητα. Hieraus würde man weder entnehmen können, dass Helena getragen, noch dass Aithra geschleift wurde. Indessen tritt hier die gewiss derselben Quelle, also Polemon, entnommene Beschreibung des Dio Chrysostomos 51 p. 325 R. ergänzend ein:  $\epsilon l \pi o \nu$  o  $v \nu$ ότι καὶ παρ' ήμιν ταῦτα λέγεται, καὶ προσέτι ότι αὐτὸς έορακως είην έν 'Ολυμπία έν τῷ ὁπισθοδόμω τοῦ νεω τῆς Ήρας ύπόμνημα της άρπαγης έκείνης έν τη ξυλίνη κιβωτῷ τῆ άνατεθείση ύπὸ Κυψέλου, τοὺς Διοσκού ρους ἔχοντας ) τὴν Έλένην ἐπιβεβηχυῖαν τῆ χεφαλῆ τῆς Αἴθρας χαὶ τις κόμης έλκουσαν, καὶ ἐπίγραμμα ἐπιγεγραμμένον ἀρχαίοις γράμμασιν. In der That also ward Helena von den Dioskuren fortgetragen; auch Aithra wurde geschleift und zwar an den Haaren, aber nicht von den Dioskuren, sondern von Helena; wenn es weiter heisst, dass Helena mit ihren Füssen den Kopf der Aithra trat, so ist das ein leicht begreifliches Missverständniss der archaisch unbehülflichen Darstellung, in welcher die herabhängenden Füsse der Helena gerade über den Kopf der Aithra zu stehen

<sup>1)</sup> Warum Kalkmann Pausanias der Perieget S. 98 hinter Exortas ein Fragezeichen setzt, ist mir unverständlich.

kamen. Dass Helena im Moment, wo sie von ihren Brüdern fortgetragen wird, ihre Hüterin zugleich an den Haaren nach sich schleist, ist ein charakteristischer Zug der die Motive auf Kosten der Klarheit häusenden alterthümlichen Kunst, wie ich an anderer Stelle aussührlicher dargelegt habe. 1) Die jetzige Fassung des Epigramms, nach der nicht Helena, sondern die Dioskuren die Aithra nachschleifen, kann also nicht richtig sein. Dieser Widerspruch mit der Darstellung auf der einen, die metrisch unmögliche Form auf der anderen Seite nöthigen zu dem Schluss, dass die Inschrift von Polemon unvollständig gelesen worden ist, vermuthlich, weil ein Theil derselben verblasst war; denn aufgemalt, nicht wie Overbeck will<sup>2</sup>), aus Gold eingelegt, wird man sich die Buchstaben doch denken müssen, wie überhaupt sowohl bei den aus dem Holz geschnitzten als aus Elfenbein eingesetzten Theilen eine sehr weitgehende Bemalung vorauszusetzen ist. In Wahrheit wird also die Beischrift aus zwei Versen bestanden haben, und es fragt sich nur, ob Polemon den Schluss des zweifen Verses übersehen oder bei der Lesung aus dem ersten Vers in den zweiten gerathen ist; letzteres war um so leichter, als die έλιγμοὶ συμβαλέσθαι χαλεποί<sup>3</sup>) gerade vorzugsweise bei den metrischen Beischriften angewandt gewesen sein müssen. Zunächst ist klar, dass in Elketov: έλχει TON steckt und Subject Helena war; dann aber können die Worte Αἴθοαν δ' έλκει τον unmöglich zum ersten Vers gehört haben. Somit ist hinter φέρετον eine Lücke anzusetzen, was sich um so mehr empfiehlt, als jetzt auf das anapästisch gebrauchte Wort ein vocalischer Anlaut solgt; Αίθραν δ' έλκει TON wird der Anfang des zweiten Verses sein, Apidva Jev konnte an sich sowohl den Schluss des ersten als des zweiten Verses bilden, ersteres ist aber wahrscheinlicher, weil man schon im ersten Vers eine genaue Angabe des Hergangs, wozu auch die Bestimmung des Locals gehört, erwartet. Also sind die Trümmer der Beischrift so zu gruppiren:

<sup>1)</sup> Bild und Lied S. 14 ff.

<sup>2)</sup> Abh. d. k. sächs. Ges. d. Wissensch. (IV) S. 652.

<sup>3)</sup> Vollkommen treffend urtheilten über sie schon Overbeck a. a. O. S. 646 und Schubart in Fleckeisens Jahrb. 1861 S. 311. Jetzt können uns der Stein des Bybon IGA 370, das Karlsruher Gefäss aus Centorbi (Winnefeld Vasensammlung zu Karlsruhe Nr. 120) und das vasetto Dressel (s. in dies. Zeitschr. XVI S. 225) diese Elippoi noch deutlicher veranschaulichen, als die von deu genannten Forschern herangezogenen Beispiele.

Der Schluss des Verses war verwischt, und vorher hat Polemon, durch die Windungen getäuscht, zweimal falsch verbunden: φέρετον mit Αίθραν und έλκει τον mit Αφίδναθεν. Stelle seines Werkes hatte Polemon, der wie alle Späteren'sich die von Theseus geraubte Helena nur in Athen denken konnte und in diesem Irrthum durch seine falsche Lesung der Beischrift auf der Kypseloslade bestärkt wurde, auch die Geschichte von dem Zug der Dioskuren erzählt; daraus ist sie dann in die mythischen Handbücher und aus diesen in die Iliasscholien zu  $\Gamma$  242 übergegangen mit dem Vermerk  $\eta$  ίστορία παρά Πολέμωνι  $\eta$  τοῖς κυκλικοῖς καὶ ἀπὸ μέρους παρὰ Αλκμᾶνι τῷ λυρικῷ, d. h. Polemon hatte in seiner Behandlung sowohl die xuxlixol als den Alkman citirt. Aber die Eroberung des attischen Aphidna, wie sie in den Scholien der Ilias aus Polemon erzählt wird, kann unmöglich so bei dem lakonischen Dichter noch im Epos gestanden haben. Mit Recht meint Niese (in d. Zeitschr. S. 84), dass erst die Einfälle der Lakedaimonier in den ersten Jahren des peloponnesischen Krieges diese attische Form der Sage gezeitigt haben<sup>2</sup>); damals ward sie durch Herodot und Hellanikos in die Litteratur eingeführt und mit der Darstellung des letzteren fr. 74 scheint sich die des Polemon wesentlich zu decken; Alkman und Epos konnten bei Polemon höchstens nur gelegentlich Erwähnung finden; ersterer konnte natürlich nur die lakonische Sage von dem peloponnesischen Aphidna meinen, ebenso konnte nur diese im Epos stehen, falls sich das Citat nicht lediglich auf die Wiedersindung der Aithra durch ihre Enkel bezieht. Aber sehr charakteristisch ist, dass Pausanias, wo er in einem rhetorischen Exkurs die megarische Sage vom Tod des Timalkos durch Theseus in Aphidna bekämpft I 41, 4, dieselbe Stelle des Polemon zu folgendem Einwand benutzt:  $\pi \tilde{\omega} \varsigma$ δ' αν άφικόμενος άναιφεθηναι νομίζοιτο υπό Θησέως, όπου καὶ 'Αλκμὰν ποιήσας ἆσμα ἐς τοὺς Διοσκούρους, ὡς 'Αθήνας έλοιεν καὶ τὴν Θησέως ἀγάγοιεν μητέρα αἰχμάλωτον, δμως Θησέα φησὶν αὐτὸν ἀπεῖναι; also durch das Citat am

<sup>1)</sup> Vielleicht Σπάρτανδ' 'Αφίδναθεν.

<sup>2)</sup> Wilamowitz's Versuch in dieser Zeitschr. XVIII S. 263, darin eine alte Localsage von Rhamnus zu sehen, scheint mir nicht geglückt; wie sollte eine attische Sage auf den Kypseloskasten kommen?

Schluss getäuscht, die Version des Hellanikos als die des Alkman giebt. 1)

Die Verlesung des Helenaepigramms muss man sich gegenwärtig halten, um für eine dritte ebenso sicher entstellte, aber, so viel ich weiss, bis jetzt noch unbeanstandete Beischrift die Herstellung zu finden. V 18, 2 heisst es τὰ δὲ ἐς τὸν ἄνδρα τε καὶ γυναῖκα ἑπομένην αὐτῷ τὰ ἔπη δηλοῖ τὰ ἑξάμετρα λέγει γὰρ δὴ οὖτως.

Ίδας Μάρπησσαν καλλίσφυρον, αν οί Απόλλων αρπασε, ταν έκ ναοῦ πάλιν άγει οὐκ αέκουσαν.

Man begnügt sich meist durch die Umstellung äyet  $\pi \acute{a}$ ler den letzten Vers metrisch nothdürstig in Ordnung zu bringen. Allein der Anstoss ist nicht bloss ein metrischer. Es ist eine sonst ganz unerhörte und an sich wenig glaubliche Sagensorm, dass Apollon die gerauhte Marpessa in seinem Tempel verbirgt und Idas sie sich von dort abholen muss.<sup>2</sup>) Nicht nur das an dieser Stelle metrisch unmögliche  $\pi \acute{a} liv$ , sondern auch  $\ell \varkappa \nu \alpha o \tilde{v}$  ist verlesen. Es ist serner kaum ein Zusall, dass der erste Vers an die Iliasstelle I 557 anklingt:

κούρη Μαρπήσσης καλλισφύρου Εὐηνίνης.

Vielmehr wird der Verfasser der Epigramme, den wohl Niemand heute mehr mit Pausanias und Bergk für Eumelos halten wird, die Iliasstelle nachgeahmt haben.<sup>3</sup>) Es liegt nun sehr nahe anzunehmen, dass die Nachahmung sich noch enger an das Original anschloss und der erste Vers der Beischrift lautete:

Ίδας Μάρπησσαν καλλίσφυρον Εὐανίναν.

Dann würden die έλιγμοὶ συμβαλέσθαι χαλεποί hier abermals den Polemon irregeführt haben; Εὐανίναν müsste in den verlesenen Worten der zweiten Zeile stecken und vielleicht darf

der Vers der hesiodischen Theogonie 517

<sup>1)</sup> Aehnlich steht es mit V 14, 6, wonach Pindar die Verbindung des Alpheios mit der Artemis παρεδήλωσι μὲν ἔν τινι ῷδῆ; das steht nicht im Text, sondern in den Scholien zu Nem. I 3; aus den Pindarfragmenten ist somit die Pausaniasstelle (fr. 250 bei Bergk) zu streichen.

<sup>2)</sup> Siehe über die Sage Preller Griech. Mythol. 14 S. 275.

<sup>3)</sup> So ist auch in der Beischrift der Atlasscene V 18, 4 Ατλας οὐρανὸν οὑτος ἔχει, τὰ δὲ μᾶλα μεθήσει

Άτλας οὐρανὸν εὐρὺν ἔχει κρατερῆς ὑπ' ἀνάγκης nachgeahmt und zugleich leicht parodirt, wohl das älteste Hesiodcitat, das existirt.

man die freilich sehr kühne Vermuthung wagen, dass es auf der Lade linksläufig geschrieben war NANSNAYS und von Polemon fälschlich rechtsläufig als ΓΑΛΣΝΑΙΒ also πάλιν ἄγει gelesen wurde. Wir würden dann also folgende Fassung erhalten:

Ίδας Μάρπησσαν καλλίσφυρον Εὐανίναν,

äν οἱ ᾿Απόλλων ἄρπασ', BTANBKNAFO οὐκ ἀεκοῦσαν. In den mit korinthischen Lettern gegebenen Buchstaben müsste demnach das Prädikat des Satzes stecken, allein eine halbwegs probable Herstellung ist mir trotz jahrelang wiederholter Versuche nicht zu finden gelungen. Dennoch habe ich die Vermuthung auch in dieser unfertigen und, wie ich mir selbst am wenigsten verhehle, sehr problematischen Form nicht unterdrücken wollen, in der Hoffnung, dass es vielleicht einem Glücklicheren beschieden ist, die endgültige Lösung des Räthsels zu finden.

Merklin hat in der Arch. Zeit. 1860, S. 101 ff. die schlagend richtige, in den neuesten Besprechungen des Kypseloskastens viel zu wenig beherzigte Beobachtung gemacht, dass metrische Beischriften nur auf der Vorderseite, nicht an den Schmalseiten, angebracht waren; er hat weiter richtig constatirt, aber nur nicht genug hervorgehoben, dass sie sich auf den zweiten und vierten Streifen beschränken. Dadurch ergiebt sich, dass zwischen dem zweiten und vierten Streifen ein engeres verwandtschaftliches Verhältniss besteht, wie dies zwar auch schon früher bemerkt, aber erst von Klein (Sitzungsher. d. Wiener Akademie 1884 B. 108 S. 58) mit dem nöthigen Nachdruck hervorgehoben ist, leider das einzige Verdienst, das man dieser neuesten Behandlung des Kypseloskastens nachrühmen kann. Der dritte und fünfte Streifen hatten bekanntlich keine Inschriften, der unterste nur Namensbeischriften. diese verschiedene Behandlung nur in dem 'Streben nach Abwechslung und Mannigfaltigkeit' ihren Grund haben sollte, wird heute schwerlich mehr Jemand mit Merklin annehmen wollen. Durch die Verse sind einerseits der zweite und vierte Streisen in ganz hervorragender Weise ausgezeichnet, andererseits kann das Fehlen der Namensbeischriften beim dritten und fünsten Streisen, namentlich beim letzteren, nur in einem äusseren Zwang seinen Grund haben. Ich meine die Lösung liegt auf der Hand; beide Streisen waren so niedrig, dass für Anbringung der Beischriften zwischen oder über den Figuren kein Raum blieb; etwas höher war der unterste, erste Streisen, auf dem daher zwar die Namen der darge-

stellten Figuren, aber keine Verse standen. Alle drei Streisen wirkten nur als Ornamentbänder, welche den zweiten und vierten Streisen, die bedeutend höher und überhaupt künstlerisch die Hauptsache waren, trennten und einfassten. Eine Bestätigung dieser Annahme sinde ich in dem Verhältniss der Figurenzahl, die sich freilich nur für den ersten, zweiten und vierten Streifen feststellen lässt. Der unterste Streifen enthält nämlich auf seinen drei Seiten im Ganzen 42 Figuren¹) und 9 Gespanne; rechnet man den von einem Gespanne eingenommenen Raum als den von zwei Figuren, so entsprach die gesammte Länge dieses Streisens dem Raume von 70 Figuren. Der zweite Streifen enthält 34 Figuren<sup>2</sup>), der vierte 36 oder, wenn man den dreigestelligen Geryoneus nur als eine Figur rechnet, gleichfalls 34 Figuren, ein Resultat, was die eben behauptete Verwandtschaft beider Streifen auss Erfreulichste bestätigt.<sup>3</sup>) Das Verhältniss der Figurenzahl von 34:70 nöthigt, für die beiden mittleren Streisen eine weit grössere Höhe anzunehmen als für den untersten Streifen; der Unterschied muss also viel bedeutender sein, als er in dem höchstverdienstlichen Reconstructionsversuch von Overbeck erscheint, dessen Vortrefflichkeit gerade durch die neueren verunglückten Versuche erst ins rechte Licht gesetzt worden ist. Aber so sehr er auch die Grundlage für alle späteren Arbeiten über den Kypseloskasten geworden ist und bleiben wird, so wird er sich doch im Einzelnen, auch abgesehen von dem Höhenverhältniss der Streifen, mancherlei Modificationen gefallen lassen müssen, namentlich auch in der Vertheilung der Scenen auf die Vorder- und Schmalseiten. Es scheint mir wenig glaublich, dass Pausanias resp. Polemon den Iolaos aus der Hydrascene zu den Leichenspielen des Pelias gezogen haben sollte, wenn zwischen beiden die doch vermuthlich auch tektonisch scharf hervorgehobene Ecke lag. Setzt man aber, wie man nach dieser Erwägung muss, die Hydrascene auf die Vorderseite, so dass der

<sup>1)</sup> Amphilochos und seine Amme nehmen freilich nur den Raum einer Figur ein, dafür aber der gelagerte Phineus den von zweien, als Zahl der Peliaden ist drei angenommen.

<sup>2)</sup> Dabei ist für die Mittelscene die hesiodische Neunzahl der Musen angenommen und auf der Schmalseite die Nacht mit ihren Kindern als eine Figur gerechnet; für die Perseusdarstellung ist ausser den verfolgenden Gorgonen auch die enthauptete Meduse angenommen.

<sup>3)</sup> Klein kommt zu denselben Resultat durch Zählung der Scenen, die er aber falsch abtheilt.

linken Schmalseite nur die Phineusdarstellung bleibt, so muss auch die Amphiaraosdarstellung von der rechten Schmalseite auf die Vorderseite rücken; die dann der rechten Schmalseite verbleibende Pelopsscene, zwei galoppirende Gespanne mit ihren Lenkern, entspricht räumlich durchaus der Phineusscene, vier laufenden und einer gelagerten Figur. Bestätigt wird dies durch die Vergleichung der Schmalseiten des zweiten und vierten Streisens; hier stimme ich in der Vertheilung der Scenen fast ganz mit Overbeck überein, nur die Peleusscene des zweiten Streifens setze ich noch auf die Vorderseite; denn ich halte Welcker's Beobachtung (Zeitschr. f. Gesch. und Ausleg. d. alten Kunst S. 540), dass hier eine grosse Mittelscene, die Hochzeit des lason und der Medeia in Gegenwart der Aphrodite, des Apollon und der Musen, auf jeder Seite von drei kleineren aus je zwei Figuren bestehenden Scenen eingesasst war, für absolut durchschlagend; ja ich sehe in der Verherrlichung dieses korinthischen Mythos geradezu die nicht umsonst durch zwei metrische Beischristen ausgezeichnete Hauptdarstellung des Kypseloskastens, während auf dem nächstverwandten vierten Streifen kleinere Einzelscenen beliebig nebeneinander gereiht sind. Prüst man nun die Schmalseiten dieser beiden Streifen in Overbeck's Reconstruction, so sieht man leicht, dass die Figuren, obgleich gerade hier eine ganze Anzahl von Gestalten eingesetzt sind, die bei Pausanias gar nicht erwähnt werden, in einer für die archaische Kunst unerträglichen Weise auseinandergerückt sind, gewiss ein schlagender Beweis dasür, dass die Länge der Schmalseiten zu gross angenommen ist. Beschränkt man sich dagegen, abgesehen von der Medusa, auf die von Pausanias erwähnten Figuren, so erhält man für jede Schmalseite ihrer vier bis fünf; beim zweiten Streifen links die Nyx mit ihren Kindern, Dike und Adikia'), und die sog. Pharmakeutriai, rechts Perseus und die beiden Gorgonen nebst der enthaupteten Medusa, im vierten Streisen links Boreas und Oreithyia, Herakles und der dreifache Geryoneus, rechts das thebanische Brüderpaar mit der Ker und Dionysos.

Auf das Räthsel des fünsten Streisens in dieser skizzenhaften Besprechung einzugehen, muss ich mir versagen. Allerdings glaube ich, dass Löschcke richtig hier Peleus und Thetis sucht, aber nicht,

<sup>1)</sup> Dass V 18, 2 für γυνη δὲ εὐειδης γυναϊκα αἰσχοὰν κομίζου σα zu schreiben ist κολάζου σα (ΛΑ für MI), ist gewiss schon vielsach bemerkt worden, doch erinnere ich mich nicht, es irgendwo gelesen zu haben.

dass er sie richtig in der Gruppe in der Höhle erkannt hat, wie ich auch seine Auffassung dieses Streifens als Deckel ablehnen muss.

Die Statue des Eleers Pantarkes nennt Pau-4. Pantarkes. sanias in der Olympionikenperiegese VI 10, 6 ohne Angabe des Künstlernamens: μετὰ δὲ Ἰχχον καταπαλαίσας παῖδας Παντάρκης έστηκεν Ήλειος δ έρώμενος Φειδίου. Das Datum des Sieges war schon früher bei Beschreibung des Zeusbildes angegeben zugleich mit der Bemerkung, dass eine der auf den Querriegeln des Sessels angebrachten Figuren diesem Pantarkes ähnlich sei: V 11, 3 τὸν δὲ αῦτὸν ταινία την κεφαλην ἀναδούμενον έοικέναι τὸ εἶδος Παντάρκει λέγουσι, μειράκιον δὲ Ήλεῖον τὸν Παντάρχην παιδικά εἶναι τοῦ Φειδίου ἀνείλετο δὲ καὶ έν παισίν δ Παντάρκης πάλης νίκην 'Ολυμπιάδι έκτη πρός ταίς ὀγδοήκοντα. An einer früheren Stelle der Olympionikenperiegese hatte Pausanias gesagt: VI 4, 5 ὁ δὲ παῖς ὁ ἀναδούμενος ταινία την κεφαλην έπεισήχθω μοι και οδτος ές τον λόγον Φειδίου τε ένεχα καὶ τῆς ἐς τὰ ἀγάλματα τοῦ Φειδίου σοφίας, έπεὶ άλλως γε οὐκ ἴσμεν ὕτου τὴν εἰκόνα Φειδίας ἐποίησεν. In seinem epochemachenden Aufsatz über den Tod des Phidias S. 36 theilt Löscheke als seine eigene und zugleich als eine auch unausgesprochen von vielen getheilte Annahme mit, dass hier nur durch Pausanias' Nachlässigkeit zwei zusammengehörige Nachrichten getrennt seien; der namenlose Anadumenos, den Pausanias Octólov τε ένεκα καὶ τῆς ἐς τὰ ἀγάλματα τοῦ Φειδίου σοφίας erwähnt, sei Pantarkes. Diese Aufstellung hat kürzlich R. Schöll in seiner im Uebrigen einen von Löschcke total verschiedenen Standpunkt einnehmenden Behandlung der Pheidiasfrage gebilligt (Sitz.-Ber. d. k. bayer. Akad. 1888 S. 37), während Flasch Olympia S. 47 A. 2 an der Verschiedenheit beider Statuen festhält und die Meinung aussert, es habe zwei Statuen des Pantarkes gegeben, die beglaubigte vom Jahre 436 und den unbeglaubigten Anadumenos, an dessen Basis zwar der Name des Künstlers (Pheidias), aber weder der Name des Dargestellten noch der Anlass der Errichtung angegeben gewesen sei. In der That unterliegt Löschckes Annahme gerade bei diesem Abschnitt der Olympiaperiegese, in welchem nur zwei Quellenschriftsteller, nämlich die periegetische Hauptquelle (also Polemon) und das Olympionikenverzeichniss in einander gearbeitet sind 1) und

<sup>1)</sup> Hirt a. a. O. p. 12 sqq.

die topographische Reihenfolge ziemlich streng innegehalten wird, schweren Bedenken; noch schwerer oder vielmehr geradezu unsassbar aber ist die Annahme, dass auf einer Olympionikenstatue nur die Signatur des Künstlers, nicht aber auch der Name des Dargestellten und Weihenden gestanden haben soll. Man hat bei dieser Frage die charakteristische Fassung des Satzes ὁ δὲ παῖς ὁ ἀναδούμενος κτλ. nicht genügend beachtet; Pausanias hat es VI 1 als Princip seiner Olympionikenperiegese aufgestellt, dass er weder alle Olympioniken aufzählen (d. h. das ganze Olympionikenverzeichniss abschreiben) noch alle Statuen vom Olympioniken erwähnen (d. h. die periegetische Quelle vollständig abschreiben) wolle, sondern dass die Berühmtheit des Dargestellten oder die kunstlerische Vollendung der Darstellung für die Erwähnung massgebend sein solle:  $\delta\pi\delta\sigma$ οις δὲ  $\ddot{\eta}$  αὐτοῖς εἶχεν ἐς δόξαν  $\ddot{\eta}$  καὶ τοῖς ἀνδριᾶσιν ύπηρχεν άμεινον έτέρων πεποιήσθαι, τοσαῦτα καὶ αὐτὸς μνη- $\sigma \vartheta \eta \sigma \sigma \mu \alpha \iota$ . Warum also beim Anadumenos des Pheidias die seltsam geschraubte, beinahe wie eine Entschuldigung klingende Wendung  $\vec{\epsilon} \pi \epsilon \iota \sigma \dot{\gamma} \chi \vartheta \omega \mu \sigma \iota \lambda \alpha i \sigma \delta \tau \sigma \sigma \epsilon \sigma \lambda \dot{\sigma} \gamma \sigma \nu$ , warum die seltsame Motivirung um des Pheidias Willen und seiner Meisterschaft in Bezug auf ἀγάλματα, wo von einem ἀνδριάς die Rede ist, warum das in diesem ganzen Abschnitt nur hier vorkommende höchst befremdliche Verschweigen des Namens des dargestellten Olympioniken, wenn es sich um nichts anderes handelt, als eine gewöhnliche Olympionikenstatue? Nun weil es sich eben um keine eigentliche Olympionikenstatue handelt, sondern der namenlose παῖς ὁ ἀναδούμενος ταινία την κεφαλήν nichts anderes ist als das V 11, 3 mit genau denselben Worten erwähnte ἄγαλμα auf der Querleiste des Zeussessels; darum das ἐπεισήχθω als ein fremdartiges, eigentlich nicht hierher gehöriges Monument, darum die Namenlosigkeit, darum die Motivirung Φειδίου τε ένεκα καὶ τῆς ἐς τὰ ἀγάλματα Φειδίου σοφίας; und nur dieses von den acht Figürchen auf der Querleiste wird angeführt, weil man nur bei diesem Portraitzüge zu erkennen glaubte, die, wenn sie auch nicht, was an jener Stelle unentschieden gelassen wird, die des Pantarkes sein sollten, doch nach der Meinung des Pausanias jedesfalls die eines bestimmten Olympioniken sind; darum kann dies ἄγαλμα für eine Art von Olympionikenbildniss gelten und Pheidias' Name darf mit Hinweis auf dies Werk auch den Verfertigern der ανδοιάντες beigezählt werden, ἐπεὶ ἄλλως γε οὐκ ἴσμεν ὅτου τὴν εἰκόνα ὁ Φειδίας ἐποίησεν. Dass man

diesen, wie ich meine, sofort einleuchtenden Sinn der Worte bisher verkannt hat, liegt theils daran, dass man bei Interpretation des Pausanias, wenn auch vielleicht unbewusst, sich von der Vorstellung des Leitfadens für Reisende noch immer beeinflussen lässt und für jede rhetorisch gemeinte Bemerkung einen Anlass in einem gerade an dieser Stelle besindlichen Monument voraussetzen zu müssen glaubt, theils in der unverständigen und unheilvollen Paragraphenabtheilung'); denn der Satz & de nate - Deidiag ἐποίησε leitet nicht einen neuen Abschnitt ein, sondern schliesst sich eng an die Erwähnung des Werkes eines andern grossen Meisters, des Pythagoras von Rhegion, der εἴπερ τις καὶ ἄλλος ἀγαθὸς τὰ ἐς πλαστικήν genannt wird, an. Es ergiebt sich also nun, erstens dass die VI 10, 6 erwähnte, in oder kurz nach Ol. 86 gefertigte Pantarkesstatue nicht, wie wiederholt behauptet worden ist, ein Werk des Pheidias sein kann, womit der von Schöll a. a. O. S. 37 vorausgesetzte Ausgangspunkt der Pantarkeslegende hinfällig wird, zweitens dass wir keine Berechtigung haben, uns auch die Pantarkesstatue als einen Anadumenos vorzustellen und sie, wie Löschcke a. a. O. S. 35 erinnert und ich ihm früher geglaubt habe 2), in ihrem Motiv von dem Anadumenos des Zeussessels abhängig zu denken. Es bleibt nunmehr nichts anderes übrig, als an eine wirkliche oder vermeintliche Aehnlichkeit der Gesichtszüge jenes ἄγαλμα eines Anadumenos mit der Pantarkesstatue zu denken, wie dies auch den Worten des Pausanias ἐοικέναι τὸ εἶδος Παντάρκει entspricht und, wenn man sich der Portraits des Pheidias und Perikles auf dem Parthenosschild erinnert, nicht auffallen kann. Diese Aehnlichkeit müsste also der Ausgangspunkt der Pantarkeslegende gewesen sein, wenn Wilamowitz Antigonos von Karystos S. 13 und Löschcke a. a. O. S. 38 das Verhältniss der beiden Sagenformen richtig beurtheilen. Wila-

<sup>1)</sup> Namentlich ist diese falsche Abtheilung auch V 10, 1 verhängnissvoll geworden; denn der Satz πολλά μὲν δὴ καὶ ἄλλα ἴδοι τις ἄν ἐν Ἑλλησι, τὰ δὲ καὶ ἀκούσαι θαύματος ἄξια, μάλιστα δὲ τοῖς Ἐλευσῖνι δοωμένοις καὶ ἀγ ῶνι τῷ ἐν Ὁ λυμπί α μέτεστιν ἐκ θεοῦ φροντίδος bildet nicht, wie man oft hören muss, die Einleitung zur Altisperiegese, sondern den rhetorisch wirksamen Abschluss der Geschichte der olympischen Spiele, die V 7, 6 mit den Worten Ἐς δὲ τὸν ἀγῶνα τὸν Ὀλυμπικὸν λέγουσιν κτλ. begonnen hat. Die Beschreibung der Altis hebt mit den Worten: Τὸ δὲ ἄλσος τὸ ἰερὸν τοῦ Διός an; hier also war der Anfang des neuen Capitels anzusetzen.

<sup>2)</sup> Philolog. Untersuch. herausgeg. von Kiessling und von Wilamowitz X S. 109, wo ich den Drucksehler Ol. 85 statt Ol. 86 zu berichtigen bitte.

mowitz schreibt, allerdings noch unter der Voraussetzung, dass der Zeus nach der Parthenos gefertigt sei: 'Es ist klar, dass diese Sage, entsprungen aus der Vergleichung zweier Monumente und mit einer historischen Notiz in richtiger Weise') combinirt, nahe lag, und, gesetzt die Aehnlichkeit war vorhanden, sogar die Wahrheit tressen kann. Die andere, von der Inschrift am Finger, ist erst nach ihr und aus ihr entstanden, und zwar keinessalls in Elis oder aus elischer Kenntniss.' Nun hat uns aber Wilamowitz selbst belehrt, dass der Artikel des Photios Pauvovoia Némeois, welcher die Nachricht von der Inschrift Παντάρκης καλός auf dem Finger des Zeusbildes enthält, auf Benutzung des Polemon zurückgeht, und zwar auf einen gegen eine Entdeckung des Antigonos gerichteten Passus; aber mit dem Satze τὸ δ' ἄγαλμα Φειδίας ἐποίησεν, οὖ τὴν ἐπιγραφὴν ἐχαρίσατο Αγορακρίτω τῷ Παρίω ἐρωμένω soll die Benutzung des Polemon aushören; der letzte Satz δς καὶ  ${}^2O$ λυμ $\pi$ ίασι τ $ilde{\psi}$  δακτύλ $\psi$  τοῦ  ${\cal A}$ ιὸς ἐ $\pi$ έγ $oldsymbol{\psi}$ ε ' $oldsymbol{\Pi}$ αντά $oldsymbol{\psi}$ κης καλός' $\cdot$ ήν δὲ οὖτος Αργεῖος, ἐρώμενος αὐτοῦ, der die Begründung der bei Photios ausgefallenen, aber in der Parallelstelle bei Zenobios V 82 erhaltenen Worte καὶ ἄλλως ἐπτόητο περὶ τὰ παιδικά giebt, soll nicht mehr polemonisch sein; dann hätte also Polemon entweder seine Behauptung gar nicht begründet, oder die polemonische Begründung durch die Aehnlichkeit des Anadumenos auf der Querleiste mit der Pantarkesstatue wäre bei dem Lexikographen von der nicht polemonischen durch die Liebesinschrift auf dem Finger verdrängt worden; beides wenig glaubliche Annahmen. und Recht hat Löschcke auch die Schlussworte des Artikels dem Polemon vindicirt: 'Phidias hat einen Geliebten Pantarkes, dieser ist aber bei Leibe nicht der Eleer, der Sieger von Ol. 86, sondern ein Argiver, und nicht die Siegerstatue seines Knaben hat der Künstler gemacht, sondern nach echt attischer Unart Пачτάρχης καλός auf den Finger des Zeus geschrieben; in dieser pseudokritischen Form stand die Legende bei Polemon.' Nun ich denke, wenn nicht das Bild, das wir bisher alle von Polemon gehabt haben, vollständig verdunkelt und damit zugleich die Grundlage des grössten Theils unseres kunsthistorischen Wissens eingerissen werden soll, giebt es bei dieser Sachlage nur einen möglichen Schluss: wenn die Inschrift Παντάρκης καλός bei Polemon

<sup>1)</sup> Nämlich unter der Voraussetzung, dass Pantarkes seinen Sieg, wie Wilamowitz damals annahm, während Pheidias' Anwesenheit errungen hatte.

stand, dann stand sie auch auf dem Finger des Zeus; und warum soll Pheidias sich diese Unart, die in den Augen der Zeitgenossen gewiss keine solche war, nicht erlaubt haben, zumal an dem Bilde eines Gottes, der selbst ἐπτόητο περὶ τὰ παιδικά? aber ist diese Inschrift eben der Ausgangspunkt der Legende; hatte man diesen Anhalt dafür, das Pheidias zur Zeit, als er das Zeusbild verfertigte, einen schönen Knaben Namens Pantarkes verehrt hatte, so lag es sehr nahe, diesen in dem Eleer Pantarkes, dem Sieger in den Knabenspielen von Ol. 86. zu erkennen und lag es ferner nahe, die Züge dieses Pantarkes in einer der Figuren auf der Querleiste des Sessels wiedererkennen zu wollen, wobei die Thatsache, dass Pheidias an dem Schild der Parthenos sein und des Perikles Portrait angebracht hatte, der Annahme, dass er am Zeussessel ähnlich verfahren sei, zu Hülfe kam; dann aber musste auch Pheidias den Zeus erst um Ol. 86, also nach der Parthenos gefertigt haben, wie das ja Philochoros in der That berichtet. Freilich muss man nun annehmen, dass die Inschrift bereits im vierten Jahrhundert bekannt und die Identisicirung mit dem Eleer Pantarkes schon damals vorgenommen war; dieser Annahme steht aber nicht das Geringste im Wege, denn die Inschrift musste, wenn nicht schon früher, doch jedesfalls bei der Restauration des Bildes durch Damophon in der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts bemerkt worden sein, und damit war der Keim für die Legendenbildung gegeben. Gegen diese Legende wandte sich Polemon mit der Bemerkung, der von Pheidias geliebte Pantarkes sei kein Eleer, sondern ein Argiver gewesen; woher Polemon diesen Pantarkes von Argos kannte, lässt sich nicht mehr ermitteln, aber dass er ihn erfunden haben sollte, wird man gewiss nicht annehmen dürfen; mit Fug und Recht behauptet Löschcke, dass es wesentlich chronologische Gründe waren, die Polemon zu seiner Polemik gegen die Identificirung mit dem Eleer veranlassten, dass also Polemon die Verfertigung des Zeusbildes in eine frühere Zeit gesetzt habe. Auffallend ist dabei nur, dass Pausanias, der sonst bei der Besprechung der Zeusstatue durchaus von Polemon abhängig zu sein scheint, sowohl in der Datirung wie in der Pantarkesfrage 1) ganz von ihm abweichen und einer Nebenquelle folgen sollte. Doch

<sup>1)</sup> Löschcke a. a. O. S. 35: 'Pausanias allerdings glaubt, dass Phidias Ol. 86 in Olympia arbeitete. Doch ist seine Meinung von geringem Gewicht, da er die Nachrichten über Pantarkes nur flüchtig excerpirt zu haben scheint'.

lohnt es sich zunächst den Zusammenhang der Worte des Pausanias genauer ins Auge zu sassen: V 11, 3 των δὲ τοῦ Θρόνου μεταξὺ ποδῶν τέσσαρες κανόνες εἰσὶν ἐκ ποδὸς ἐς πόδα ἕτερον διήχων έχαστος. τῷ μὲν δὴ κατευθύ τῆς ἐσόδου κανόνι ἑπτά έστιν αγάλματα έπ' αὐτῷ· τὸ γὰς ὄγδοον έξ αὐτῶν οὐκ ἴσασι τρόπον δντινα εγένετο άφανές. είη δ' αν άγωνισμάτων άρχαίων ταῦτα μιμήματα· οὐ γάρ πω τὰ ἐς τοὺς παϊδας ἐπὶ ἡλιχίας ἤδη χαθειστήχει τῆς Φειδίου. τὸν δὲ αύτὸν ταινία τὴν χεφαλὴν ἀναδούμενον ἐοιχέναι τὸ είδος Παντάρκει λέγουσι, μειράκιον δὲ Ἡλείον τὸν Παντάρκη παιδικά είναι τοῦ Φειδίου άνείλετο δὲ καὶ ἐν παισὶν ὁ Παντάρχης πάλης νίχην 'Ολυμπιάδι έχτη πρός ταίς δγδοήχοντα. Den logischen Zusammenhang der beiden durch Sperrung hervorgehobenen Sätze hat noch Niemand zu enträthseln vermocht. Wenn Pheidias ἀρχαῖα ἀγωνίσματα bildete, was hat das Bestehen oder Nichtbestehen der Knabenspiele zu seiner Zeit damit zu thun?¹) Ueberdies waren die Knabenspiele bekanntlich Ol. 37 eingeführt und bestanden thatsächlich zu Pheidias' Zeit. O. Müller suchte die Stelle durch die Panacee der Pausaniaskritik, die Annahme einer Lücke, zu heilen, indem er schrieb: οὐ γάρ πω τὰ ἐς τοὺς παῖδας [μεμίμηται, καίπες καὶ ταῦτα] ἐπὶ ἡλικίας ἤδη καθειστήκει τῆς Φειδίου; Pausanias hätte also aus dem Fehlen der Knabenspiele geschlossen, dass nur die ältesten Kampfarten dargestellt gewesen seien. Seltsam bliebe aber der Schluss auch dann, ebenso wie die Fassung, da doch auch der  $\delta \pi \lambda i \tau \eta \varsigma$ , eine namentlich in der bildlichen Darstellung sehr charakteristische Kampfart, zu den nachträglich eingeführten und zu Pheidias' Zeit bestehenden Agonen gehörte. Und welches sind denn diese acht ältesten Kampfarten? Ol. 25 bestehen in Olympia sieben Kampfarten δρόμος, δίαυλος, δόλιχος, πένταθλον, πάλη, πυγμή, αρμα; Ol. 33 werden zwei neue Kampfarten auf einmal eingeführt, das παγκράτιον und der ἵππος

<sup>1)</sup> Ganz im Stil des Pausanias erläutert Petersen Kunst des Pheidias S. 357 die Stelle: 'Es waren Darstellungen von Wettkämpfen, und zwar waren es auch, wenn nicht allein, Knaben, naides, z. B. der dem Pantarkes gleichende. Daher nennt Pausanias sie alte Wettkämpfe, denn, setzt er erklärend hinzu, zu Pheidias' Zeit galten die Bestimmungen über die Knaben noch nicht. Welche Bestimmungen Pausanias meint, ist nicht ersichtlich, aber es ist klar, dass die Darstellung in Bezug auf Knaben dem späteren Brauche widersprach.'

κέλης. Damit steigt die Zahl auf neun; acht Kampfarten also hat es in Olympia nie gegeben. Die Bedenken steigern sich, wenn man sich ein Bild von diesen Darstellungen zu machen sucht. Wie können δρόμος δίαυλος δόλιχος in bildlicher Darstellung unterschieden gewesen sein? Wie kann ein Viergespann neben den Athleten oder Athletengruppen angebracht gewesen sein, ohne die gerade an dieser Stelle absolut erforderliche Symmetrie in empfindlichster Weise zu stören?1) Und welche von diesen Kampfarten soll die einzige ihrem Motiv nach uns bekannte Figur, der Anadumenos, repräsentirt haben? Die Schwierigkeit und wie wir jetzt ruhig sagen können, der Fehler, oder vielmehr der eine Fehler steckt in dem Worte άγωνισμάτων und lässt sich durch die Aenderung ἀγωνιστῶν mit leichter Mühe heben. Nicht also alte Kampfarten, sondern die Bilder alter olympischer Kämpfer glaubte die von Pausanias überlieferte, vermuthlich auf Polemon zurückgehende Deutung in den Figürchen auf der Querleiste zu erkennen; sie brauchen somit keineswegs im Moment des Wettkampfes dargestellt gewesen zu sein, wie es ja der Anadumenos thatsächlich nicht war, womit zugleich die Nöthigung wegfällt, neben Einzelfiguren, wie sie in den Worten des Pausanias angedeutet sind und für diese Stelle des Thrones allein passen, auch Kämpfergruppen anzunehmen. Ob freilich diese Deutung Polemons das Richtige trifft, ist eine sehr wohl aufzunehmende Frage; wenigstens liegt es ungemein nahe, die Figuren auf der vordern Leiste mit der auf den drei ührigen Leisten angebrachten Amazonomachie in Verbindung zu bringen, und in ihnen die nach Besiegung der Amazonen sich kränzenden und salbenden Genossen des Herakles zu sehen. Indessen ist die Beziehung des folgenden Satzes οὐ γάρ πω τὰ ἐς τοὺς παῖδας κτλ. auch durch die vorgeschlagene Aenderung noch um nichts verständlicher geworden; hingegen ist klar, dass die dann sich anschliessenden auf Pantarkes bezüglichen Sätze zu der Deutung auf die ἀγωνισταί ἀρχαῖοι im Gegensatz stehen. Denn wenn Pheidias mit den Figürchen olympische Kämpfer früherer Zeiten gemeint hat, kann er unter ihnen nicht seinen geliebten Knaben Pantarkes dargestellt haben. Es wird also mit λέγουσιν ein der polemonischen Deutung widersprechendes Mo-

<sup>1)</sup> Daher nimmt Petersen an, dass nur ein Theil der Kampfarten dargestellt gewesen wäre und namentlich die Agone mit den Rossen gefehlt hätten.

ment angeführt, die angebliche Aehnlichkeit der einen Figur mit Pantarkes, aber nicht um Polemon zu bekämpfen, sondern um es selbst durch Widerlegung zu entkräften; allein von der Widerlegung folgt nur der Ansang ἀνείλετο δὲ καὶ ἐν παισίν κτλ., der eigentliche Schluss der Beweisführung sehlt, aber nicht durch Pausanias' Schuld; es sind eben die Worte οὐ γάρ πω κτλ., die an eine faische Stelle versprengt und durch eine leichte Corruptel entstellt sind; sie gehören hinter πρὸς ταῖς ὀγδοήκοντα und statt οὐ γάρ ist οὐκ ἄρα zu schreiben und im Folgenden τὰ zu streichen. Somit lautet der ganze Passus: εἴη δ' αν άγωνιστων άρχαίων ταῦτα μιμήματα, τὸν δὲ αύτὸν ταινία τὴν κεφαλὴν αναδούμενον ἐοικέναι τὸ εἶδος Παντάρκει λέγουσι¹), μειράκιον δὲ Ἡλεῖον τὸν Παντάρχη παιδικά εἶναι τοῦ Φειδίου. ἀνείλετο δὲ καὶ ἐν παισὶν ὁ Παντάρκης πάλης νίκην 'Ολυμπιάδι έκτη πρός ταϊς δγδοήκοντα· ούκ άρα πω ές τούς παϊδας έπὶ  $\ddot{\eta}$ λικίας  $\ddot{\eta}$ δη καθειστήκει τῆς Φειδίου. Das heisst also: 'Die Annahme, dass Pheidias in einer dieser Figuren den Eleer Pantarkes dargestellt habe, ist unhaltbar, da Pantarkes erst Ol. 86 in den Knabenspielen siegte, also zur Zeit, da Pheidias den Zeus verfertigte (Ol. 83), noch nicht einmal zu den Knaben zählte, geschweige denn zu den Jünglingen, wie die ihn angeblich vorstellende Figur auf der Querleiste'. Trifft diese Auffassung das Richtige, so besteht also in Wahrheit zwischen Polemon und Pausanias kein Widerspruch, weder in der Ansetzung des Zeusbildes noch in der Auffassung der Pantarkesfabel; vielmehr hat uns Pausanias in der eben besprochenen Stelle wahrscheinlich ein Stück der Argumentation Polemons bewahrt, während er freilich später VI 10,6 wahrscheinlich im Anschluss an seine zweite Hauptquelle, das Olym-

<sup>1)</sup> Für die lose Form der Einfügung des Einwurss vergleiche V 12, 2, wo in der köstlichen Diatribe über die Hörner des Elephanten der Einwand erhoben wird, dass Hörner nicht aus Kinnbacken wachsen: Ποταμίοις γε μὴν ἵπποις καὶ ὑσὶν ἡ κάτωθεν γένυς τοὺς χαυλιόδοντας φέρει, κέρατα δὲ ἀναφυόμενα οὐχ ὁρῶμεν ἐκ γενύων (wir würden die Worte heute in Anführungszeichen setzen), worauf dem unberusenen Zweisler mit vornehmer Herablassung die Belehrung ertheilt wird, dass die Hörner des Elephanten nicht aus den Kinnbacken, sondern aus den Schläsen entspringen: ἐλέφαντι οὖν τὰ κέρατα ἵστω τις διὰ κροτάφων κατερχόμενα ἄνωθεν. Man muss sich solche Stellen von dem Sophisten mit wechselnder Stimme vorgetragen denken, um sie zu würdigen. Schubart hat natürlich wieder die Worte ποταμίοις γε — ἐκ γενύων als Glossem getilgt.

pionikenverzeichniss, im Gegensatz zu Polemon den Eleer Pantarkes für den Geliebten des Pheidias erklärt.

Setzte aber Polemon das Zeusbild in der That so an, wie es die Pausaniasstelle erkennen lässt, dann ist seine Meinung für uns in viel höherem Grade massgebend als der auf einer falschen Voraussetzung beruhende Bericht des Philochoros, und die bei Plutarch erhaltenen Versionen über den Tod des Pheidias, mögen sie nun, wie Löschcke annimmt, zeitgenössischer Verleumdung oder, wie Schöll glaubt, der an den Aristophanesversen emporwuchernden Mythenbildung entsprungen sein, kommen in Bezug auf den Ort und Zeitpunkt des Todes der Wahrheit näher als Philochoros, dem man, wenn man ihm den späten Ansatz des Zeusbildes glaubt, auch billiger Weise die Hinrichtung durch die Eleer glauben muss. 1) Denn sur den Ausenthalt des Pheidias in Elis nach seinem attischen Process giebt es, nachdem die Pantarkesstatue ihre Beweiskraft verloren, keinen genügenden Anhalt mehr; auch die Phaidryntai sind kein solcher, und ich kann Schöll nicht zustimmen, wenn er a. a. O. S. 42 sagt: 'Die Familie des Künstlers ist in Elis geblieben; das angesehene priesterliche Amt der Psleger (Phaidrynten) des Zeusbildes erbte in Folge einer Ehrenschenkung der Gemeinde unter seinen Nachkommen noch jahrhundertelang fort. Also hatte Phidias für sich und seine Nachkommen das elische Bürgerrecht erhalten; unzweifelhaft nach Vollendung des Götterbildes, dessen Inschrift ihn als Athener bezeichnet. Das Privilegium wird verständlich, wenn Phidias Elis nicht mehr verliess: und so gewinnt Philochoros' Angabe von seinem Tod in Elis eine unangreifbare Die von Pausanias V, 14, 5 erwähnten ἀπόγονοι Φειδίου, καλούμενοι δε φαιδουνταί, γέρας παρά Ήλείων είληφότες τοῦ Διὸς τὸ ἄγαλμα ἀπὸ τῶν προσιζανόντων καθαίρειν haben sich ja in der That auf einer olympischen Inschrift aus der Kaiserzeit gefunden, Archaeol. Zeit. 1877 S. 193 Nr. 100: Titov Φλάουιον Ήράκλειτον τον ἀπο Φειδίου φαιδρύντην τοῦ Διος τοῦ ὀλυμπίου; in der That ein stolzer Stammbaum, der sich über mehr als ein halbes Jahrtausend erstreckte, ein Stammbaum,

<sup>1)</sup> Wenn man in dem Aristophanesscholion mit Schöll ὑπὸ Ἡλείων als ein Glossem tilgt, ist eigentlich nicht abzusehen, warum nicht ebenso gut der ganze Satz von καὶ φυγών εἰς Ἡλιν κτλ. ein Glossem sein soll. Ueberdiess, weshalb erwähnt denn Philochoros überhaupt den Tod des Pheidias, wenn es nicht nach seiner Meinung damit eine besondere Bewandniss hatte?

um den die ältesten Adelsgeschlechter Roms den wackern T. Flavius Herakleitos beneiden mussten, wenn er authentisch war. Aber ist es so sicher, dass er authentisch war? und wenn er es war, woher wissen wir denn, dass die Uebertragung dieses Amtes auf die wirklichen oder angeblichen Nachkommen des Pheidias schon so früh stattsand, wie Schöll annimmt? Ueber den Zeitpunkt der Einsetzung dieses Amtes sagt Pausanias kein Wort. Ist es nicht ebenso gut denkbar, dass sie erst lange nach Pheidias' Tod erfolgte, zur Zeit als der Cultus des Künstlers in seiner höchsten Blüte stand, also etwa im dritten oder zweiten Jahrhundert? Damals wollte man in den Nachkommen den Künstler ehren, damals mag es auch gewesen sein, dass man ein an der Westseite der Altis gelegenes Gebäude für die Werkstatt des Pheidias ausgab (Paus. V 15, 1), denn man wird doch nicht im Ernste glauben, dass wirklich die Bauhütte, in der Pheidias arbeitete, stehen gelassen war, oder dass man ihm einen monumentalen Bau für seine Arbeit Goldelfenbeinbilder wurden im sünsten Jahrhergerichtet hatte. hundert viele gesertigt; warum steht denn nicht auch auf der Akropolis ein ἐργαστήριον Φειδίου oder beim argivischen Heraion ein ἐργαστήριον Πολυκλείτου. Dass es aber in der That wenigstens in der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts in Olympia noch keine φαιδουνταί aus dem Geschlecht des Pheidias gab, dafür scheint mir der Umstand schwer ins Gewicht zu fallen, dass die Restauration des Zeusbildes um diese Zeit dem Damophon von Messene, also keinem Phaidrynten und keinem Nachkommen des Pheidias übertragen wurde (Paus. IV 31, 6).

In wie weit die von Schöll an Löschekes Behandlung des Processes des Pheidias geübte Kritik berechtigt ist, mögen Kenner des attischen Rechts entscheiden; die Datirung des Zeusbildes wird dadurch nicht berührt, und wir dürsen uns nach wie vor der schönen und die Entwicklung der attischen Kunst hell beleuchtenden Ergebnisse Löschekes dankbar freuen.

Berlin. C. ROBERT.

# ZUR GESCHICHTE DER ATTISCHEN KLERUCHEN AUF LEMNOS.

(Hierzu zwei Beilagen.)

In den Sitzungsberichten der Berliner Akademie 1887 Hest 5: S. 1066 f. (II 5) hat A. Kirchhoff auf Grund einer Abschrift Dr. Lolling Bruchstücke einer Urkunde veröffentlicht, deren nicht gewöhnlich Bedeutung den Versuch einer Herstellung rechtfertigt und vollau Es sind drei Fragmente einer weissen 0,097 m dicker Marmorplatte<sup>1</sup>), bei dem im Juni 1887 erfolgten Abbruche de 'Tholos' nordöstlich vom Erechtheion in dieselbe verbaut oder un mittelbar neben ihr gefunden; wie aus den Beilagen I und Il welche die Inschristen in Minuskeln und mit meinen Ergänzunger wiedergeben, ersichtlich wird, lassen sich zwei derselben ab an einanderfügen und ist bei dem dritten c rechts der Rand erhalten Die beiden ersteren (s. Beilage I) — zu ihnen tritt, wie ich vor greifend bemerke, erwünschter Weise noch ein bereits vor Jahren gefundenes Fragment d hinzu — gehören einem attischen Volks beschlusse zu Ehren des Z. 5 und 11 genannten Komeas an un enthalten nach den Praescripten den Antrag eines gewissen Phi lippos, an welchen sich Z. 17 ein zweiter Antrag anschloss. I dem Fragmente c (s. Beilage II) liegen dagegen umfängliche Rest eines Beschlusses der Kleruchengemeinde zu Hephaistia auf Lemno vor (s. Z. 12, 16, 20); das erhaltene Stück beginnt mitten in de Motiven eines Antrages augenscheinlich zu Ehren eines Hipparcher wie die Erwähnung der ἱππεῖς, ἀναβάσεις, ἐξετάσεις u. s. w ausreichend sicher stellt, wenn auch die Herstellung der Zeile bei dem Mangel ähnlicher Urkunden versagt bleibt. Z. 22 folgt ein weiterer Antrag, von welchem leider nur wenige Worte au uns gekommen sind; wie jener des Philippos gilt auch er der

<sup>1) &#</sup>x27;Auf der oberen Fläche des Steines springt der mittlere Theil leister artig hervor; dieser war offenbar bestimmt, eine aufgesetzte Bekrönung ode wahrscheinlicher ein Relief zu tragen.' Lolling.

#### Beilage I zu S. 454 ff.

er Berliner S. 1066 f.

20

ezeichnet.

Άθή /Ι (1877)

ς ἐπὶ  $: \boldsymbol{v} \in \boldsymbol{v}, \boldsymbol{\Lambda}$ έδρα . & 1 % ( 1 T & S 110 SATI 10126 ; λεις LVXC  $\delta \dot{\eta} \mu o_{15}$ · α 9 ε ῖ algu · ωσα ι  $\varepsilon \dot{\alpha} \varsigma | \tau$  $: \alpha i \tau | \alpha_{20}$ : y Q a g , τ ῶι δ

α πεποίηχε.

23

, doch mit

niss der Inschrift, als sie Kumanudis' Veröffentlichung in Minuskelumschrift gestattet, verdanke ich der Güte Ulrich Köhlers, welcher
mir auf meine Erkundigung hin freundlichst seine Abschrift zur Verfügung stellte. Selbstverständlich liegt diese meiner Wiedergabe zu
Grunde. Das Fragment (d) hatte in dem ursprünglichen Zusammenhange der Urkunde seine Stelle links von den beiden im vorigen
Jahre gefundenen ab, schliesst in mehreren Zeilen unmittelbar an
an, zumeist aber sind zwischen ihnen einige Buchstaben ausgebrochen. Die Zusammenstellung wird, denke ich, selbst für die
oberstächlichste Betrachtung die Zusammengehörigkeit der Fragmente ausser allen Zweisel stellen.

Somit ist uns mehr als die Hälfte des attischen Volksbeschlusses erhalten, die Herstellung des Ganzen, wenige Stellen ausgenommen, durchaus gesichert. Die Datirung wird noch zur Sprache kommen; die übrigen Ergänzungen bedürfen nur zum Theile einer Erläuterung. a b Z. 5 zu Ende, wo Dr. Lollings Abschrift ὑπὸ IIII. giebt, wird schwerlich eine andere Interpretation als die von mir versuchte  $\tilde{v}\pi\dot{o}$   $\tau(o)[\tilde{v}$  zulässig sein. Zur Sache vgl. Hypereides f. Lykophron 14: ύμεις γάρ με, ω ανδρες δικασταί, πρώτον μέν φύλαρχον έχειροτονήσατε, έπειτα είς Αημνον εππαρχον.1) Z. 6/7 vielleicht ἐπιμεμελῆσθαι τ $[\vec{\omega}$ ν ἐν τῆ νήσ $\phi$  οἰχούντ $\omega$ ν, was freilich den Raum um eine Stelle überschreiten würde; indess muss, wie die Erfahrung lehrt, mit der Möglichkeit kleiner Störungen, wie dass einmal zwei Buchstaben die Stelle eines einzigen einnehmen, gerechnet werden. Einige Belege für die Z. 8 vorliegende Ausdrucksweise dürften erwünscht sein und zugleich zur Rechtfertigung meiner Ergänzung dienen; ich gebe dieselben, wie sie mir gerade zur Hand sind: Isokrates  $\pi \epsilon \varrho i$   $\epsilon i \varrho \eta \nu \eta \varsigma$  19  $\epsilon i - \tau \acute{\alpha}$ τε πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς ὁμονοοῖμεν κτλ.; Inschrift von Mytilene, die Restitution der Verbannten betreffend (nach Boeckh 324 v. Chr.), Sammlung der griechischen Dialektinschriften 214 (C. I. G. II 2166,

<sup>(1878)</sup> p. 370<sup>2</sup>, dass sich das Fragment auf einen Hipparchen beziehe. Vgl. auch W. v. Hartel Studien über attisches Staatsrecht und Urkundenwesen II S. 111 f.

<sup>1)</sup> Hier sei des Έφ. ἀρχ. 1884 S. 194 herausgegebenen Thonstückchens gedacht, welches in Siegelabdruck die Aufschrift trägt:

ϊππαρχ[ος εἰς Αῆμνον Φείδων Άθη

Hicks Greek historical inscriptions 131) Z. 29 f. οἰκήσοισι τὰμ  $\pi \delta[\lambda \iota \nu - \delta \mu \sigma] \nu \delta \epsilon \nu \tau \epsilon \varsigma \pi \varrho \delta \varsigma \dot{\alpha} \lambda \lambda \dot{\alpha} \lambda \sigma \iota \varsigma$ ; Inschrift von Kalymna, noch in die letzten Jahrzehnte des vierten Jahrhunderts gehörig, C. I. G. II 2671 (Hicks 130) Z. 38 πᾶσαν σπουδάν ἐποίησαν τούς πολίτας τὰ ποτ' αὐτούς πολιτεύεσθαι μετ' δμονοίας; Ephebendecret C. I. A. II 470 (aus dem Jahre des Archon Agathokles) Z. 20 διετέλεσαν δὲ καὶ δμονοοῦντες τὰ πρὸς ἀλλήλους, Ζ. 38 συνετήρησεν δὲ αὐτοὺς καὶ παρ' ὅλον τὸν ἐνιαυτὸν όμονοοῦντας τὰ πρὸς ἀλλήλους, wofür in anderen Decreten einfach  $\pi \varrho \delta \varsigma$   $\mathring{\alpha} \lambda \lambda \mathring{\eta} \lambda \delta \upsilon \varsigma$  steht. Zum Abschlusse wird Z. 9/10 schwerlich mehr als eine Phrase gestanden haben (zuletzt doch wohl  $\dot{\alpha}\xi l\omega$ ) $\varsigma$  $\tau o \tilde{v} \delta \eta \mu o v$  vgl. c Z. 25 und vorher vermuthlich parallel eine ähnliche Bestimmung); ich tröste mich also darüber, dass mir eine einleuchtende Ergänzung nicht gelungen ist. Z. 11 und c Z. 15 habe ich als Namen des Geehrten Κωμέας Χαιρ[έ oder ί]ου Λαμπ- $\tau \varrho \varepsilon \dot{\nu} \varsigma$  hergestellt; der Vatersname ist durch den Anfang  $X\alpha\iota$ - hier, das Ende -ov c Z. 15 und den Raum bestimmt 1). d Z. 17 giebt U. Köhlers Abschrift: T:, das ist natürlich P. Nachdem hier auf das Collegium der ἐπὶ τῆ διοιχήσει für die Aufschreibung nicht τὸ γενόμενον ἀνάλωμα, sondern eine im Voraus bestimmte Summe angewiesen wird, haben G. F. Ungers Bemerkungen (Attische Archonten 292—260 v. Chr., Philologus V. Suppl.-Bd. S. 693. 705) als nunmehr urkundlich erledigt zu gelten. Die Reste des zweiten Antrages Z. 17 ff. sind zu gering, als dass eine Erganzung, die auf Wahrscheinlichkeit Anspruch erheben könnte, möglich wäre.

Vielleicht darf man hoffen, dass uns ein glücklicher Zufall auch von dem Beschlusse der Kleruchengemeinde Hephaistia noch mehr wird kennen lehren, als auf dem dritten der von Kirchhoff herausgegebenen Bruchstücke (s. Beilage II) erhalten ist. Eine Herstellung

<sup>1)</sup> Merkwürdiger Weise kommt ein  $Xa[\varrho t]as$  Aaunt  $\varrho ts$  als Schreiber in dem aus dem vierten Jahrhundert stammenden Beschlusse der Kleruchen von Hephaistia vor, welchen G. Cousin und F. Durrbach Bulletin de correspondance hellénique IX p. 48 ff. veröffentlicht haben. Der Name scheint, da die Inschrift  $\sigma tot \chi \eta \delta \delta \nu$  geschrieben ist, eine andere Ergänzung nicht wohl zuzulassen. Sollte dies trotz der kleinen Differenz ein Verwandter unseres Komeas gewesen sein, so würde dieser ähnlich wie einst der Stratege Athenodoros (P. Foucart Bulletin de corr. hell. VII p. 160 f.) einer Kleruchenfamilie angehört haben. Sonst vermag ich die Familie nicht nachzuweisen, was aber sehr wohl an meiner Unkenntniss liegen kann.

der Motive Z. 1—14 scheint mir, etwa die letzten Zeilen ausgenommen, nicht thunlich, wenn auch des Erhaltenen meist genug ist, um von dem Inhalte wenigstens ungefähr eine Vorstellung zu gestatten. Ich gehe auf Einzelnes nicht ein; doch sei für den Ausdruck els άργυρίου λόγον 'in finanzieller Beziehung' Z. 10 auf die Stelle Polyb. XI 28, 8 είς άργυρίου λόγον άδικεῖσθαι verwiesen (vgl. Lysias 19, 61 είς χρημάτων λόγον λυσιτελεί); in anderer Bedeutung steht els ågyvgiov lóyov in der zweiten Oekonomik p. 1348 b 26, Diod. Ι 49, vgl. dazu εἰς ἀργύριον λογίζεσθαι Xen. Kyrup. III 1, 33. Wovon Z. 9 f. die Rede war, ist leider nicht ersichtlich. Dass die Kleruchen für den Sold der Reiter aufzukommen hatten, scheint die Rede des Hypereides zu ergeben¹); doch möchte ich es nicht für auch nur einigermassen gesichert halten, wollte man, was hier unter Komeas' Verdiensten angeführt war, damit in Beziehung setzen. Eine Vermuthung über den Inhalt des Gesagten halte ich vorläufig noch zurück. Z. 10/1 möglicher Weise καὶ πα $[\varrho \epsilon \delta \omega \kappa \epsilon \nu \ \tau \tilde{\psi} \ \mu \epsilon \vartheta$  έαυτὸν  $[\pi$ παρχούντι δμον]οούσαν καὶ δημοκρατουμένην τὴν νῆσον vgl. C. I. A. II 331 Z. 38 ff., Le Bas Asie n. 1536 (Dittenberger Sylloge 172) Z. 13 ff. u. s.; Z. 11/12 etwa κα[ὶ ἦρξεν τὴν ἀρχὴν καὶ έν τοῖς λοιποῖς ἀεὶ συ]μφερόντως τῷ δήμω (vgl. C. I. A. II 594 Z. 14), doch ist auch anderes denkbar; Z. 12/13  $\delta \pi [\omega \varsigma \ \tilde{\alpha} \nu \ \epsilon l \delta \tilde{\omega} \sigma \iota$ πάντες οἱ ἱππαρχήσειν μέλλοντ]ες εἰς Ατμνον oder ähnlich. Z. 14 ff. lassen wieder eine gesicherte Herstellung zu. An Stelle der Wahl einer Commission, welche für Kranz und Bildsäule zu sorgen hat (Z. 19 ff.), würde man vielleicht nach Massgabe der Kleruchenbeschlüsse C. I. A. II 592 f. (vgl. auch C. I. G. II 2270) die Abordnung einer Gesandtschaft erwarten, welche in Athen um die ἐπιχύρωσις des von den Kleruchen gesassten Beschlusses anzusuchen hätte. Liessen sich Z. 19 ff. dementsprechend etwa in folgender Weise erganzen: οίτιν[ες ἀξιώσουσι 'Αθηναίους ἐπικυρώσαι τάς τε δωρεά]ς καὶ ὅσα ὁ δημος ὁ ἐν Ἡφαιστία ξψή[φισται αὐτῷ· τὸν δὲ γραμματέα γράψαι (vgl. C. I. A. II 592

<sup>1) 14</sup> ἦ ξα μὲν αὐτόθι δύ' ἔτη τῶν πώποθ' ἰππαρχηχότων μόνος προςχατέμεινα δὲ αὐτόθι τὸν τρίτον ἐνιαυτὸν οὐ βουλόμενος πολίτας ἄν-δρας ἐπὶ χεφαλὴν εἰςπράττειν τὸν μισθὸν τοῖς ἱππεῦσιν ἀπόρως διαχειμένους. — Dass der athenische Staat von Lemnos, seiner alten Besitzung, irgendwelche Einkünste bezog, erweist die von U. Köhler Mittheilungen V S. 268 ff. besprochene Schatzurkunde.

Z. 17) τὸ ψήφισμα] ἐν στήλη λιθίνη κτλ., so scheint mir dies doch nicht ganz in den sonst gebräuchlichen Formeln, somit weniger befriedigend geschehen zu können und die im Texte gegebene Ergänzung den Vorzug zu verdienen. Uebrigens kann natürlich weder hier noch sonst stets für den Wortlaut im Einzelnen eingestanden werden. Z. 21/2 habe ich zweifelnd  $\pi \alpha \varrho [\hat{\alpha} \tau \hat{\eta} \nu \epsilon \hat{\iota} \kappa \hat{\sigma} \nu \alpha$  (vgl. C. I. A. II 592 Z. 18 u. s.) und darnach die Bestimmungen Z. 17 und 20 ergänzt. Ob damit das Richtige getroffen ist, muss ich freilich dahingestellt sein lassen; Z. 17 kann vielmehr statt zai στησαι ατλ. sehr wohl die gewöhnliche Formel εἶναι δ' αὐτῷ καὶ ἐκγόνων ἀεὶ τῷ πρεσβυτάι] ψ σίτησιν ἐν πρυτανείψ gestanden haben, Z. 20 statt τοῦ τε στεφάνου καὶ τῆς εἰκόνος etwa  $τ\tilde{\eta}$ ς τοῦ στεφάνου, ἀναγορεύσεως — ich hätte vielleicht besser gethan diese Ergänzungen aufzunehmen —, endlich Z. 21/2 eine beliebige, uns nicht kenntliche Angabe. Z. 15 in στεφανῶσαι, Z. 20 in  $H\varphi\alpha\iota\sigma\tau\iota\dot{\alpha}$ , Z. 27 in  $\dot{\alpha}\mu\varphi\sigma[\tau\epsilon\varrho$ - zeigt  $\Phi$  die Form  $\pm$ , wie häufig in der Zeit, in welche, wie sich ergeben wird, die Inschrift zu setzen ist.

Von dem zweiten Antrage Z. 22 ff. liegen nur wenige Worte vor, genügend um erkennen zu lassen, dass mit dem, was Z. 22 bis 25 fehlt, vermuthlich gerade der Theil der Inschrift verloren ist, welcher von besonderem historischen Interesse gewesen Sind Vermuthungen gestattet, so lässt sich das Erhaltene in folgenden Zusammenhang bringen: Komeas sei, als von König Seleukos' Seite dies oder jenes geschah, als Gesandter des Demos an ihn geschickt worden mit der Bitte, den Athenern auf Lemnos ihre Städte zu freier, demokratischer Verwaltung zurückzugeben (also etwa — natürlich mit allem Vorbehalte nur ein Versuch, den vorausgesetzten Gedanken mit den Bedingungen des Raumes zu vereinigen — ἀποσταλεὶς πρεσ]βευτής Κωμέας ὑπὸ τοῦ δήμου [ιοῦ ᾿Αθηναίων ηξίωσε τὸν βασιλέα ἀποδοῦναι τὰς πόλεις τας] 'Αθηναίων έλευθέρας κ[αὶ δημοκρατουμένας?) und hätte sich dieses Auftrages άξίως έ]αυτοῦ καὶ τοῦ δήμου entledigt. Z. 27  $\pi[(\dot{o})\lambda \epsilon \iota \varsigma \ \dot{\alpha} \mu \varphi o [\tau \epsilon \varrho \alpha -, \ vgl. \ die gleich anzuführende Stelle$ des Phylarch; endlich Z. 28  $\pi$ ] $\rho \hat{\rho} \hat{\sigma}$   $\hat{\alpha} \lambda [\lambda \hat{\eta} \lambda - \text{wie im athenischen}]$ Volksbeschlusse Z. 8.

Die Zeit, in welche beide Beschlüsse, in Sonderheit das attische Psephisma, gehören, lässt sich mit erwünschter Wahrscheinlichkeit fast bis auf das Jahr bestimmen. Die Erwähnung des Königs Seleukos weist sie in die Zeit nach dem Jahre 306 v. Chr. bis in die nächsten Jahre nach seinem Tode (Ende 281), die der ἐπὶ τῆ διοικήσει dagegen verbietet sie über das Jahr 295 hinaufzurücken. Durch nichts wird es gerechtfertigt oder auch nur wahrscheinlich gemacht, dass zu Gunsten einer sonst nicht bezeugten früheren Beziehung zwischen den Athenern auf Lemnos und dem Könige von der einen, uns bekannten abzusehen sei, welche zu Ende des eben begrenzten Zeitraumes stattsand und von der uns inmitten trümmerhafter Ueberlieferung durch einen Zufall, dem wir dankbar sind, eine versprengte Nachricht erhalten ist: Athen. VI p. 254 f.: χόλαχας δ' εἶναί φησι Φύλαρχος καὶ τούς εν Λήμνω κατοικούντας Αθηναίων εν τη τρισκαιδεκάτη των ίστοριων.. χάριν γάρ άποδιδόντας τοῖς Σελεύχου καὶ Αντιόχου απογόνοις, επεί αὐτούς ὁ Σέλευκος πικρώς επιστατουμένους ὑπὸ Δυσιμάχου οὖ μόνον ἐξείλετο, ἀλλὰ καὶ τὰς πόλεις αὐτοῖς ἀπέδωχεν ἀμφοτέρας, οἱ Λημνόθεν 'Αθηναῖοι οὐ μόνον ναούς κατεσκεύασαν τοῦ Σελεύκου, άλλα καὶ τοῦ υίοῦ Αντιόχου καὶ τὸν ἐπιχεόμενον κύαθον ἐν ταῖς συνουσίαις Σελεύκου σωτήρος χαλούσι.

Es dürste angezeigt sein, im Anschlusse an diesen Bericht das Wenige, was sich über die Geschichte von Lemnos in den ersten Jahrzehnten des dritten Jahrhunderts ermitteln lässt, zusammenzufassen. Lemnos war, wie Ulrich Köhler Mittheilungen I S. 262 f. vermuthet hatte und wie nachträglich durch die Mittheilungen V S. 268 ff. veröffentlichte Schatzurkunde C. I. A. II 737 add. p. 508 (Dittenberger Sylloge 130) bestätigt worden ist, nach dem Jahre 307 wieder in die Hände der Athener gekommen. Dauernd zu behaupten vermochte Athen seine Besitzungen im thrakischen Meere nicht; Lemnos gerieth, wann lässt sich nicht sagen (Droysen Geschichte der Diadochen <sup>2</sup> 2 S. 326 <sup>2</sup>), in die Gewalt des Lysimachos. Zwar blieben die Kleruchen auf der Insel, aber Lysimachos tyrannisirte sie, so wohl er in der letzten Periode seines Lebens gelegentlich den Gönner Athens spielen mochte. Parteikämpfe und Verfassungsänderung, wie sie den Wechsel des Machthabers zu hegleiten pflegten, scheinen Lemnos nicht erspart geblieben zu sein; gewiss nicht ohne Grund betonen, wenn anders meine Ergänzungen das Richtige treffen, beide Beschlüsse, sowohl der des Demos zu Hephaistia (Z. 11. 24), wie der des Demos zu Athen (Z. 8 f.) die später wiedergewonnene Eintracht und Demokratie, den Frieden und die Freiheit. Die dankten sie König Seleukos. Die Härte von Lysimachos' Regiment macht begreiflich, dass in dem Conslicte zwischen ihm und Seleukos die Athener auf Lemnos mit ihren Sympathieen auf des letzteren Seite gestanden hatten; und Seleukos rechtfertigte denn auch die Hoffnungen, welche sie auf ihn gesetzt. Er gab ihnen die Freiheit und 'die beiden Städte', Hephaistia und Myrina, wieder und noch späterhin huldigten die Kleruchen in treuem Gedächtnisse an ihren Befreier den Seleukiden. Komeas aber mag in jener Zeit als Gesandter des Demos bei König Seleukos im Interesse Athens und der Insel zu wirken Gelegenheit gefunden haben; die Verdienste, die er sich bei seiner diplomatischen Mission und als athenischer Hipparch auf Lemnos erworben hatte, belohnte nach Ablauf seines Amtes die Kleruchengemeinde von Hephaistia, und der Demos der Athener, welcher die Komeas verliehenen Ehren zu bestätigen hatte, versäumte es nicht, den Mithürger auch seiner Anerkennung zu versichern. Im Anschlusse an das Psephisma, welches darüber zu Stande kam, ward der Beschluss der Kleruchen aufgezeichnet und auf der Burg aufgestellt. Lemnos aber war - dies ist das Wichtige, Neue, das uns die Urkunde lehrt - nicht, wie bisher wohl geglauht wurde<sup>1</sup>), erst nach der Befreiung Athens von der makedonischen Besatzung durch Aratos im Jahre 229, sondern schon Ende der achtziger Jahre freilich, wie man mit Grund annehmen darf, auch diesmal nicht für lange - in die alte Verbindung mit der Metropole zurückgekehrt.

Für eine genauere Datirung, als sie diese Erwägungen gestatten, bietet das attische Psephisma soviel Anhalt, dass eine erfolgreiche Bestimmung verbürgt erscheinen könnte. Dennoch ergiebt sich eine Schwierigkeit, welche die uns heute zu Gebote stehende Kenntniss nicht völlig zu überwinden erlaubt. Es muss zwar, da weder das Fragment d links, noch das Fragment b rechts Rand hat, dahingestellt bleiben, welcher Raum links in der ersten Zeile für den Namen des Archon zur Verfügung stand; der Name des Schreibers aber ist an den Umfang von 21 Buchstaben gebunden, das Monats- und Prytaniedatum führen mit Sicherheit auf ein Gemeinjahr. Halten wir Umschau unter den Archonten der Jahre, die überhaupt in Betracht kommen können, so sind Me-

<sup>1)</sup> Bulletin de correspondance hellénique IX p. 61.

nekles 282/1 und Nikias von Otryne 281/0 ausgeschlossen.¹) Schon durch die Namen ihrer Schreiber, man müsste denn Abkürzung des Demotikon annehmen wollen; zudem ist aber die Qualität des Jahres 282/1 zweiselhast, lässt unsere Inschrist die beiden Jahren eigenthümliche Kalligraphie der eckigen Buchstaben vermissen, und ist unter Nikias die Akamantis die dritte Prytanie (C. I. A. II 316). Als Nikias' Nachfolger gilt Gorgias, in dessen Jahre 280/79 Demochares das Psephisma für seinen Oheim beantragte; indess kommt für uns auf den Namen des Archon gar nichts, alles auf den Namen des Schreibers und die Beschaffenheit des Jahres an. Jener ist uns unbekannt, diese richtet sich nach der Beurtheilung des folgenden Jahres, des Jahres des Archon Anaxikrates 279/8. Der Schreiber desselben ist Αυσίας Νοθίππου Διομεεύς<sup>2</sup>); sein Name genügt den Bedingungen des Raumes nicht ganz, sofern er 22 Buchstaben in Anspruch nimmt; doch würde man sich über diese Differenz hinwegsetzen können, sprächen Gründe anderer Art entscheidend gerade für dieses Jahr. Nun glaube ich nicht, dass man geneigt sein könnte, über das Jahr 279/8 hinabzugehen, es handelt sich also nur um die beiden Jahre 280/79 und 279/8. Ueber den Datirungen der Urkunden aus dem Jahre des Anaxikrates waltet ein eigenthümlicher Unstern<sup>3</sup>); ob dasselbe ein Gemeinjahr, ob

<sup>1)</sup> Ich habe mit diesen Archonten gerechnet, darf aber nicht unerwähnt lassen, dass G. F. Unger in der S. 457 genannten Abhandlung den herrschenden Ansatz derselben als unhaltbar zu erweisen unternommen, Menekles und Nikias die Jahre 269/8 und 268/7 gegeben und an ihre Stelle —ros (C. I. A. II 310 Z. 24) und Xenophon (331 Z. 45) gesetzt hat.

<sup>2)</sup> Den Namen hat v. Wilamowitz, dem ich für Anregung und Förderung des vorliegenden Versuches zu lebhastem Danke verpslichtet bin, Antigonos von Karystos S. 250 auf Grund der Erkenntniss, dass C. I. A. II 345 b derselbe Schreiber genannt war, hergestellt; U. Köhler hatte 320 b Π]οθ[είν]ου gegeben. Der Vater begegnet als Antragsteller im Jahre des Aristophanes 331/0 C. I. A. II 175 b Z. 9/10, wenn ich richtig ergänze, — und die Zeilenlänge ist gesichert — Νόθ[ιππος Αυσίου Διο]μειεύς.

<sup>3)</sup> C. I. A. II 320 b ist das Datum: Γαμηλιώνος δευτέρα ἐμβολίμο ὀγδόη μετ' εἰκάδας ἡμερολεγδὸν μιὰ καὶ εἰκοστῆ τῆς πρυτανείας (die Prytanie ist die siebente oder, nach Unger, die achte) eine wahre Crux der Chronologen. Die Rechnung will, wenn man nicht Useners Zählung der Tage der letzten Dekade oder mit Unger ungleiche Vertheilung der Prytanien voraussetzt, weder zu einem Gemeinjahre noch zu einem Schaltjahre stimmen. A. Schmidt Handbuch der griechischen Chronologie S. 690 ff. betrachtet das Datum als ein archontisches, muss aber gleichwohl eine Verschreibung annehmen. 493 zeigt unvollständige Datirung. 238 b — die Zugehörigkeit dieser Urkunde zum

ein Schaltjahr gewesen, ist einer der bestrittensten Punkte in der schwierigen Chronologie dieser Zeiten. Ich widerstehe der Versuchung und fühle mich nicht berufen, auf eine Frage, welche nur im Zusammenhange mit weitgreifenden chronologischen Untersuchungen überhaupt beantwortet werden kann, an dieser Stelle einzugehen. Hat das Jahr des Anaxikrates mit Usener und v. Wilamowitz als Gemeinjahr zu gelten, so ist das vorangehende nothwendig als Schaltjahr anzusehen; dann gehört das Psephisma in das Jahr 279/8. Ist andererseits das Jahr des Anaxikrates mit G. F. Unger, A. Mommsen, A. Schmidt als Schaltjahr zu betrachten, so ist ebenso nothwendig das Jahr 280/79 Gemeinjahr und gehört das Psephisma in dieses. Man mag zu Gunsten dieser Möglichkeit anführen, dass der Name des Schreibers Avoiag No 3innov Avo- $\mu \epsilon \epsilon \acute{v} \varsigma$  den räumlichen Bedingungen unserer Inschrift ohnehin nicht ohne weiteres genüge, - wogegen man unbedenklich mit dem Zufalle rechnen kann, dass der Name des Schreibers des Jahres 280/79 einen Buchstaben weniger zählte als der Name des Schreibers des Jahres 279/8 —; man mag ferner darauf hinweisen, dass die Datirung des Beschlusses mit dem räthselhaften Kalender des Jahres 279/8 nicht leicht zu vereinigen sein dürfte, endlich, dass es sich empfehle, Komeas' Sendung zu Seleukos, seine Thätigkeit als Hipparch auf Lemnos und das Zustandekommen des attischen Psephisma zeitlich näher zusammengerückt zu sehen, wie dies sehr passend erreicht wird, wenn das letztere schon in den Munichion des Jahres 279 fällt: ich bin weit entfernt, das Gewicht dieser Einwendungen, welche sich gegen die Setzung der Urkunde in das Jahr des Anaxikrates erheben lassen, zu verkennen, aber es scheint mir sicherer, vorläusig mit einer Aporie zu schliessen, welche, wie man hoffen darf, dereinst durch glückliche Funde neuen inschristlichen Materials und das Fortschreiten der chronologischen Forschung ihre Lösung ersahren wird.

Jahre 279/8 ist zudem bestritten worden — entscheidet auch nicht, da Ergänzungen auf ein Gemeinjahr wie ein Schaltjahr möglich sind, 345 b endlich ergiebt gar nichts.

Göttingen.

ADOLPH WILHELM.

# ZU DEN BERLINER FRAGMENTEN DER AΘΗΝΑΙΩΝ ΠΟΛΙΤΕΙΑ DES ARISTOTELES.

Sehr wichtig für die Beurtheilung der viel besprochenen Faijûmer Papyrusfragmente des Berliner Museums, auf denen Bergk Bruchstücke aus der Άθηναίων πολιτεία des Aristoteles erkannte, ist die Frage nach dem ursprünglichen Format der Handschrift, der diese beiden Fragmente angehörten. Es sind darüber bisher zwei verschiedene Ansichten aufgestellt worden: Blass'), Bergk') und H. Landwehr<sup>3</sup>) halten die beiden Stücke für die Fragmente eines Codex, Diels 1) für die zweier loser Blätter, die ein arsinoitischer Schulknabe successive mit Abschriften bedeckte. Die dritte Möglichkeit, die noch übrig bleibt, dass es Reste einer opisthographen Rolle sind, wurde von Bergk abgewiesen durch den Einwand: 'Nur bei einem Buch, welches aus Blättern besteht, nicht bei einem βιβλίον ὀπισθόγραφον können so wie hier Vorderund Rückseite dem Inhalte nach sich eng berühren'. 5) Dieser Einwand ist jedoch hinfällig, denn auch bei der Annahme einer opisthographen Rolle ist die enge Berührung der Vorder- und Rückseite erklärlich für den Fall, dass die Fragmente gerade dem Ende einer solchen Rolle angehören. Auch dann muss ja eine Continuität der Texte der Vorder- und Rückseite stattfinden. Theoretisch ist daher von diesem Gesichtspunkte aus jene dritte Möglichkeit zulässig. Ich will nun im Folgenden einige Beobachtungen mittheilen, die es mir im höchsten Grade wahrscheinlich machen, dass die in Frage stehenden Fragmente in der That dem Schluss

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschrift XV S. 366 ff.; XVI S. 42 ff.; XVIII S. 478 ff.

<sup>2)</sup> Rhein. Mus. XXXVI S. 87 ff.

<sup>3)</sup> De papyro Berolinensi Nr. 163 (Berlin 1883) und Philologus Suppl. V S. 195 ff.

<sup>4) &#</sup>x27;Ueber die Berliner Fragmente der 'Αθηναίων πολιτεία des Aristoteles' in den Abhandl. d. kgl. Acad. d. Wiss. 1885.

<sup>5)</sup> Rhein. Mus. XXXVI S. 93 A. 3.

einer opisthographen Rolle entstammen, Beobachtungen, die nicht von dem historischen Zusammenhang des Textes ausgehen, sondern, rein technischer Natur, das hierbei verwendete Papyrusmaterial ins Auge fassen.

Zum besseren Verständniss des Folgenden sei kurz an die eingeführte Bezeichnung der Fragmente erinnert. Mit 1° bezeichnet man das Solonfragment, mit 1° das Damasiasfragment, mit II° das Kleisthenes- und mit II° das Themistoklesfragment.

Entscheidend für die Annahme des Buchformats war ausser dem schon oben zurückgewiesenen Grunde der Bruch, der sich auf I zwischen den beiden Columnen befindet und der als der in der Mitte befindliche Bruch des Buchblattes erklärt wurde. Dass dieser thatsachlich vorhandene Bruch kein stringenter Beweis für das Buchformat ist, hat schon Diels schlagend nachgewiesen (a. a. O. S. 8). — Aber auch Diels' Erklärung, dass die Fragmente wohl zwei losen Blättern, die von einem Schulknaben beschrieben waren, entstammten, hat mich nicht überzeugen können. Ich sehe keine Buchstaben, die über die Schlussränder der Columnen hinausgingen. Die Buchstaben, die Diels jenseits der Ränder zu sehen glaubte, die er aber auch schon selbst als unsichere Lesungen in der Publication charakterisirte, sind ihm wohl durch die dunklen Fasern des Papyrus, die unglückseliger Weise dieselbe Farbe wie die hier verwendete Tinte haben, vorgespiegelt worden. Wer nur einen Blick auf diese Fragmente geworfen hat, weiss die unendlichen Schwierigkeiten zu würdigen, die mit ihrer Entzisserung verbunden sind, und wird solche Täuschung begreifen. Kleine Unebenheiten aber, wie das Schwanken der Linien, dürsen bei einem Papyrus nicht allzu hoch veranschlagt werden. Es ist doch zu bedenken, dass beim Papyrus nicht, wie beim Pergament, die Linien vorgezeichnet werden konnten. Auch die Schrist möchte ich nicht als besonders unordentlich bezeichnen. Die Buchstaben sind jedenfalls sehr zierlich und fein gemalt. Ich kann nicht glauben, dass eine solche Schrift für ein zur Edition bestimmtes Exemplar nicht vollständig genügt haben sollte. Somit scheinen mir nicht genug Indicien vorhanden zu sein, um die vorliegenden Fragmente als 'Schülerabschriften' bezeichnen zu müssen.

Die Gründe, die mich nun dazu gesührt haben, in den beiden Fragmenten Reste einer opisthographen Rolle zu erkennen, ergeben sich aus einer genauen Untersuchung der Beschassenheit des PaHermes XXIII.

pyrusstückes II. Der Text II steht auf der Seite des Papyrus, auf welcher die Fasern horizontal laufen, also auf der eigentlichen Schreibsläche oder Vorderseite (vgl. diese Zeitschrift XXII S. 487 ff.). Unmittelbar hinter der Schriftcolumne ist eine Klebung. Das rechts angeklebte unbeschriebene Stück, etwa 3 cm breit, zeigt gleichfalls die Horizontalfasern oben. Soweit ist alles ganz in Ordnung. Nun ist aber rechts an dieses 3 cm breite Stück noch wieder ein gleichfalls unbeschriebener Papyrusstreifen — nicht ganz 2 cm breit erhalten 1) — längs der Höhe des Papyrus angeklebt worden, und zwar derartig, dass die Verticalfasern nach oben liegen.

Daraus ergiebt sich zunächst mit Sicherheit, dass dieser äusserste Rand von II niemals beschrieben gewesen ist, wie das vermuthet worden ist. Denn es wäre gegen alle Regeln der Rollenfabrication, wenn man, falls es sich hier um Raum zum Beschreiben gehandelt hätte, eine Horizontalseite dadurch verlängert hätte, dass man eine Verticalseite daneben klebte. Dieser schmale Papyrusstreifen muss also zu einem anderen Zweck an den Rand von II angeklebt worden sein.

Bei der Bearbeitung der Berliner und Turiner Papyri habe ich nun gefunden, dass sich ein solcher schmaler Streisen sehr häufig am Ende oder auch am Anfang der grösseren Rollen vorfindet, und zwar gleichfalls derartig, dass die Verticalseite neben die Horizontalseite der Rolle geklebt ist. So zeigen einen Streisen, mit den Verticalfasern nach oben, am Anfang der Rolle die Turiner Papyri Nr. 39, 52, 61, 62, 89, 243; am Schluss der Rolle die Turiner Papyri Nr. 5, 8, 46, 52, 61, 89, 92, sowie die Berliner Papyri Nr. 6A, 78, 98 B, 116, 135 A, 162 A. Wenn sich in den Berliner Papyri Nr. 3 A und 26 A solche Streisen mit den horizon talen Fasern nach oben finden, so lässt sich nicht entscheiden, ob man dieselben nicht vielmehr als den Anfang der nächsten angeklebten und hier durchgeschnittenen Papyrusblätter zu betrachten hat.

Der Zweck dieser regelmässig unbeschriebenen Streisen ist nun aus der Stelle, die sie in der Rolle einnehmen, leicht zu erkennen. Sie sollten offenbar den beiden bei der Benutzung durch den Leser gefährdeten Rändern der Rolle grössere Widerstands-

<sup>1)</sup> Der rechte sehr unregelmässige Rand des Streifens lässt erkennen, dass hier ein gewaltsamer Bruch vorliegt. Der Streifen war wahrscheinlich bedeutend breiter.

fähigkeit geben und sie vor dem Einreissen schützen. Es war das in der That ein einfaches und probates Mittel. Riss nämlich beim Aufwickeln um den Umbilicus jetzt auch wirklich dieser Streifen ein, so ging der Riss doch nur durch den Streifen, ohne sich über die Klebung hinweg auf die nun folgende Columne fortpflanzen zu können.

Da nun der rechte Rand des Fragment II einen solchen Schutzstreisen ausweist, so scheint mir damit der Schluss sehr nahe gelegt, dass das Fragment II das Ende einer Rolle ist.1) - Dass ein litterarischer Text derartig auf die beiden Seiten einer Rolle vertheilt ist, hat, wiewohl dies, wenn ich mich recht besinne, das erste erhaltene Beispiel ist, doch nichts Anstössiges. Ich erinnere an die charta Claudia, die nach Plinius vom Kaiser Claudius eigens für Opisthographa, und zwar wie Birt richtig bemerkt, vorwiegend für litterarische Texte geschaffen wurde.") Einzelne Beispiele von litterarischen Opisthographa sind ferner erwähnt bei Birt a. a. O. S. 321 und 349.

Gestützt auf die früher in dieser Zeitschrift von mir entwickelte Theorie von der Horizontal- und Verticalseite des Papyrus, werden wir unter dieser Annahme über die Anordnung der Fragmente nicht im Zweisel sein können: die Horizontalseite der Rolle muss die Vorderseite sein. Da nun Ib (Damasiasfragment) und II (Kleisthenesfragment) die horizontalen Fasern zeigen, so müssen diese Texte auf der Vorderseite der Rolle gestanden haben

<sup>1)</sup> Von competenter Seite wurde mir privatim dagegen eingewendet, es sei doch auch denkbar, dass man die Ränder der einzelnen Blätter des Codex auf diese Weise beklebt habe. Es ist schwer, diesen wenn auch rein vermuthungsweise geäusserten Einwand stricte zu widerlegen, und .doch, glaube ich, wird er kaum Anhänger finden. Ich bemerke zunächst dagegen, dass die erhaltenen Papyruscodices, soweit sie mir bekannt sind, dergleichen nicht aufweisen. Das ist zwar kein Gegenbeweis. Aber es fehlt beim Codex die Nöthigung, die einzelnen Blattränder zu schützen, wie sie bei der Rolle für die beiden Enden sich geltend macht. Die Gesahr für die Ränder entsteht bei der Rolle doch gerade durch das häufige Zusammenrollen, resp. Zusammenfalten und Wiederauswickeln; im Codex dagegen ruhen die einzelnen Blätter, in der Mitte zusammengehestet, sest und sicher, und die Ränder sind beim Umwenden der Seiten nicht in solcher Gesahr. Diese Schutzstreisen sind in der Praxis der Rollensabrication ersunden worden und sind in dem Wesen der Rolle begründet. Schliesslich, wie würde ein Codex aussehen. dessen Blattränder sämmtlich geslickt wären!

<sup>2)</sup> Birt Das antike Buchwesen S. 251.

### 468 U. WILCKEN, AΘΗΝΑΙΩΝ ΠΟΛΙΤΕΙΑ DES ARISTOTELES

und früher geschrieben worden sein als I und IIb. Die Seiten des Fragments I waren bisher umgekehrt geordnet: bei Annahme des Buchformats war I' ja die Aussenseite des Blattes, ging also Ib voran. Auch Diels hatte bei seiner abweichenden Auffassung I' der Seite Ib vorangestellt (a. a. O. S. 8), nicht überzeugt von der Beobachtung von Blass, dass Ib sich durch die grössere Glätte des Papyrus als eigentliche Schriftseite ausweise. Die Glätte ist nun allerdings kein untrügliches Kriterium der Vorderseite, wiewohl sie, wie ich a. a. O. bemerkt habe, ein gewöhnliches Accedens ist. Das einzige sichere Kriterium ist und bleibt die Richtung der Fasern. Danach ist aber Ib ohne allen Zweisel die Vorderseite. Es ergiebt sich also folgende Reihenfolge der Fragmente: Ib (Damasiasfragment), II \* (Kleisthenesfragment), dann auf der Rückseite nach Umwenden der Rolle: IIb (Themistoklesfragment) und endlich I \* (Solonfragment). Die schwierige Frage, ob die beiden Fragmente unmittelbar neben einander gehören, oder ob eine grössere Lücke dazwischen anzusetzen ist, lasse ich hier unerörtert; sie ist auch für diese Untersuchung indifferent.

Hiermit bin ich an den Schluss meiner Deduction gelangt. Das letzte Resultat ist ein überraschendes: das Solonsragment steht am Ende! Die chronologische Reihensolge ist also durchbrochen. Den Aristotelessorschern sei es überlassen zu untersuchen, ob eine solche Anordnung des Stoffes in dem aristotelischen Werke denkbar und erklärlich ist, oder ob man sich nicht vielmehr zur Excerptentheorie wird schlagen müssen und es ausgeben, die Berliner Fragmente sür Reste einer Handschrift der Agyvaiwv πολιτεία des Aristoteles zu halten.

Berlin.

ULRICH WILCKEN.

#### MISCELLEN.

### ARISTOTELES DE ANIMA III 11, 434° 12—15.

Διὸ τὸ βουλευτικὸν οὐκ ἔχει ἡ ὄφεξις νικῷ δ' ἐνίστε καὶ κινεῖ τὴν βούλησιν ὁτὰ δ' ἐκείνη ταύτην, ῶσπεφ σφαῖφα, ἡ ὄφεξις τὴν ὄφεξιν, ὅταν ἀκφασία γένηται φύσει δὲ ἀεὶ ἡ ἄνω ἀρχικωτέφα καὶ κινεῖ ῶστε τφεῖς φορὰς ἤδη κινεῖσθαι.

So heisst die Ueberlieferung, welche nach Form und Inhalt unhaltbar ist. Aber die bisher versuchten Emendationen sind theils zu gewaltsam, theils verfehlen sie den durch den Zusammenhang geforderten Gedanken. Ich glaube, eine leichte Umstellung wird genügen, um ohne jede Textesänderung eine tadellose Satzform und einen richtigen und klaren Gedanken zu gewinnen. Wenn Vernunft und Begierde in Zwiespalt gerathen, so unterscheidet Aristoteles sonst zwei Möglichkeiten, es siegt entweder die Vernunst, dann zeigt sich έγκράτεια, oder die Begierde behält die Oberhand, wodurch axeasia entsteht. An unserer Stelle fügt nun Aristoteles noch einen dritten Fall hinzu, dass nämlich eine Begierde die andere überwindet, so dass nunmehr drei verschiedene Verhältnisse zwischen Vernunst und Begierde statuirt werden. Diese Verhältnisse betrachtet Aristoteles hier unter dem Bilde der Bewegung und stellt uns mit den Worten rizā d' eriote zal zirel την βούλησιν (sc. ή ὄφεξις) den zweiten Fall vor Augen, wo die Begierde herrschend ist, mit den Worten δτὲ δ' ἐκείνη ταύτην den ersten Fall, wo der vernünstige Wille (ἐκείνη) die Begierde (ταύτην) leitet, den dritten Fall endlich, der streng genur eine Unterart des zweiten ist, da er nur unter Voraussetzung der Herrschast der Begierde, also bei der axoasia, eintreten kann, mit den Worten ή δρεξις την δρεξιν, δταν άκρασία γένηται, wo der Nebensatz ganz an seinem Platze ist und

nicht mit Trendelenburg durch Umstellung entfernt werden darf. Nun fragt es sich zunächst, worauf der Zusatz ωσπερ σφαίρα zu beziehen ist, ob auf die vorhergehenden oder die folgenden Worte. Aber es kann kein Zweifel sein, dass Trendelenburg das Richtige getroffen hat, wenn er den Zusatz durch die Beziehung auf die aristotelische Sphärentheorie erklärt, wonach jede äussere oder obere Sphäre die innere oder untere mit sich berumführt (vgl. Zeller S. 458). Ebenso lenkt bisweilen das vernünstige Streben als das höbere das niedere Streben, die βούλησις lenkt die ὄφεξις; aber nur bisweilen, nicht immer, wie es in der Bewegung der Sphären geschieht, daher der Zusatz  $\varphi \dot{v} \sigma \varepsilon \iota \delta \dot{\varepsilon} \dot{\alpha} \varepsilon \iota \dot{\eta} \dot{\alpha} \nu \omega$  (sc.  $\sigma \varphi \alpha \bar{\iota} \varrho \alpha$ ) ἀρχικωτέρα καὶ κινεῖ. Diese Worte gehören offenbar zu dem ότὲ δὲ ἐχείνη ταύτην ὥσπερ σφαῖρα, indem das ἀεὶ der Bewegung in der Natur zu dem ότὲ des menschlichen Strebens in Gegensatz gesetzt wird. Ferner ist die Bewegung der einen Begierde durch die andere die dritte der aufgezählten Bewegungen, daher gehört der Satz ώστε τρεῖς φοράς ἤδη κινεῖσθαι zu den Worten ή ὄφεξις την ὄφεξιν, ὅταν ἀκρασία γένηται, deren Folge er ist. Endlich fehlt vor  $\tilde{\eta}$   $\tilde{o}_{\ell}$   $\tilde{e}_{\xi \ell}$  die durchaus erforderliche Anknupfung, der Einschub von de oder bre de aber kann nur als Nothbehelf gelten. Ich schlage also vor, den Satz φύσει δὲ ἀεὶ ή ἄνω ἀρχικωτέρα καὶ κινεί mit einer Interpunktionsänderung hinter ωσπερ σφαίρα zu stellen, wodurch wir folgenden Zusaminenhang erhalten: διὸ τὸ βουλευτικὸν οὐκ ἔχει ή ὄφεξις νικᾶ δ' ένίστε καὶ κινεῖ τὴν βούλησιν ότὲ δ' ἐκείνη ταύτην ώσπες σφαίρα φύσει δε άεὶ ή ἄνω άρχικωτέρα καὶ κινεί ή όρεξις την όρεξιν, ύταν ακρασία γένηται, ώστε τρεῖς φοράς ήδη κινείσθαι.

Ob nun das einfache ωσπερ σφαῖρα genügt, um den Vergleich mit der Sphärendrehung anzudeuten, oder Aristoteles sei es ωσπερ ἡ ἄνω σφαῖρα τὴν κάτω, wie Zeller (S. 587 Anm. 4) vorschlägt, sei es ωσπερ σφαῖραν σφαῖρα, wie Torstrik wollte, geschrieben hat, mag noch fraglich erscheinen; ich bin geneigt, in den überlieferten Worten eine dem Aristoteles eigenthümliche Kürze des Ausdrucks, welche namentlich in Vergleichen öſters zu Zweiſeln Anlass giebt (cſ. Bth. Nic. III 5, 1113°7), anzuerkennen.

Berlin. AD. BUSSE.

## ATTISCHES PSEPHISMA AUS DEM JAHRE DES KALLIMACHOS 349/8 v. Chr.

Die Urkunde, welche ich unten in Umschrist und mit den erforderlichen Ergänzungen mittheile, habe ich aus zwei Stücken zusammengesetzt, deren eines erst kürzlich zum Vorschein gekommen ist, während das andere, gefunden, wie es scheint, zu Ansang dieses Jahrhunderts, in ein bekanntes Reisewerk und dann in das Corpus inscriptionum Graecarum aufgenommen, gleichwohl für die Kenntniss der Epigraphiker unserer Tage sast als verschollen gelten darf. Das erstere, der wohlerhaltene obere Theil einer giebelgekrönten Stele, wurde Ende letzten Jahres bei den Ausgrabungen auf der Akropolis aus den Fundamenten des Romatempels zu Tage gefördert, von A. Kirchhost nach einer Abschrist Dr. Lollings in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie 1888 Hest 8 S. 244 (V 21), von K. D. Mylonas im Bulletin de correspondance hellénique 1888 S. 144 f. veröffentlicht und enthält einen vom Volke genehmigten Rathsbeschluss aus dem Jahre des Kallimachos zu Ehren eines gewissen Theogenes aus Naukratis. Der Antragsteller ist Γεροκλείδης Τιμοστράτου Αλωπεκή θεν. Ein Γεροκλείδης T[-]  $\mathcal{S}_{\epsilon\nu}$  findet sich, wie der Index nachweist, — gleichfalls als Antragsteller — C. I. G. 92; dass Vatersname und Demotikon aus der neugefundenen Inschrift zu ergänzen sind, hat der griechische Herausgeber bemerkt; dass man aber in dem Fragmente C. I. G. 92 nichts anderes vor sich hat als ein weiteres Bruchstück der Stele für Theogenes von Naukratis, ist ihm entgangen, lehrt aber näheres Zusehen und der Versuch einer Ergänzung, die Boeckh freilich nur zum Theil möglich gewesen und gelungen war. Nach Boeckh hat das Fragment, welches sich laut Dodwells Bericht (Tour through Greece I p. 378) einst in der Nähe des Denkmals des Lysikrates gefunden hat und über dessen Verbleib jetzt wohl nichts bekannt ist, keine Beachtung erfahren; im Corpus inscriptionum Atticarum scheint es zu sehlen: so mag es nun seine Stelle finden. Die heutigen Ansprüchen wenig genügende Abschrist Dodwells ist mit leichter Mühe zu berichtigen; so wenig es ihr zu entuehmen ist, so sicher wird es schon durch entsprechende Erganzung, dass die Inschrist στοιχηδον geschrieben war; die zahlreichen Abweichungen von dieser Ordnung, welche die Wiedergabe im C. I. G. zeigt, sind missverständlich, in der allein massgebenden

Publication Dodwells, welcher Boeckh eine in dieser Hinsicht gar nicht beabsichtigte Treue beigemessen zu haben scheint, nur durch die ungleiche Breite der einzelnen Buchstaben im Drucke veranlasst. Alle Bedenken erledigen sich übrigens durch einen Blick auf die nun fast vollständig vorliegende Urkunde selbst, in deren ursprünlichem Zusammenhange Dodwells Fragment seinen Platz links unterhalb des neugefundenen oberen Theiles der Stele hatte.

```
0
                 E
  Έπλτῆς Η ανδιονίδος ἐνάτης π[ουτα
  νείας ἡιΔιεύχης Δημάρχου Φρε [άρρ
  ιος έγραμμάτεν εν Σωκ έρδης Άλ [[αι ε
  υς επεστάτει Καλλιμαχος ή οχεν [ξδοξεντηιβουληιχαλτώιδημωι Ίε [οο
  κλείδης Τιμοστράτου Άλωπεκή θε[[ν
  είπεν ἐπειδήθεογένης ὑΝαυχρατ [
  της ἀνὴ ρὰγαθός ἐστινπερὶτὸνδῆμ
  οντὸν Άθηναίων καὶ ποεϊὅτιδύνατ
                                              10
  αιάγαθὸνχαλίδίαιτοὺς άφιχνουμ
  ένους καὶ δημοσίαι καὶν ῦν καὶ ἐν τ
  ῶιπρόσθενχρόνωικαὶ αὐτὸς καὶοί
πρόγονοια ὖτοῦ, δεδόχθαιτῆιβουλ
15 ῆι, τοὺς προέδρους οἱὰνλάχωσιν πρ
                                              1
  υεδρεύεινείς την πρώτην έχχλησί
  <u>ανπο</u>οσαγαγεϊνθεογένηνκα λ χοημ
  ατίσ]αιαὐτῶι,γνώμηνδὲξυμβάλλεσ
  θ(α) ιτῆ(ς)[β]ουλῆς εἰςτὸνδῆμονὅτιδο
20 Χεττῆιβου[λῆι] εἰναιθεογένην Ξε[ν 20
  οχ (λέο) υς Να υχ[ρατίτη] νπρόξενον [χα
  ι ε ν [ερ] γ έτην [τ]ο [ῦδήμο ντοῦ Αθηναίω
  νχα λα ὖτ ὁνχα ὶ [[ἐχγόνους, χα ὶ ε ἰνα ι
  αὐτῶιο ἰχίας ἔ[[γχτησιν' ἐπιμελετσ
  θαιδὲαὐτοῦτο||ὺς στρατηγοὺς παιτ 2
  ην βουληντην ά [[ε ὶ βουλεύουσαν.
  Ίεροχλείδης Τ[ιμοστράτου Άλωπεχ
  η θενεί πεν τὰ μ(ἐ) [νἄλλακαθάπερτηι
  βουληιάναγράψ[αιδὲτόδετὸψήφισ
30 ματὸνγοαμματ[ξατῆςβουλῆς ἐνἀχο
  οπόλεικ (α l) στησ [αιδέκα η μερών ε l ς
  δ ὲ τ ἡ ν ἀ ν α γ ρ α φ ἡ [ν τ ῆ ς σ τ ἡ λ η ς δ ο ῦ ν α
  ιτὸν[τ]αμίαντοῦ[δήμουΔΔδοαχμὰς ξ
  χτώνχατὰψηψίσ[ματαἀναλισχομέν
35 ωντῶιδήμωι ἐ(πα)[ινέσαιδὲθεογένη 8
  v \times ](\alpha) \wr [\times \alpha] \lambda \not \in [\sigma](\alpha \iota) [\vec{\epsilon} \times 1 \not \xi \dot{\epsilon} v \iota \alpha \epsilon \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \zeta \dot{\tau} \dot{\sigma} \times \rho v \dot{\tau}
  ανεῖονεἰς αὔοιον].
```

Ich lasse noch einige Bemerkungen folgen. Zunächst zu dem ersten Fragmente. Differenzen zwischen Dr. Lollings und Mylonas' Abschriften können als unwesentlich füglich unerwähnt bleiben; über die Lesung ergiebt sich in keinem Falle ein Zweisel. Name des Schreibers aus dem Jahre des Archon Kallimachos wird erst durch diese Urkunde bekannt und ist darnach C. I. A. II 107') und 108 frg. a (aus derselben Prytanie wie der Beschluss für Theogenes) herzustellen. Ein Διεύχης Φοεάροιος findet sich in der von Lolling Mittheilungen des archaeol. Instituts V S. 346 ff. veröffentlichten, von ihm etwa in das Jahr 330 gesetzten Namensliste C. I. A. II 1020; auf dem von Ulrich Köhler Mittheilungen II Tafel XVIII (s. S. 243 ff) berausgegebenen Relief aus der ersten Hälfte des vierten Jahrhunderts stehen unter anderen Ἐπεύχης²) und Διάχριτος Διεύχους, und Διάχριτος Διεύχους kehrt wieder in dem Verzeichnisse Eq. åex. 1887 p. 11, welches der Mitte des vierten Jahrhunderts angehören mag. Hierokleides, der im Rathe die Sache des Theogenes vertreten hat, stellt in der Volksversammlung den Zusatzantrag.

In dem zweiten Fragmente sind die Zeilen 22 f., 26, 28 bis 34 bereits von Boeckh, von dem ich nur in Kleinigkeiten abweiche, ergänzt. Z. 19 giebt Dodwell: ΘΛΙΤΗΔ, Z. 21 ΟΚΑΙΘΥΣ, Z. 28

<sup>1)</sup> Unter Voraussetzung einer Zeile von 35 Buchstaben: Έ]πὶ Καλλ[ι]μάχο[v άρχοντος · έδοξεν τηι βουλή [.] καὶ τῶι δήμωι [...... ὶς ἐπρυτάνευε · Διεύ [χη]ς (Δημάρ)χου Ψ[ρεάρριος έγραμμάτευε; Ζ. 3 Σ. Ν... ΧΟΥ U. Köhler, der als Vatersnamen zweiselnd 'A]ν[τιό]χου ergänzt, ξΩξΙΜΙΧΟΥ v. Velsen. Im Corpus sind die Zeilen auf eine Stelle weniger erganzt. Diese Schätzung geht aus von der Ergänzung der Z. 10 |γ]νώμην δε ξυ[μβάλλεσθαι της βου- $\lambda \tilde{\eta}_S \in i_S = \delta \tilde{\eta}_S = \delta \tilde$ Dieselbe Stellenzahl genügt in der vorangehenden Zeile, in welcher man je nach Ersorderniss είς oder πρὸς τὸν δημον setzen kann; sie genügt kaum mehr Z. 8, man müsste denn έ[ς την πρώτην ἐκκλησίαν schreiben, gar nicht mehr Z. 7, denn die Erganzung eiteres προεδρεύουσε έν | τ]ωι δήμωι ist unzulässig, und ebensowenig Z. 1, denn man wird weder Kallimaye noch έδοξε setzen mögen. Somit spricht nur eine Zeile für 34, die Mehrzahl dagegen für 35 Stellen und hat der Ansatz, welchen ich zu Grunde lege, überwiegende Wahrscheinlichkeit für sich. Doch sind Schwankungen zuzugeben: Z. 7 weiss ich nur die gewöhnliche Formel of ar laywer neoedgeven er τ]ωι δήμωι zu erganzen, und diese fordert eine Stelle mehr als, 35 Buchstaben auf die Zeile gerechnet, zur Verfügung stehen. Leider vermag ich zur Herstellung der Inschrift sonst nichts beizutragen.

<sup>2)</sup> C. I. A. Il 751 B frg. d Z. 16 f. (p. 114) - inny Ensigeus Opt appiev.

TAMI, Z. 31 KAH, Z. 35 EIIA, Z. 36 AI.. AE. AE, worin ich  $x = \lambda i$  [ $x = \lambda i$ ]  $x = \lambda i$  [ $x = \lambda i$ ]  $x = \lambda i$ ]  $x = \lambda i$  [ $x = \lambda i$ ]  $x = \lambda$ 

Zum Schlusse wird es nicht überflüssig sein, an die durch Demosthenes' Rede gegen Timokrates bekannten Rechtshändel um Naukratisches Schiffsgut zu erinnern, die in den fünfziger Jahren des vierten Jahrhunderts spielten und so viel von sich reden machten. Ob die Theogenes von Rath und Volk erwiesenen Ehren mit denselben irgendwie in Beziehung stehen, wird freilich dahingestellt bleiben müssen.

Göttingen.

ADOLPH WILHELM.

### DIE GRABSTÄTTE BEI DER HAGIA TRIAS.

Die Gräberstrasse bei der Hagia Trias ist öfter und bis in die neueste Zeit als eine Anlage aus dem Anfang des vierten Jahrhunderts bezeichnet worden; dass ihre Entstehung in eine frühere Zeit fällt, ist meines Wissens nirgends ausgesprochen worden. Die bisherige Ansetzung war unabweislich, so lange man glaubte, die gefundenen Grabsteine sammt und sonders für jünger als das fünfte Jahrhundert halten zu müssen; dieser irrthümlichen Voraussetzung habe ich den Boden entzogen. Unter den von mir in den Mitth. 1885 S. 359 ff. zusammengestellten 37 Grabinschriften aus der Zeit vor dem peloponnesischen Kriege sind vier (2. 7. 13. 29) sicher bei der Hagia Trias gefunden; die Provenienz anderer ist mir unbekannt geblieben; gewiss stammen auch von diesen einige aus dem genannten Friedhof. 1) Ich lasse hier vier Inschriften nachfolgen, die ebenfalls älter als der peloponnesische Krieg und bei Hagia Trias gefunden sind.

1. Platte aus weissem Marmor:

ΑΡΙΣΤΟΔΗΜΟΣ Αριστόδημος.

Grosse unsicher geführte Buchstaben.

1) Nr. 18 stammt aus der Grabstätte vor dem acharpischen Thor.

2. Platte aus pentelischem Marmor:

MYPTIAOS PASIEYS

Μυρτίλος Πρασιεύς.

Grosse schöne Schrift.

3. Wie oben:

IEPA Ίέρα.

Grosse regelmässige Schrift. Vgl. Robert Jahrb. des Inst. 1887 S. 259.

4. Kleiner Pfeiler aus pentelischem Marmor:

EPMOTEΛΗΣ APIΣTONO TOPΩNAIO

Σ

Έρμοτέλης Αριστόνου Τορωναίος.

Der Stein ist auf beiden Seiten nicht rechtwinklig geschnitten, sondern in derselben eigenthümlichen Weise nach derselben Richtung hin abgeschrägt wie die Steine Mitth. a. a. O. 15. 16. 30 und andere derselben Epoche.

5. Tafel aus pentelischem Marmor:

HPO€TPA TO!€T∧ΓIP ITO

Ήροστράτου Σταγιρίτου.

6. Kleine Tafel aus pentelischem Marmor:

ΣΙΜΟΣΤΛΗΜ ΓΟΛΕΜΟΛΒΥ ΔΗΝΟΣ Σίμος Τλημπολέμου 'Αβυδηνός.

Die in den Mittheilungen und hier besprochenen Grabsteine, von denen derjenige des Selymbrianers Pythagoras noch unverrückt am Platze steht, reichen aus zum Beweise, dass die Gräberanlage westlich vom Dipylon in das fünste Jahrhundert zurückreicht. Die Grenze nach oben bildet nicht das Jahr 394, wie man bisher

angenommen hat, sondern das Jahr 477. Es ist in den gelegentlichen Besprechungen der Grabanlagen im Umkreis von Athen eine umfassende Untersuchung über den ebenso anziehenden wie vielversprechenden Gegenstand giebt es ja nicht¹) — meines Wissens nirgends hervorgehoben worden, vielleicht nur weil man es für selbstverständlich gehalten hat, dass mit der Erweiterung der Stadt durch Themistokles eine Verlegung und Neuordnung der öffentlichen Begräbnissstätten in der nächsten Umgebung verbunden gewesen sein muss. Diese aus der Thatsache der Erweiterung des Mauerringes unmittelbar sich ergebende Schlussfolgerung wird durch die monumentalen Funde bestätigt, wie zu erwarten war. Unter den bei Hagia Trias gefundenen Steinen sind einige, die der Schrift nach nahe an die Perserkriege heranreichen können, keiner, den man berechtigt wäre, über diese Grenze zurückzuschieben. Dementsprechend werden vorpersische Steine in Athen entweder in die themistokleische Mauer verhaut oder innerhalb derselben gefunden. Mit der Neuordnung der Begräbnissstätten stand das Aufkommen neuer Formen für die Grabdenkmäler in Verbindung, welches ich in dem Aufsatz in den Mittheilungen constatirt habe.

Berlin.

ULRICH KÖHLER.

<sup>1)</sup> Die Arbeit, die in einer allen gerechtsertigten Anforderungen Rechnung tragenden Weise nur in Athen ausgesührt werden kann, müsste meines Erachtens von der Rechtsfrage ausgehen. Es liegt ja wohl auf der Hand und die Inschristen bestätigen es, dass die öffentlichen Begräbnissstätten unter staatlicher Aussicht gestanden haben müssen, und es nicht Jedem frei gestanden haben kann, sich beliebig einen Platz (χωρίον) innerhalb derselben auszuwählen. Die historische Betrachtung würde ihren Ausgangspunkt zu nehmen haben von der Regulirung der Landstrassen, von denen die öffentlichen Begräbnissstätten nicht zu trennen sind; also von der Zeit der Pisistratiden. Mit der Erweiterung des Mauerringes beginnt eine neue Epoche in der Geschichte der athenischen Nekropolen. Wenn die in einem engeren Sinne öffentliche Begräbnissstätte an der Strasse nach der Akademie eine Stistung der Pisistratiden war, wie ich annehme, so muss auch diese nach den Perserkriegen verlegt worden sein.

### DER CAPITOLINISCHE IUPPITERTEMPEL UND DER ITALISCHE FUSS.

In einer kürzlich in dieser Zeitschrift (1887 S. 17 ff.) veröffentlichten Abhandlung hat O. Richter den Nachweis geführt,
dass die kleinere Seite des capitolinischen Iuppitertempels nicht,
wie man bisher auf Grund einer von Schupmann (Annali 1876
S. 147 ff.) angestellten Berechnung annahm, 51, sondern nahezu
53 m lang war. Nach Hausers Messungen beträgt der Abstand
vom Westrande des Unterbaues bis zur Westkante der östlichsten
Parallelmauer 39,18 m. Schupmann findet sodann für die genannte Mauer und ihren Abstand von der östlichen Aussenmauer
je 4 m und bestimmt die Dicke der letzteren selbst zu 5,6 m.
Zählt man diese Einzelposten zusammen, so ergiebt sich als Summe
52,78 m, womit der unabhängig von dieser Rechnung von Richter
(S. 21) ermittelte Gesammtabstand von 52,5 m nahezu stimmt.

Nach Dionys (IV 61) betrug der Gesammtumfang des Tempels, der nach dem Brande des Capitols im Jahre 83 v. Chr. von Catulus auf den nämlichen Fundamenten neu erbaut worden war, acht Plethren. Jede Seite mass nahezu 200 Fuss mit einer nur geringen Differenz, indem die Länge die Breite um nicht ganz 15 Fuss übertraf. Richter hat in einer früheren Abhandlung, indem er mit Einrechnung der Verkleidung für die Breite 53,58 m und für die Länge 57,6 m annahm, die scheinbar hierzu nicht stimmende Angabe des Dionys, wonach der Gesammtumfang acht Plethren betrug, dadurch zu erklären gesucht, dass hier nicht nach dem sonst in Rom gebräuchlichen attischen, sondern nach einem kleineren italischen Fusse von 0,278 m gerechnet sei (in dieser Zeitschrift 1883 S. 617). In dem oben citirten Aufsatz ist er jedoch von dieser Ansicht zurückgekommen und nimmt in Uebereinstimmung mit Mommsen (in dieser Zeitschrift 1886 S. 421 f.) an, dass der attische Fuss von 0,296 m zu Grunde gelegt sei. Die Angaben des Dionys will er nunmehr, ebensalls im Anschluss an Mommsen, dahin auffassen, dass die Länge 200, die Breite dagegen 185-186 Fuss betragen habe. Auf den Gesammtumfang würden in diesem Falle etwas über 770 Fuss kommen, und müsste alsdann die Angabe des Dionys, wonach derselbe acht Plethren betrug, als eine blos ungefähre Bestimmung betrachtet werden.

Was sich zunächst gegen diese Construction einwenden lässt ist der Umstand, dass die beiden von Richter angenommenen Dimensionen von 1851/2 und 200 Fuss keineswegs in einem eine fachen Verhältniss zu einander stehen. Ein solches kann jedoch hergestellt werden, wenn man eine anderweitige Angabe des Dionys in Erwägung zieht. Von dem kleinen Tempel, welchen Romulus auf dem Capitol dem luppiter Feretrius gestiftet haben soll wird II 34 gesagt, dass seine Länge weniger als 15 Fuss betrager habe. Man wird wohl annehmen müssen, dass dieser Dimension welche in auffallender Weise mit der zwischen der Länge und der Breite des grossen Iuppitertempels bestehenden Differenz übereinstimmt, eine ganze Anzahl von Fussen des ursprünglichen Massstabes entspricht. Dies ist in der That der Fall, wenn die Länge jenes kleinen Tempels nach dem von Nissen in seinen Pome peianischen Studien (S. 86 ff.) constatirten oskischen Fusse von 0,275 m bestimmt war. Auf 16 solche Fusse kommen nach den attischen Masse 14,86 Fuss, was der Angabe des Dionys, wonach die Disferenz zwischen der Länge und Breite des grossen Tempels 'nicht ganz 15 Fuss' betrug, vollkommen entspricht.')

Nimmt man nun an, dass der Umfang des grossen Tempels genau 800 Fuss zu 0,275 m betrug, so ergeben sich für die Länge und Breite, die um 16 Fuss von einander differirten, 208 und 192 Fuss. Diese Dimensionen verhalten sich zu einander wich 12:13. Es wird also auf diese Weise ein vollkommen symmetrisches Verhältniss gewonnen.

Multiplicirt man ferner, um die von uns angenommene Länge der kleinen Seite auf das Metermass zu reduciren, 192 mit 0,275 so erhält man 52,80. Dieses Product entspricht aber bis auf die Decimalstelle der sich aus Hausers und Schupmanns Messunger ergebenden Summe von 52,78 Metern.

Es kann hiernach keinem Zweisel unterliegen, dass der von Nissen sür Pompeii constatirte Fuss von 0,275 m einst auch in Rom gebräuchlich war. Die aus dem alten Massstab beruhende Angabe, dass der capitolinische Tempel einen Umsang von ach Plethren gehabt und jede Seite nahezu 200 Fuss gemessen habe konnte sich auch nach dem Auskommen des neuen Masses leich durch Ueberlieserung sortpslanzen. Auch steht nichts im Wege

<sup>1)</sup> Hiergegen würden 16 Fuss zu 0,278 m bereits 15,03 Fuss ergeben.

die Worte des Dionys ἐποιήθη δὲ.... ὀκτάπλεθος τὴν περίοδον, διακοσίων ποδῶν ἔγγιστα τὴν πλεύραν ἔχων ἑκάστην,
indem man ἔχων als prädicative Bestimmung von ἐποιήθη betrachtet, dahin aufzufassen, dass der Tempel nach dem ursprünglichen Bauplan die genannten Dimensionen haben sollte. Wenn
aber Dionys nachher fortsährt: ὀλίγον δέ τι τὸ διαλλάττον εὕροι
τις ᾶν τῆς ὑπεροχῆς τοῦ μήκους παρὰ τὸ πλάτος οὐδ' ὅλων
πεντεκαίδεκα ποδῶν, so ist es klar, dass er hier an eine mit dem
zu seiner Zeit gebräuchlichen Massstab vorzunehmende Messung
denkt.

Dionys rechnet also das eine Mal nach dem alten, das andere Mal aber nach dem später geltenden Massstabe. Eine derartige Interpretation könnte an und für sich wohl bedenklich scheinen; doch wird nunmehr, nachdem unsere dem Postulat der Symmetrie Genüge leistende Annahme durch eine genau auskommende Rechnung bestätigt ist, hiergegen nichts mehr eingewandt werden können.

Leipzig. L. HOLZAPFEL.

## NACHTRÄGLICHES ZUR RETTUNG SCIPIOS AM TESSIN.

Meine Darstellung in dieser Zeitschrift XXIII 307—310, dass der Consul des Jahres 218 in dem bekannten Reitergefechte sein Leben nicht dem Sohne, sondern in erster Linie einem ligurischen Sclaven zu verdanken hatte, sollte früher eine Bestätigung finden als ich erwarten konnte, und da, wo ich sie nicht suchte. Plin. nat. h. 16, 14 schreibt (wie mir Dr. W. Sieglin mittheilt) von der corona civica: XIIII accepit Siccius Dentatus, VI Capitolinus, is quidem et de duce Servilio; Africanus de patre accipere noluit apud Trebiam. Denn es ist doch klar, dass hier eine Verwechslung mit dem Gefecht am Tessin vorliegt, da an der Trebia der Exconsul nicht konnte gerettet werden, weil er krank während der Schlacht im Lager geblieben war. Also der Versuch ist gemacht worden, dem Jüngling die civica zu verleihen, allein dieser war so anständig; sie nicht anzunehmen. Daraus ergiebt sich, dass er aller-

dings an dem Rettungswerke einigen Antheil musste gehabt haben. Dass die Verwundung des Vaters lebensgefährlich war, zeigt Appian Hannib. 7, der von der Schlacht an der Trebia erzählt: Σκιπίων δὲ δλίγου ἐδέησε τρωθεὶς διαφθαρῆναι, indem er ebenso wie Plinius Tessin und Trebia verwechselt.

Woher Plinius seine Angabe schöpfte? In den Quellenverzeichnissen zum 16. Buche wird Coelius Antipater nicht aufgeführt, wohl aber Cornelius Nepos, der in den Duces Romanorum (Scipio) auf die Sache eingehen musste und aus Coelius schöpfen, vielleicht auch, wenn er wirklich aus Ticinum gebürtig war, auf Localtraditionen sich berufen konnte. Aber die wegen ihrer Parteilichkeit vielgetadelte ältere römische Geschichtschreibung war doch in diesem Punkte ehrlicher als man glaubt; erst wir haben dem Sclaven seinen Ruhm entrissen.

München.

EDUARD WÖLFFLIN.

(Juni 1888)

### THEOGONIAE ORPHICAE FRAGMENTA NOVA.

Theogoniae Orphicae fragmentorum novam seriem ut hoc Hermae volumine primi ederemus, Aemilii Heitzii insignis benignitas nobis concessit. Inveniuntur autem omnia in Damascii libro inedito (cod. Marciani 246), de quo eiusdem viri docti accurata disputatio in Commentationibus Argentoratensibus in honorem Eduardi Zelleri 1884 p. 1 ss. adeunda est.

Ι. [. 220] ἔτι δὲ τὸ κάλλιστόν ἐστι τῶν νοουμένων τὸ πρῶτον παράδειγμα καὶ περιέχον πάντα ὅσα νοητὰ ζῷα νοητὸν ἄρα ἐστὶν τὸ πρῶτον παράδειγμα καὶ τὸ πρῶτον τῆ νοήσει σύμμετρον διὸ καὶ εἶδος ἤδη καὶ κάλλιστον τῶν νοουμένων, οὐχ ὅτι πρῶτον, ἀλλ' ὅτι μάλιστα ἐκφανὲς καὶ στίλβον ἐναργέστατα καὶ τὸν Φάνητα αὐτὸν ἐνδεικνύμενον 'το Γον ἀπέστιλβε χροὸς ἀθανάτοιο Φάνητος' φησὶν Όρφεύς.

χρόνος Marc.: correxi cf. De Orphei Epimenidis Pherecydis theogoniis quaestiones criticae Berolini 1888 p. 14. — Cf. Abelii Orphica fr. 58. 59, imprimis Procli comm. in Plat. Timaeum II 132 A—C p. 311 Schn. ἀλλὰ διὰ τί τῶν νοουμένων κάλλιστον εἶπε τὸ αὐτόζωον καίτοι πέρας ον τῶν νοητῶν; — — διὸ καὶ κάλλιστος ονομάζεται, των μετεχόντων το πρώτιστον όν, καὶ εἰ πάντα τὰ νοητὰ ἥνωται ἀλλήλοις. — Ετι ζῷον μέν ἐστιν δ κόσμος ώς είκων τούτου τοῦ νοητοῦ ζώου καὶ τῆς παντότητος της νοητης. δρατον δε ώς δμοιούμενον τῷ φανῷ τοῦ παραδείγματος. ο γάρ έστιν ο έκει χρώς, τοῦτό έστι το έν- $\tau \alpha \tilde{v} \vartheta \alpha \delta \rho \alpha \tau \delta v$ . Similiter Damascius  $\pi$ .  $\dot{\alpha} \rho \chi$ . p. 381 K. (fr. 48 Abel) de Chrono: καὶ ὑπολαμβάνω τὴν ἐν ταῖς ἑαψφδίαις θεολογίαν ἀφεῖσαν τὰς δύο πρώτας ἀρχὰς μετὰ τῆς μιᾶς πρὸ τῶν δυοίν της τη σιγη παραδοθείσης ἀπὸ της τρίτης μετά τὰς δύο ταύτης ένστήσασθαι την άρχην ώς πρώτης δητόν τι έχούσης καὶ σύμμετρον πρός ἀνθρώπων ἀκοάς. Apud Hermiam comm. in Platonis Phaedrum p. 141 Ast. versus Orphicus ita legitur: τοΐον ἀπέστραπτε χροὸς άθανάτοιο Φάνητος. Sed άπέστιλβε genuinam Hermes XXIII.

O. KERN

482

lectionem esse Aristophanes Aves v. 697 veri simile reddit. Hermiam autem cuius egregiam doctrinam Damascius quidem (cf. Zellerum III 23, 826) laudavit, in poetarum versibus afferendis haudquaquam diligentem fuisse constat. 1)

- 11. f. 247 ένατον, πῶς νοητέον τὸν τρίτον θεόν, πότερον τὸς ἕνα ἢ ὡς πολλούς καὶ εἰ πολλούς, ἐν ῷ ζητήσομεν καὶ ὅπως οἱ μὲν θεοὶ μονοειδεῖς ποιοῦσι τοὺς πηγαίους θεοὺς καὶ μάλιστα τοὺς πρώτους, ὁ δὲ Ὀρφεὺς καὶ ἐν τούτοις μέρη καὶ γένη παράγει θεῶν.
- Cf. Damasc. π. ἀρχῶν p. 382 K. (Abel fr. 48) καὶ τρίτον ἐπὶ τούτοις θεὸς ἀσώματος πτέρυγας ἐπὶ τῶν ὤμων ἔχων χρυσᾶς ταύτης δὲ τῆς τρίτης τριάδος τὸν τρίτον θεὸν καὶ ἥδε ἡ θεολογία Πρωτόγονον ἀνυμνεῖ καὶ Δία καλεῖ πάντων διατάκτορα καὶ ὅλου τοῦ κόσμου, διὸ καὶ Πᾶνα καλεῖσθαι. τοσαῦτα (τοσαύτη Marc.) καὶ αὕτη περὶ τῶν νοητῶν ἀρχῶν ἡ γενεαλογία παρίστησιν, praeterea Abel fr. 69. 70. 71. 76.
- III. ſ. 253 \* πολλοὶ μὲν δὴ ἕκαστοι οἱ πηγαῖοι θεοὶ καὶ πρὸ πάντων ἡ πηγὴ τῶν πηγῶν, ἀλλ' ἡ ἕνωσις ἐπικρατοῦσα

χουσείαις πτερύγεσσι φορεύμενος ένθα καὶ ένθα, quem vere Orphicum esse ex fr. 62 Ab. elucet. Consudit igitur Hermias utrumque locum neque Abelius recte secit, cum Hermiae auctoritate nisus utrumque versum de Phanete dictum esse statuit. Addo alterum. Affert Hermias p. 71 versum

γέρων μέν είμι άλλ' δμως θανείν

Quae verba Talthybii Euripidei esse ipse dicit. Sunt ex Hecuba vs. 501, sed audi:

φεῦ φεῦ, γέρων μέν εἰμ' . ὅμως δέ μοι θανεῖν εἴη, πρὶν αἰσχρῷ περιπεσεῖν τύχη τινί.

Cf. Astium p. 207. — In Orphei versibus

οί "Πφαιστον καὶ Άθήνην

παίδαλα πάντ' ἐδίδαξαν, ὅσ' οὐρανὸς ἐντὸς ἐέργει.

(Abel fr. 92) δαίδαλα omittit. Cf. etiam quae de versu μαντοσύνην δέ οἱ δῶκεν ἔχειν ἀψευδέα πάντη dixit Lobeckius Agl. I 502. De Iliadis N versu 705 p. 161 minus accurate allato cf. Astium p. 213.

<sup>1)</sup> Nonnulla exempla praesto sunt; p. 135 hunc habet Orphei versum: τετράσιν δφθαλμοῖσιν δρώμενος ἔνθα καὶ ἔνθα; at non Orphei est sed τοῦ τὸν Αἰγίμιον ποιήσαντος Hesiod. fr. 5 Rzach. In Aegimio hoc versu ἐπίσκοπος Ἦργος significatur, paulo ineptius idem versus ad Phanetem refertur, nam ego non sum homo suspicacior, qui coniecturam ex Aegimii versu traham Panoptem illum Solis symbolum esse ab Orphicis celebratum cf. Lob. Agl. I 491. Qua autem re Hermias ad hunc errorem devectus sit cognoscimus ex p. 137 (fr. 65 Abel). Hic invenitur versus, cuius memor commisit errorem:

καὶ οὐκ ἐῶσα ἔξω τὸ πληθος προελθεῖν μονοειδεῖς εἶναι τοὺς περιέχοντας τὸ τοιοῦτον πληθος θεοὺς ἀποφαίνει ὁ δὲ Όρφεὺς καὶ τὸ ὁπωσοῦν τούτων διωρισμένον ὁρῶν πολλὰ γένη θεῶν ἐν ἑκάστω διακόσμω παραδίδωσι, τοὺς μὲν εἴσω, τοὺς δὲ ἔξω ποιῶν. καὶ γὰρ πᾶς ὁ ἔξω γεννῶν πάντως καὶ εἴσω πρὸ τῶν ἔξω γεννῷ.

Cf. Proclum in Plat. Timaeum II 137 C p. 324 Schn. (Abel fr. 291) οὕτω δὲ καὶ τὰ λόγια τὸν μέγιστον τοῦτον θεὸν πηγὴν πηγῶν προσαγορεύει καὶ μόνον ἀπογεννῆσαι τὰ πάντα φησίν

ἔνθεν ἄδην θρώσκει γένεσις πολυποικίλου ὕλης, ἔνθεν συρόμενος πρηστήρ, ἀμυδροῦ πυρὸς ἄνθος, κόσμων ἐνθρώσκων κοιλώμασι πάντα γὰρ ἔνθεν ἄρχεται ἐς τὸ κάτω τείνειν ἀκτῖνας ἀγητάς.

Graviora testimonia praebet Proclus in Cratylum (Abel fr. 116) p. 57 καὶ γὰρ (ὁ Ζεὺς) διττοὺς ὑφίστησι διακόσμους, τόν τε οὐράνιον καὶ τὸν ὑπερουράνιον κτλ., p. 65 ὡς δ' ἂν οἱ Ὀρφικοὶ φαῖεν ἄνωθεν μὲν ὑριζόμενος (ὁ ὑπερουράνιος τόπος) τῷ αἰθέρι, κάτωθεν δὲ τῷ Φάνητι, praeterea cf. Abel fr. 54. 55. 58. 75. 77. 78. 81. — Theogoniam Orphicam de mundi regionibus similia statuisse ac Pherecydem Syrium in Pentemycho hoc fragmento docemur, confirmatur igitur egregie Dielesii coniectura speciosa quam De theogoniis p. 105 proferre mihi licuit, cf. quae nuper exposui Archiv für Geschichte der Philosophie I (1888) p. 503.

1V. ſ. 257 τοῦτο δὴ τὸ ἄπειρον οἵ τε θεοὶ κεκλήκασιν ὑπερκόσμιον βυθὸν οἱ τὸν ὑπερκόσμιον πατρικὸν βυθὸν ἴστε νοοῦνιες καὶ ὁ Ἑλλήνων ἔτι θεολόγος ἤμβρον ἀθέσφατον καταχεῦαι τὸν Φάνητα λέγων ἀπὸ τῆς ἑαυτοῦ ἄκρας κορυφῆς.

ύπερκόσμον (sic) Marc., postea ύπέρκοσμον.

Cf. Lob. Agl. I 479 ss., Abel fr. 38 αὐτὸς (Φάνης) δὲ ὥσπερ ἐπ' ἀκρωρείας οὐρανοῦ προκαθέζεται καὶ ἐν ἀπορρήτοις τὸν ἄπειρον περιλάμπει αἰῶνα, 56.

V. 1. 258 πρώτον δὲ τὸ πληθος ἤρξατο γεννᾶν ἐν ἑαυτῷ τινα μερισμόν διὸ καὶ παρ' Όρφει ὁ Φάνης ἀσύντακτός ἐστι πρὸς τοὺς ἀλλους θεούς εἰ δὲ βασιλεύει, πάντως ζδηλον) ὅτι τῶν ἐν ἑαυτῷ βασιλεύει τῶν οὖν μετ' αὐτὸν ἡ Νὺξ ἀφηγεῖται.

δηλον supplevi cf. quae ex eiusdem libri Damasciani codicibus Parisinis excerpsit Ruelleus Revue archéol. Nouv. Série I (1860) p. 251, 3. | γοῦν? Dielesius.

De Phanete cf. Abel fr. 61; de Nocte fr. 85—89, De theogoniis p. 17 ss. 1).

VI. ſ. 259 × καὶ πῶς ἐν τῷ ἑνὶ κατὰ τὴν αἰτιώδη προβολήν; πάντα γὰρ ἢν ἐν ἀλλήλοις ἰδίως ἐτι δὲ προυπάρχει καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς ἡ ἑτερότης κρύφιος ἐκεῖθεν οὖν εἰς τάσδε τὰς μονάδας μερίζεται κατὰ τὴν προιοῦσαν μέθεξιν ἀπὸ τῶν προτέρων εἰς τὰ δεύτερα. ἐπεὶ καὶ τόδε εἰπών τις οὐ πόρρω βαλεῖ τῆς θεολόγου συνηθείας, ὅτι αἱ τρεῖς ὁμοταγεῖς πώς εἰσι κατὰ τὴν τριάδα συνυποστᾶσαι, καὶ ὡς ἐν μιᾳ τριάδι ἡμὲν πρώτη ἐστίν, ἡ δὲ μέση, ἡ δὲ τρίτη.

συνυποστῆσαι Marc.: corr. Dielesius.

VII. f. 267<sup>r</sup> ή γὰρ μεσότης καὶ συνάγει καὶ διακρίνει διὰ καὶ ἡ θεότης ἥδε συναγωγὸς ἅμα ἐστὶ καὶ διακριτική, ὡς καὶ τὰ λόγια λέγει καὶ Όρφεὺς ἐποίησεν.

VIII. f. 271 διὸ καὶ πας Όρφεῖ τὰ μὲν ἄλλα γένη ἐκ μητρὸς καὶ πατρός, ἡ δὲ πρώτη τῶν μητέρων ἀπὸ μόνου τοῦ πατρὸς πρόεισιν, ὡς ἀπὸ μονάδος μονάς.

ημετέρων Marc.: correxi.

Hic locus spectat ad Phanetem et Noctem, cf. Lob. Agl. I 493. 501 s., Abel fr. 73, De theogoniis p. 16.

IX. ſ. 272 δθεν καὶ οἱ θεοὶ τὰς σειρὰς ἐντεῦθεν ἄρχεσθαί φασι. καίτοι ἀπορήσειεν ἄν τις, πιος ἐντεῦθεν, πρωτον μὲν ὅτι ἀπὸ τοῦ Διὸς εἰώθαμεν λέγειν ἄρχεσθαι τὰς σειρὰς οὐ καθ' Ὁμηρον καὶ Ὀρφέα, ἀλλὰ καὶ κατ' αὐτοὺς τοὺς θεούς.

dig Marc.: correxi.

Hom. II. @ 19; Orph. fr. 121. 122 Ab., Lob. Agl. I 521.

Χ. Γ. 273 τη οὖν οὕτω νοεῖν τολμητέον τὴν τῶνδε πρόοδον, ὡς ἐπὶ τῶν τελεταρχῶν ἐξέφηναν οἱ θεοἰ, ἢ πληθος ἐν
ἑκάστη τριάδι, ὡς ἐν ὅλω κόσμω συνεπτυγμένον καὶ ἀμέριστον
μετὰ τῆς πρεπούσης διακρίσεως · οἵαν καὶ 'Ορφεὺς παραδίδωσε
τῶν τε νυχίων ἁπάντων γενῶν καὶ τῶν ἐν οὐρανῷ δεδεμένων
Οὐρανιδῶν · ἤδη γὰρ οἱ μετὰ τὸν νοητὸν κόσμον ἐν ἑαυτοῖς
διαστάντες διάκοσμοι ὡς οὐρανὸν ἐν ἑκάστω εἶναι, καὶ ἔτε
πρὸ τούτου 'Ολυμπον, εἶτα ἑξῆς τὰ ἄλλα στοιχεῖα ἀνάλογον
τοῖς τῆδε καὶ πρὸς ἅπασι τὸν Τάρταρον ἔσχατον ἀντίξουν

<sup>1)</sup> fr. 88 (cf. Loh. Agl. I 502) legendum est: δ γάρ τοι Όρφεὺς περὶ τῆς Νυχτὸς λέγων, θεῶν γὰρ ἄρχει (ἔχει cod., cf. fr. 86. 87) φησὶ καὶ μαντοσύνην οἱ δῶκεν κτλ.

όντα τῷ Ὀλύμπῳ. δθεν καὶ ὁ Φάνης οὔπω κόσμος, εἰ καὶ ἤδη παράδειγμα τῶν διεστώτων οὕτω διακόσμων.

Post διαστάντες διάχοσμοι lacunam indicavit Dielesius, ζούτω συνεπτυγμένοι εἰσίν? | τῆσδε Marc.: corr. idem.

Ad verba ως εν όλφ κόσμφ . . . καὶ ἀμέριστον μετὰ τῆς πρεπούσης διακρίσεως cf. fr. VII; de διακόσμοις fr. III cum notis.

ΧΙ. f. 276 τι δὲ 'Ορφεὺς ὡς ἄρρενι τῷ Φάνητι συνοικίζει τὴν Νύχτα. ἔτι δὲ καὶ τὰ λόγια πατρικὰς δυνάμεις ἀποκαλεῖ τὰς ἴυγγας ἀλλὰ μὴν ἔχειν καὶ πατρικὴν αὐτὰς οἱ θεοὶ διδάσκουσιν, ὥσπερ καὶ 'Ορφεύς, εἴπερ βασιλεύει μόνη θηλειῶν ἡ Νύξ.

ΧΙΙ. Γ. 278 τοῦτο καὶ 'Ορφεὺς Νύκτα αὐτὴν προσηγόρευσεν ὡς ὑπὲρ τὴν ἐμφανῆ τοῦ οὐρανοῦ ἐκείνου μαρμαρυγήν, ἴσως δὲ καὶ ὅτι τῆς νυκτὸς ὁ κῶνος εἰς ὀξὺ λήγει, καθάπερ καὶ αὕτη εἰς τὸ ἀμερέστατον ἀποκορυφοῦται τῆς νοερᾶς οὐσίας.

κῶνον astronomice intellegendum esse monet Dielesius coll. Cleomed. cycl. theor. p. 139 Bake: ἡ οὖν γῆ φωτιζομένη ὑπ' αὐτοῦ σκιὰν ἀποπέμπει ἀναγκαίως καθάπες καὶ ἄλλα ὁπόσα φωτίζεται τῶν στεςεῶν σωμάτων αὕτη τοίνυν κωνοειδῶς σχηματιζομένη ὅλον μὲν οὐκ ἐπιλαμβάνει τὸν ζωδιακὸν οὐδὲ καντὶ τῷ πλάτει αὐτοῦ συμπαςεκτείνεται διὰ τὸ εἰς ὁξὺ ἀποκοςυφοῦσθαι.

XIII. f. 293 καὶ δη δ Διόνυσος ἐπικρατεῖ τὰ τοῦ Διὸς ἔργα, φησὶν Ὀρφεύς, δλοποιοῦ τοῦ Διὸς ὄντος.

Hic locus pertinet ad extremam theogoniae partem, cf. Lob. Agl. I 576 ss., Abel fr. 85. 96 (καὶ ὁ Οὐρανὸς παρὰ τῆς Νυκτὸς ἐκούσης ὑποδέχεται τὴν ἐπικράτειαν τῶν ὅλων, καὶ ὁ Διόνος τελευταῖος θεῶν βασιλεὺς παρὰ τοῦ Διός), De theogoniis p. 47. Iniuria Abelius theogoniae abiudicavit fr. 190 ss., imprimis 192 (Lob. Agl. I 553) ubi extat versus

κραϊνε μέν οὖν Ζεὺς πάντα πατίρ, Βάκχος δ' ἐπέκραινε.

ΧΙΥ. f. 298 ταὶ μὴν τὸ τέταρτον, ὁ μὲν Πλάτων καὶ τὸ δημιουργικὸν καὶ τὸ τελεστικὸν τῆς τελειότητος οἶδε διαρρή-δην, τὸ μὲν ὅτι 'τελετὴν μακαριωτάτην' ὀνομάζει τήνδε τὴν τάξιν ἐν Φαίδρω (p. 250 B), τὸ δὲ ὅτι αἱ ψυχαὶ ἐπὶ 'δαῖτα καὶ θοίνην' ἀναβαίνουσι πρὸς αὐτήν (p. 247 A), δημιουργικὴ γὰρ αὕτη ιροφή. Όρφεὺς δὲ τὴν ἑτέραν μόνην παραδίδωσιν 'οἱ Ζηνὶ βροντήν τε πόρον τεῦξάν τε κεραυνόν' καὶ ὅτι

έδίδαξαν τὰς τέχνας Αθηνᾶν τε καὶ Ἡφαιστον, τὴν δὲ τελεστικὴν οὐ φαίνεται ἀνατιθεὶς τοῖς Κύκλωψιν.

ὅτι ἐδίδαξαν Marc.: fortasse οι coll. fr. 92 Ab.

οῦ Ζηνὶ βροντήν τε πόρον τεῦξάν τε κεραυνόν, πρῶτοι τεκτονόχειρες, οῦ Ἡφαιστον καὶ ᾿Αθήνην δαίδαλα πάντ' ἐδίδαξαν, ὅσ' οὐρανὸς ἐντὸς ἐέργει. ἀντιθεὶς Marc.: ἀνατιθεὶς corr. Dielesius.

XV. f. 298 × καὶ ὁ τοῦ Ὀρφέως οὐρανὸς οὖρος ἁπάντων καὶ φύλαξ εἶναι βούλεται.

καὶ πάντων καὶ φύλαξ Marc.: ἁπάντων καὶ φύλαξ Dielesius coll. Ab. fr. 79: καὶ ante φύλαξ del. Heitzius. Eundem locum ex cod. Parisinis A (1987—1988) et B (1989) edidit Ruelleus Revue archéol. I (1860) p. 307.

Cf. Lob. Agl. I 503 qui hoc loco errorem commisisse videtur, nam v. Abelii adnotationem ad fr. 90. — Adde Cornuti  $\epsilon \pi \iota \delta \varphi o - \mu \dot{\eta} \nu$  p. 1, 4 Lang:  $(o \dot{\nu} \varrho \alpha \nu \dot{\sigma} \varsigma)$   $o \dot{\nu} \varrho \sigma \varsigma$   $\dot{\omega} \nu$   $\dot{\alpha} \nu \omega$   $\dot{\alpha} \dot{\nu} \tau \dot{\nu} \nu$   $\dot{\alpha} \dot{\nu} \dot{\sigma} \dot{\nu} \dot{\sigma} \dot{\nu} \dot{\sigma} \dot{\nu}$ .

XVI. ſ. 302 τοι τε γὰς θεοί τὸν νοες ον έβδομαῖον παςαδιδόασι μετὰ τὸν τρίαδικὸν ὑφεστῶτα καὶ Ὀρφεὺς αὐτός.

άριθμὸν post νοερὸν codd. Parisini, cf. Ruelleum Revue arch. II (1860) p. 193.

Cf. infra fr. XVIII f. 304 v, Procl. in Plat. Tim. III 168 C p. 397 Schn., Lydum de Mens. II 11, Lob. Agl. I 716, Abel fr. 144. 147. 151. Cf. etiam E. Luebberti Prodromum in Pindari locum de Pelopis pueritia, Ind. lect. Bonnens. aest. 1888 p. XVII.

XVII. f. 304 x καὶ γὰρ ὁ παρ' 'Όρφεῖ Κρόνος, δς Τιτάν ἐστι κατὰ τὸν ἑαυτοῦ ὑπεζωκότα καὶ καταπίνει τὰ οἰκεῖα γεννήματα κατὰ τὸν ἀμείλικτον.

De ὑπεζωκότος et ἀμειλίκτου terminis cf. quae Ruelleus Rev. arch. II (1860) p. 193 ss., III (1861) p. 483 ss. ex Damascii codd. Parisinis excerpsit.

XVIII. Γ. 304 διὰ τί οὖν οὐχὶ καὶ τὴν ὅλην ἐβδομάδα ὁ Πλάτων παραδίδωσι, καίτοι ἔχων καὶ παρ' Όρφεῖ τὴν νοερὰν ἑβδομάδα; ἢ ὅτι καὶ Όρφεὺς τὰς τρεῖς ταύτας μονάδας ὁρῷ προηγουμένας, ἐν δὲ ταύταις περιλαμβάνει τὸ οἰκεῖον πλῆθος ἑκάστης, ἐν μὲν τῷ Κρόνῳ τοὺς Τιτᾶνας, ἐν δὲ τῆ Ῥέᾳ τὰς Τιτανίδας, ἐν δὲ τῷ Διὶ πάντας τοὺς Κρονίδας.

Cf. fr. XVI.

ΧΙΧ. f. 305 τουχὶ δὲ καὶ Ὀρφεύς ἐν τῷ Κρόνω ἐξάπτει

τὰ πείσματα τῆς ὅλης δημιουργίας; ὅ γέ τοι δημιουργός καὶ εὔχεται πρὸς αὐτόν.

'Όρθου δ' ήμετέρην γενεήν, άριδείκετε δαΐμον. άπευθύνει άρα καὶ άπορθοῖ τὴν ὅλην κοσμοποιίαν.

Ex codd. Parisinis excerpsit hunc locum Ruelleus Revue archéol. II (1860) p. 198. Cf. Abel fr. 117. 118 qui Olympiodorum in Plat. Alcib. I 15 omittit, imprimis Procl. in Plat. Tim. II 63 F p. 148 Schn. καὶ περὶ πάσης έξης ἀναδιδάσκεται τῆς κοσμοποιίας πρὸς δὲ τὸν Κρόνον πάλιν μετὰ τοὺς δεσμοὺς μόνον οὐκ εὐχόμενός φησιν "Όρθου δ' ἡμετέρην κτλ.

ΧΧ. ſ. 319 ἔτι δὲ κατ 'Όρφέα δύο προβάλλεται (ἡ τῶν ἀμειλίκτων προβολή) ζωργόνους θεότητας, τὴν μὲν κατὰ τὸ κινούμενον μᾶλλον, τὴν δὲ μᾶλλον κατὰ τὸ σειρᾶν φημι καὶ ἑστιᾶν, ταύτην μὲν ἑδράζουσαν τοὺς εἰς τόδε τὸ πᾶν προιόντας θεούς, ἐκείνην δὲ πάντας εἰς πρόοδον ἐκκαλουμένην.

Cf. XXVI.

XXI. f. 320 τ ὁ μὲν γὰρ 'Ορφεὺς δοκεῖ μᾶλλον τὴν ἄχρι φυτῶν τε καὶ τῶν ἄλλων καρπῶν ὑποστρωννύναι φύσιν ὑπὸ τὴν 'Ρέαν.

Vide Archiv für Geschichte der Philosophie I (1888) p. 502 adn. Cf. Orphei librum περὶ φυτῶν βοτανῶν φαρμάκων, Lob. I 748 ss., Abel fr. 172—181.

XXII. f. 333  $^{\circ}$  a) η κατά μεν Όρφεα δ αὐτὸς μεν εστι πρὸς εαυτὸν Ζεὺς εν οξς λέγει

Ζεύς πρῶτος γένετο, Ζεύς δ' ὕστατος ἀργικέραυνος,

Ζεὺς ἄρσην γένετο, Ζεὺς δ' ἄμβροτος ἔπλετο νύμφη. άρχικέραυνος ex ἀργικέραυνος corr. Marc., ἀρχικέραυνος Hambg. Abel fr. 46. 123, cf. De theogoniis p. 35 ss.

h) πρὸς δὲ τὰ ἄλλα ὁ αὐτὸς μὲν ὅτι ἐκεῖνα λέγεται
 εἶναι αὐτὸς

Ζεὺς πυθμην γαίης τε καὶ ούρανοῦ ἀστερόεντος,

ὄμματα δ' ήέλιός τε καὶ ἀντιόωσα σελήνη, Ειερος δὲ τῶν ἄλλων, ὅτι ἐξήρηται πάντων εὐθὺς καὶ τοῦτο εἰρημένον

εν κράτος, είς δαίμων γένετο, μέγας άρχὸς άπάντων, καὶ τόδε περὶ ἄλλου οὐδενὸς ἀπεφήνατο ὁ θεολόγος.

Abel fr. 46 v. 3. 123 v. 4, 18.

XXIII. f. 349 πρός μέν τοίνυν τὸ πρῶτον ἐροῦμεν ὅτι τῶν θεολόγων οἱ μὲν ἀπὸ τῆς θείας ὁρμώμενοι παραδόσεως

άρχικην καλουσι ταύτην την διακόσμησιν δ δε μέγας Ίάμβλιχος ήγεμονικην αὐτην άνευφημεί ..... ήδη δε οί νεώτεροι
καὶ ἀφομοιωτικην αὐτην κεκλήκασιν, ἴσως μεν ἀπὸ τῆς παρ
Όρφει κορικης ὑπερκοσμίου πεπλοποιίας ὁρμηθέντες, ἐν ἡ τὰ
μιμήματα τῶν νοερῶν εἰδῶν ἐνυφαίνεται.

Cf. De theogoniis p. 97, ubi omisi Ruellei excerpta Revue archéol. III (1861) p. 488.

ΧΧΙΝ. Γ. 359 τ (περὶ τῶν ἀπολύτων θεῶν ἐκεῖνο μὲν πρῶτον ζητητέον πόθεν καλοῦνται ἀπόλυτοι, καὶ εἰ οἶδεν αὐτῶν τὴν ἐπωνυμίαν ὁ Πλάτων καὶ διὰ τί ἄζωνοι οἱ αὐτοί)... αὐτίκα πρὸς τὸ πρῶτον ἔχομεν καὶ παρὰ τοῖς θεολόγοις ὅτι εἰσὶ θεοὶ ἐν ὑπερτέρα μὲν τάξει τὴν λῆξιν ἱδρυσάμενοι τοῦ δὲ ἑξῆς διακόσμου προιστάμενοι, οἶον ὁ ᾿Αττις ἐν τῆ σεληναία καθήμενος λήξει δημιουργεῖ τὸ γεννητόν. οὕτως ἔχοντα καὶ τὸν ᾿Αδωνιν εὐρίσκομεν ἐν ἀπορρήτοις, οὕτω πολλοὺς θεοὺς παρ ᾿Ορφεῖ τε καὶ τοῖς θεουργοῖς.

XXV. f. 371 τι δε πέμπτον οί θεολόγοι τοὺς ἐν τῷδε τῷ κόσμῳ θεοὶς ἐκφαινομένους, ἀλλὰ μὴ ἀπὸ τῶν ἄνω σει-ρῶν ἀπορρέοντας ἢ νεωτέρους ἢ γέροντας ὡς ἐπίπαν εἰση-γοῦνται ἡμῖν (καὶ μεσταὶ τούτων αί Όρφικαὶ θεολογίαι καὶ αί πάτριοι καθ' ἐκάστους) 'ἕκτη δ' ἐν γενεᾳ' τῷ ὄντι θεόν.

Cf. fr. IX, De theogoniis p. 47.

XXVI. f. 403 είτα ἐπὶ τούτοις καὶ εἰς τὸ κινούμενον προέρχεται καὶ ἑστός (ἡ ἀευτέρα τριάς), ἐπεὶ διὰ τοῦ δημιουργοῦ καὶ ἡ ἐσχάτη φύσις ἑδράζεται τῶν ἄλλων, ἐν τοῖς κόλποις τῆς Ῥέας, ὡς ποιεῖ ὁ Ὀρφεύς.

Cf. fr. XX.

OTTO KERN.

## ZU APULEIUS.

Bekanntlich hat Apuleius seinen Metamorphosen im ersten Capitel des ersten Buches eine kurze Vorrede vorausgeschickt, die wegen des Widerspruches zu den sonst über Apuleius' Leben bekannten Thatsachen von jeher den Gelehrten viel Kopfzerbrechen verursacht hat. Da es auch demjenigen, welcher zuletzt alle auf die Metamorphosen bezüglichen Fragen ausführlich behandelt hat, E. Rohde im Rhein. Mus. XL 66—91 in diesem Punkte nicht gelungen ist, alle Schwierigkeiten zu beseitigen, so wird eine neue eingehende Besprechung dieses Capitels um so mehr auf ein gewisses Interesse Anspruch machen können, als ein richtiges Verständniss der Vorrede auch ein richtiges Urtheil über das Verhältniss des Apuleius zu seinem Werke zur Folge haben muss.

Der Verfasser beginnt mit einer kurzen Angabe des Hauptinhaltes seines Romanes und der Bitte um geneigte Beachtung des freundlichen Lesers: At ego tibi sermone isto Milesio varias fabulas conseram auresque tuas benivolas lepido susurro permulceam, modo si papyrum Aegyptia argutia Nilotici calami inscriptam non spreveris inspicere: figuras fortunasque hominum in alias imagines conversas et in se rursum mutuo nexu refectas ut mireris, exordior. Er verspricht dann Auskunft über seine Persönlichkeit quis ille paucis accipe. Athen, Corinth und Sparta, das sei seine alte Verwandtschaft; dort habe er in seiner Jugend die griechische Sprache gelernt, bald aber wäre er nach Rom gekommen und hätte sich dort in mühevoller Arbeit ohne Lehrer in der lateinischen Sprache ausgebildet: Hymettos Attica et Isthmos Ephyraea et Taenaros Spartiaca, glebae felices aeternum libris felicioribus conditae, mea vetus prosapia est. Ibi linguam Attidem primis pueritiae stipendiis merui, mox in urbe Latia advena studiorum Quiritium indigenam sermonem aerumnabili labore nullo magistro praeeunte aggressus excolui. Er bitte daher um Nachsicht, wenn in Folge seiner ungenügenden Vertrautheit mit der ihm fremden Sprache hin und wieder sich kleine Anstösse finden sollten: en ecce praefamur veniam, si quid exotici ac forensis sermonis rudis locutor offendero. Es folgt hierauf der ziemlich unklare Satz iam haec equidem ipsa vocis immutatio desultoriae scientiae stilo quem accessimus respondit, über dessen Bedeutung später zu sprechen sein wird, und es schliesst dann die Einleitung mit den verheissungsvollen Worten fabulam Graecanicam incipimus; lector intende, laetaberis, worauf im folgenden Capitel sofort ohne jede weitere Vermittlung der Held des Romans Lucius von Corinth in erster Person seine Erzählung beginnt.

Die Hauptschwierigkeit dieser Einleitung liegt darin, dass es unmöglich scheint, für sie in ihrem ganzen Umfange ein einheitliches Subject zu gewinnen. Man erwartet natürlich zunächst, dass in ihr Apuleius selbst über sein bisheriges Leben uns Auskunst ertheilen werde. Dieser Erwartung entspricht auch der zweite Theil des Capitels, indem er mit dem, was wir sonst über Apuleius besonders aus dem elften Buche der Metamorphosen wissen, durchaus übereinstimmt; dagegen erregt der erste um so grösseres Erstaunen, da in ihm der Autor mit klaren Worten seine griechische Abstammung behauptet. Rohde sucht sich dem gegenüber damit zu helfen, dass er sagt, Apuleius wolle vielleicht im übertragenen Sinne von sich verstanden wissen, dass Griechenland geistig seine vetus prosapia sei. Allein diese Auskunst ist ganz ungenügend; das zeigt schon das Wörtchen ibi (ibi linguam Attidem primis pueritiae stipendiis merui), das schwerlich wird anders als rein local aufgefasst werden können; zudem giebt es Rohde ganz offen selbst zu S. 82: 'Immer bleibt die Seltsamkeit, dass jene Aussagen wörtlich und genau genommen nur auf Lucius von Corinth bebezogen werden können'.

Scheint es hiernach unmöglich, den Apuleius selbst zum Subject der ganzen Einleitung zu machen, so sucht Rohde auch die gegentheilige Annahme, dass der Held und Erzähler des folgenden Romans, Lucius von Corinth, auch in der Einleitung schon als Subject zu betrachten sei, als ebenso undenkbar nachzuweisen. Denn in den Worten siquid exotici ac forensis sermonis rudis locutor offendero rede ja der Verfasser der lateinisch geschriebenen Metamorphosen und hier wolle er sich auch keineswegs mit dem Helden des Romans verwechselt sehen; denn da er versichere, er wolle eine fabula Graecanica berichten, bezeichne er sich, den

lateinisch schreibenden, nur als Uebersetzer einer griechischen Geschichte, als deren Held er um so weniger gelten könne, als ihm diese Geschichte eine fabula heisse, d. h. eine frei erfundene Erzählung. Zudem scheine auch durch die Worte desultoriae scientiae stilus die Uebersetzerthätigkeit bezeichnet zu sein.

Ist nun wirklich kein für die ganze Einleitung passendes Subject aussindig zu machen? Sollen wir wirklich mit Rohde glauben, dass Apuleius in ihr seine eigenen Erlebnisse mit denen seines Helden in einer so wunderlichen Weise verquickt habe? Wenn er später während des Verlaufes der Erzählung den einen und anderen Zug von sich selbst auf seinen Helden überträgt¹) und schliesslich im elsten Buche sich ganz an seine Stelle setzt, so kann man sich dies immerhin gefallen lassen; denn es steht jedem Romandichter frei, aus seinen eigenen Schicksalen, so viel er will, in seine Romane hinüber zu nehmen; dass aber ein Autor gerade an der Stelle, wo er über seine persönlichen Verhältnisse Auskunst verspricht, den Lesern ein derartiges Gemisch eigener und fremder Erlebnisse auftischen sollte, das scheint doch geradezu undenkbar. Und in der That bin ich trotz Rohdes Argumentation der Ueberzeugung, dass auch das ganze erste Capitel auf den Erzähler des Romans, Lucius von Corinth, ohne Schwierigkeit bezogen werden kann; den Nachweis dafür zu erbringen und die aus klarer Anschauung dieses Verhältnisses sich ergebenden Folgerungen zu ziehen, sind diese Zeilen bestimmt.

In dem eben erwähnten Aufsatze hat Rohde unter anderem auch das überzeugend nachgewiesen, dass die Metamorphosen des Apuleius aus zwei durchaus disparaten Bestandtheilen ziemlich ungeschickt zusammengesetzt sind, dass man zu scheiden hat auf der einen Seite die ersten zehn Bücher, die im Tone des griechischen lasciv humoristischen Romans abgefasst und thatsächlich einem solchen entnommen sind, und auf der anderen den von deren Tone ganz abweichenden mystisch erbaulichen Schluss von Apuleius' eigener Fabrication, in dem dem Romanhelden Lucius von Corinth mehr und mehr Apuleius sich selbst unterschiebt. Allein diese Erkenntniss darf uns natürlich nicht davon abhalten, wie dies Rohde begegnet zu sein scheint, bei der Erörterung über die Vorrede des Romans diesen ebenso als Ganzes zu betrachten, wie ihn Apuleius

<sup>1)</sup> Man vgl. p. 16, 1 und p. 47, 27 Eyssenhardt.

gedacht und jeder seiner Leser ohne Zweifel angesehen hat. Wenn wir uns nun unter diesem Gesichtspunkte einmal den Inhalt desselben vergegenwärtigen, so erzählt darin ein gewisser Lucius, wie er einst nach Thessalien gereist und dort in einen Esel verzaubert worden sei. Nach den mannigfachsten Abenteuern habe er dann in Kenchreae bei Gelegenheit einer grossen Procession durch unmittelbares Eingreifen der Isis seine frühere Gestalt wiedererlangt und von nun an sein ganzes Leben in ihren Dienst zu stellen beschlossen; er habe sich daher in ihre Mysterien einweihen lassen und sei dann auf Antrieb der Göttin nach Rom gereist, wo er sich, von ihrer Huld sichtlich unterstützt, seinen Lebensunterhalt durch seine rednerische Thätigkeit auf dem Forum erworben habe. Diese Geschichte, die jener Lucius in erster Person erzählt, ist nun ohne jede Zwischenbemerkung an eine ebenfalls in erster Person vorgetragene Auseinandersetzung des Autors über seine Person und Herkunst angeknüpst, in der wir über diesen ersahren, dass er ganz ebenso wie jener Lucius aus Griechenland stamme, später nach Rom gekommen sei und dort in mühsamer Arbeit Latein gelernt habe. Ich denke, es liegt auf der Hand, dass aus dem fortlaufenden Zusammenhange der Darstellung und der offenbaren Uebereinstimmung der Angaben der Einleitung über den Autor und des Romanes über den Erzähler, Lucius von Corinth, jeder unbefangene Leser ganz natürlich auf Identität dieser beiden Personen schliessen musste; es muss somit auch für uns diese Annahme von vorn herein als die wahrscheinlichere gelten, und es bleibt nur noch der Nachweis zu erbringen, dass auch das Ende der Einleitung, auf welches Rohde sich besonders gestützt hat, dieser Annahme nicht widerstrebt.

Was nun zunächst den Satz anbetrifft iam haec equidem ipsa vocis immutatio desultoriae scientiae stilo, quem accessimus, respondit, so ist die Schwülstigkeit und Wunderlichkeit des Ausdruckes, die in dieser ganzen Vorrede herrscht, hier so gesteigert, dass man über den Sinn desselben nur sehr schwer ins Klare kommen kann. Doch scheint mir so viel allerdings sicher zu sein, dass Rohdes Annahme, es sei durch desultoria scientia die Uebersetzerthätigkeit bezeichnet, entschieden unmöglich ist. Meines Erachtens kann der Ausdruck desultoriae scientiae stilus, d. h. eine Darstellung, die mit dem Verfahren eines desultor verglichen wird (wir würden im Deutschen sagen 'eine springende oder sprunghaste Darstellung'),

nur eine Art der Erzählung andeuten, in welcher in auffallender Weise von einem Punkte auf den anderen ab- und übergesprungen wird. Und in diesem Sinne gefasst, passen die Worte ja auch offenbar ganz vorzüglich auf den Roman des Apuleius, in dem von den Abenteuern des Esels so oft auf ganz andere damit gar nicht zusammenhängende Geschichten übergesprungen wird. Dieser hinund herspringenden Art der Erzählung, so werden wir erklären müssen, entspricht auch die Aenderung der Sprache, insofern nämlich dadurch die Darstellung zwischen griechischer und lateinischer Färbung hin und her schwankt, ein Gedanke, der zwar weder sehr klar noch sehr geistreich, aber doch dem Apuleius recht gut zuzutrauen ist.

Es bleibt somit nur noch der letzte kurze Satz des Capitels übrig, der aber um so wichtiger ist, als gerade auf ihn Rohde ganz besonderen Werth gelegt hat, indem er durch das Wort fabula die freie Ersindung der folgenden Geschichte, durch Graecanica die Entlehnung derselben aus dem Griechischen als absichtlich von Apuleius selbst bezeugt ansah. Letzteres ist nun allerdings schwerlich richtig. Mag auch der bei weitem grösste Theil der Erzählung thatsächlich einer griechischen Quelle entlehnt sein, so ist es doch gerade dem Apuleius am allerwenigsten zuzutrauen, dass er absichtlich sein Publicum über dies Verhältniss aufgeklärt und damit die Schätzung seiner eigenen Leistung herabgedrückt haben sollte. Zudem scheint der Zusammenhang selbst dieser Annahme zu widerstreiten, insofern der selbstbewusste Ton der folgenden Worte lector intende; laetaberis ziemlich seltsam sich ausnehmen würde, wenn ein derartiges Geständniss vorausgegangen wäre. Nun heisst aber Graecanicus überhaupt weiter nichts als 'nach griechischer Art', und es ist daher offenbar das Natürlichste, die Stelle so zu verstehen, dass der Ausdruck fabula Graecanica, im wesentlichen mit dem anfangs gebrauchten sermo Milesius gleichbedeutend, die folgende Erzählung als eine zur Gattung der 'nach griechischer Art versassten Geschichten', d. h. der Romane gehörige bezeichnen soll. Damit ist nun freilich zugegeben, dass zwar nicht mit dem Worte fabula an und für sich'), wohl

<sup>1)</sup> fabula bedeutet nach apuleianischem Sprachgebrauche jede Erzählung wunderbarer Erlebnisse, ohne dass dadurch über Wahrheit oder Erfindung derselben auch nur das Geringste ausgesagt würde. Man vergleiche z. B. folgende Stellen. Met. II 20 more tuae urbanitatis fabulam illam tuam

aber mit dem Ausdrucke fabula Graecanica (Geschichte nach griechischer Art) der Begriff der freien Ersindung verbunden und daher Lucius von Corinth, der die folgenden Geschichten fast alle von sich selbst erzählt, für jenen Satz als Subject streng genommen unmöglich ist. Daraus folgt nun aber durchaus nicht, wie Rohde meinte, dass auch im ganzen vorhergehenden Capitel jener Lucius nicht als Subject betrachtet werden könne, sondern nur das, dass es Apuleius eben nicht so streng genommen, sondern in der Absicht, den Charakter seines Werkes näher zu bezeichnen und dem Publicum den Mund gehörig wässerig zu machen, ohne Bedenken hier einmal die vorher und nachher festgehaltene Rolle des Lucius auf kurze Zeit aufgegeben hat. Glücklicherweise findet sich eine schlagende Parallele zu unserem Satze im Anfang des vierzehnten Capitels des neunten Buches, an einer Stelle, wo die Annahme einer Verschiedenheit der redenden Subjecte absolut ausgeschlossen ist. Nachdem dort im vorhergehenden Capitel der in einen Esel verwandelte Lucius seine Leiden in der Stampsmühle geschildert und als seinen einzigen Trost in dieser Lage den Umstand hervorgehoben hat, dass er in Folge seiner verwandelten Gestalt eine Menge interessanter Beobachtungen und Erfahrungen habe machen können, fährt er folgendermassen fort: fabulam denique bonam prae ceteris suave comptam ad aures vestras adferre decrevi et en occipio. Man wird leicht die vollständige Uebereinstimmung beider Stellen gewahren; in beiden ist von einer folgenden Erzählung der Ausdruck fabula gebraucht, verbunden mit einem Attribut, dort Graecanica, hier suave compta, das dieselbe deutlich als die freie Eründung des Sprechenden charakterisirt. Und was folgt nun hier auf jene Worte? Nicht etwa, wie man danach doch erwarten müsste, eine Geschichte, die der Esel aus den Gesprächen seiner damaligen Umgebung entnommen hat, entsprechend etwa der bella fabella von Amor und Psyche, die er nach der Erzählung der Räuberwirthin wiedergiebt, sondern vielmehr die weitere Beschreibung seiner eigenen Schicksale in der Mühle bis zum Tode seines Herren. Lässt man es sich aber gefallen, dass Apuleius mitten in der in erster Person vorgetragenen

remetire (deine eigenen wunderbaren Erlebuisse), IX 17 ergo, inquit anus, nosti totam Philetaeri et ipsius fabulam? (ihre ganze Geschichte), X 23 eius poenae talem cognoveram fabulam (als Grund für jene Strafe erfuhr ich folgende wunderbare Geschichte).

Erzählung des Lucius von Corinth beim Uebergange von einem Abenteuer zum anderen zur Erweckung des Interesses diesen seine eigenen folgenden Erlebnisse als fabula suave compta bezeichnen lässt, und wird man hier daraus doch unmöglich schliessen wollen, dass deshalb der Erzähler der früheren Abenteuer von dem Helden der kommenden Geschichte verschieden sein müsse, so wird man auch an dem letzten Satze des ersten Capitels keinen Anstoss mehr nehmen und am allerwenigsten desselben sich zum Beweise für die Zwiespältigkeit der ganzen Einleitung und der Nothwendigkeit der Annahme zweier verschiedener Subjecte bedienen können; man wird vielmehr hier wie an jener Stelle des neunten Buches bekennen müssen, dass bei der nothwendigen Beziehung alles Vorhergehenden und Folgenden auf Lucius von Corinth dieser dazwischen geschobene kurze Satz ein Hinderniss derselben nicht bilden kann.

Es ergiebt sich aus der bisherigen Auseinandersetzung, dass Apuleius zwar seine eigenen Erlebnisse im letzten Abschnitte seines Romans und den auf diesen bezüglichen Theilen der Einleitung benutzt, im Uebrigen aber diese so gestaltet hat, dass an der Stelle, wo der Autor uns über seine Verhältnisse Aufschluss zu geben verspricht, nicht Apuleius selbst, sondern ein gewisser Lucius von Corinth, derselbe, der den ganzen folgenden Roman in erster Person erzählt, redend auftritt und uns über seine Heimath und seinen Entwickelungsgang zwar nur kurze, aber dem im folgenden Romane Erzähltem ganz entsprechende, dagegen mit Apuleius' eigenem Lebenslauf theilweise durchaus nicht übereinstimmende Andeutungen giebt. Es ist also offenbar die ganze Vorrede darauf zugeschnitten, bei dem Leser den Eindruck hervorzurusen, dass Erzähler und Verfasser eine und dieselbe Person seien, nämlich Lucius von Corinth. Eine derartige Gestaltung der Vorrede muss nun aber freilich höchst seltsam erscheinen und ist nur unter einer Voraussetzung verständlich - dass nämlich Apuleius seine Metamorphosen nicht unter seinem eigenen Namen, sondern entweder anonym oder unter dem Pseudonym des Lucius von Corinth herausgegeben hat.

Dieselbe Hypothese ist auch Rohde allerdings von einem ganz anderen Ausgangspunkte aus als ziemlich naheliegend erschienen; doch hat er geglaubt, sie zurückweisen zu müssen, weil überwiegende Gründe dagegen sprächen. Allein das wenigstens, was Rohde dagegen anführt, hat alles nur sehr geringe Bedeutung. Wenn er zunächst bemerkt, dass Apuleius, falls er seine Person verstecken wollte, dieselbe nicht im elsten Buche durch die Bezeichnung Madaurensis so unverhohlen hervortreten lassen durste, so ergiebt sich meines Erachtens aus dieser Bezeichnung im Gegentheil nur noch ein neuer Wahrscheinlichkeitsgrund für die hier vorgetragene Ansicht. Soviel wird jeder zugeben, dass das Madaurensis an jener Stelle höchst störend ist, indem es mit allen sonstigen Angaben über das Vaterland des Lucius in directem Widerspruche steht, und dass es allein als eine ziemlich ungeschickt angebrachte Anspielung des Apuleius auf sich selbst verstanden werden kann. Wozu nun aber eine solche Anspielung, wenn der Name des Apuleius von Madaura ohnedies auf dem Titelblatt zu lesen war? Kam dagegen die Schrift pseudonym heraus, so ist es leicht erklärlich, dass dem Apuleius viel daran liegen konnte, durch eine derartige sofort in die Augen fallende Andeutung seine Freunde über den wahren Verfasser des neuen Romans aufzuklären.

Dass man ferner dem letzten in Rom spielenden Theile der Metamorphosen es deutlich anspüre, dass der Verfasser bekannt sein wolle, gebe ich Rohde ganz gern zu; dass aber auch ein so ruhmsüchtiger und eitler Mann, wie es Apuleius war, bei seinem ersten jugendlichen Versuche nicht einen gewissen Zweifel über den Erfolg desselben empfunden haben und deshalb sein Erstlingswerk nicht unter fremdem Namen veröffentlicht haben könnte, scheint mir daraus absolut nicht zu folgen.

Nun weist Rohde schliesslich darauf hin, dass im späteren Alterthum das Werk als apuleianisch ganz allgemein bekannt gewesen sei, was aus den Erwähnungen desselben bei Capitolin und Augustin deutlich hervorgehe. Allein gegen ursprünglich pseudonyme Herausgabe kann dies doch offenbar nicht das Geringste beweisen. Nachdem es sich erst herausgestellt hatte, dass der neue Autor mit diesem Werke den Geschmack des Publicums aufs Glücklichste getroffen habe, nachdem derselbe dadurch mit einem Schlage ein berühmter Mann geworden war, würde Apuleius gewiss der letzte gewesen sein, seinen Namen noch länger im Schatten stehen zu lassen und seine Urheberschaft dieses Buches zu verheimlichen. Zudem scheint er seine so erfolgreich begonnene Romanschriftstellerei auch noch später in den Jahren seines grössten Ruhmes eifrig fortgesetzt zu haben; denn in den beiden Stellen der florida,

wo er alle die verschiedenen Zweige seiner litterarischen Thätigkeit aufzählt<sup>1</sup>), erwähnt er auch historiae, d. h. Romane<sup>2</sup>), und einen wenigstens, Hermagoras, kennen wir sicher durch verschiedene Grammatikeranführungen.

Es würde unter solchen Umständen gar nicht auffallend erscheinen können, wenn die Kunde von der ursprünglichen anonymen Herausgabe des ersten seiner Romane später ganz in Vergessenheit gerathen wäre und sich davon in der antiken Ueberlieferung auch nicht eine Spur erhalten hätte. Allein dem ist nicht so; wir finden vielmehr in der allein massgebenden Handschrift die merkwürdige Erscheinung, dass während den Subscriptionen der zwei Bücher de magia und der vier Bücher florida stets der Name des Apuleius beigeschrieben ist, dieser unter den elf Büchern der Metamorphosen ebenso regelmässig fehlt. Wir werden diesen selt-

<sup>1)</sup> Flor. 9 fateor uno chartario calamo me reficere poemata omnigenus apta virgae lyrae socco cothurno, item satiras ac griphos item historias varias rerum nec non orationes laudatas disertis nec non dialogos laudatos philosophis etc., 20 canit Empedocles carmina, Plato dialogos, Socrates hymnos, Epicharmus modos, Xenophon historias, Crates satiras; Apuleius vester haec omnia novemque Musas pari studio colit.

<sup>2)</sup> Rohde a. a. O. meint, Romane könnten nicht durch historiae, sondern höchstens durch mythistoriae bezeichnet werden, und will daher lieber an die uns sonst ganz unbekannte und nur einmal bei Priscian erwähnte epitome historiarum denken. Allein erstere Behauptung ist durchaus unbegründet, das zeigen Stellen wie Met. VI 29 visetur et in fabulis audietur doctorumque stilis rudis perpetuabitur historia asino victore virgo regia fugiens captivitatem, oder de magia 30 memorassem tibi etiam Theocriti paria et alia Homeri et Orphei plurima et ex comoediis et tragoediis Graecis et ex historiis multa repetissem. Dass aber auch an den beiden angeführten Stellen der Florida historiae als Romane aufzusassen sind, dafür spricht bei der ersten deutlich genug das beigesetzte varias rerum; bei der zweiten beweist es der Umstand, dass dort überhaupt nur von dichterischen oder der Dichtung sich nähernden (canit) Erzeugnissen die Rede ist. Wenn daher in ihr Xenophons historiae erwähnt werden, so kann damit in diesem Zusammenhange nur die bekannte und oft citirte Geschichte vom Abradates und der Pantheia gemeint sein, wegen der Xenophon damals als Anfänger und Muster des Romans gegolten zu haben scheint. Denn unter der geringen Zahl der uns bekannten Romanschriftsteller haben nicht weniger als drei gerade seinen Namen als Pseudonym gewählt (vgl. Rohde Der griech. Rom. S. 376 A. 2); und der eine von ihnen, der ephesische Xenophon, dessen Werk uns noch im Auszuge vorliegt, hat wahrscheinlich sogar durch die Namen seiner Helden Abrocomes und Antheia an jene Geschichte erinnera wollen.

samen Unterschied nach der vorhergegangenen Erörterung gewis nicht mehr einfach dem Zufalle zuschreiben wollen, sondern der selben vielmehr als eine erwünschte urkundliche Bestätigung unsere aus der eigenthümlichen Beschaffenheit der Einleitung gefolgerte Hypothese betrachten.

Zum Schlusse sei noch darauf hingewiesen, dass durch dies auch die Nichterwähnung der Metamorphosen in der Apologie die einfachste Erklärung findet, wenn ich auch darauf nicht sehr vie Gewicht lege, nachdem Rohde überzeugend nachgewiesen hat, das sich jener Umstand auch ohne diese Annahme ohne Schwierigke erklären lässt.

Berlin.

K. BÜRGER.

## TEXTKRITISCHES ZUM PSEUDO-LUKIANISCHEN ONOΣ.

In meiner Dissertation de Lucio Patrensi Berlin 1887 habe ich nachgewiesen, dass uns im 'Ovoc kein Originalwerk, sondern nur ein ziemlich nachlässig angefertigter Auszug aus einem bedeutend umfangreicheren Romane vorliegt und dass ein grosser Theil der darin vorhandenen textlichen Anstösse einsach durch grössere oder kleinere Weglassungen des Excerptors veranlasst ist. Die wichtigsten unter diesen Lücken, vor allem diejenigen, welche für den Nachweis des Excerptcharakters des Ovog und sein Verhältniss zu Apuleius' Metamorphosen von Bedeutung waren, habe ich ebenfalls schon dort behandelt [man vergleiche p. 13 (cap. 24), p. 14 (c. 27), p. 17 (c. 41), p. 20 (c. 43), p. 23 (c. 45), p. 30 (c. 1), p. 33-34 (c. 11), p. 34 A. 2 (c. 3), p. 38 (c. 15), p. 40 (c. 17)]; eine grosse Menge anderer, die meist weniger umfangreich sind und oft ebenso gut der Nachlässigkeit der Schreiber als der Thätigkeit des Excerptors ihr Dasein verdanken können, sollen jetzt besprochen werden.

Cap. 1 καὶ άλιῦν ἐκοινωνοῦμεν καὶ οὕτως ἐκείνην τὴν ἀργαλέαν ὁδὸν ἀνύσαντες πλησίον ἤδη τῆς πόλεως ῆμεν κτλ. Vergleicht man die entsprechende Stelle des Apuleius I 20 asperam denique ac prolixam viam sine labore ac taedio evasi, so ist es evident, class im griechischen Texte eine dem sine labore ac taedio entsprechende Bestimmung ausgefallen sein muss, wodurch das οὕτως erst eine klare Beziehung erhält, also etwa ἄνευ πόνου καὶ κόρου.

Cap. 2 ἐγὼ δὲ κόπτω προσελθὼν τὴν θύραν καὶ μόλις μὲν καὶ βραδέως, ὑπήκουσε δ' οὖν ἡ γυνή κτλ. Courier hat darauf hingewiesen, dass man den Artikel ἡ nothwendig streichen müsse, da ja nicht die Frau des Hipparch, sondern seine Dienerin gemeint sei. Mir scheint im Gegentheil der bestimmte Artikel durchaus untadelhaft, da nach dem Vorhergehenden Hipparch ja

nur eine Dienerin besitzt; der ganze Anstoss liegt darin, dass man statt des Wortes  $\gamma vv\eta$  vielmehr eine Bezeichnung der Dienerin erwartet. Ich glaube daher, dass zu schreiben ist  $\tilde{v}\pi\eta xov\sigma\varepsilon$  d'  $o\tilde{v}v\eta$   $\langle \delta o\tilde{v}\lambda\eta \rangle \gamma vv\eta$ . Für die Zusammenstellung  $\delta o\tilde{v}\lambda\eta$   $\gamma vv\eta$  vgl. Cap. 20  $\gamma \varrho \alpha \tilde{v} \varsigma$  dè  $\gamma vv\eta$ . Wie leicht  $\delta o\tilde{v}\lambda\eta$  nach d'  $o\tilde{v}v$   $\eta$  ausfallen konnte, sieht jeder.

Cap. 4 προσαγορεύει με ή γυνη καὶ ἀμείβομαι αὐτῆ ὁμοίως κτλ. Das ὁμοίως verlangt im vorhergehenden Satzgliede zu προσαγορεύει nothwendig eine adverbiale Bestimmung etwa φιλικῶς. 1)

Cap. 6 Φεύγοις αν, εἶπεν, ιὖ νεανίσκε, εἴ γε νοῦν ἔχοις καὶ ζην έθέλοις, ώς πολλοῦ πυρός καὶ κνίσης μεστά. ην γάρ αὐτοῦ μόνον ἄψη κτλ. Das gewählte Bild ist an und für sich klar; Palaestra vergleicht sich mit einem heissen Bratofen, an dem jeder, der ihn berühre, sich verbrenne. Auffallender Weise findet sich nun aber nirgends eine klare Bezeichnung des Ofens, die zur Verständlichkeit des Bildes doch durchaus erforderlich war: ferner fehlt auch zu dem Verhum φεύγοις das Object, da die Worte ώς πολλοῦ πυρὸς καὶ κνίσης μεστά wegen der Partikel ώς nur als begründendes Attribut zu diesem vermissten Objecte gefasst werden Ich glaube daher, dass geschrieben werden muss φεύγοις ἄν, εἶπεν, ὧ νεανίσκε, εἴ γε νοῦν ἔχοις καὶ ζῆν ἐθέλοις, (τὰ ἐμὰ κρίβανα) ώς πολλοῦ πυρὸς καὶ κνίσης μεστά. Im Folgenden muss dann das αὐτοῦ natürlich in αὐτῶν geändert werden, was aber bei dem vorausgehenden μεστά ohnedies nothwendig ist.

Cap. 12 εἶτα γυμνη τῷ λύχνῳ προσελθοῦσα καὶ χόνδρους δύο λαβοῦσα τὸν μὲν λιβανωτὸν τῷ πυρὶ τοῦ λύχνου ἐπέ-θηκε κτλ. Einerseits zeigt der bestimmte Artikel τόν bei λιβανωτόν, dass eine Erwähnung desselben schon vorhergegangen sein muss; andererseits bedarf auch χόνδρους δύο einer Ergänzung

<sup>1)</sup> Dass das ὁμοίως keine Beziehung hat, bemerkt auch Rothstein in seinen vor kurzem erschienenen quaestiones Lucianeae p. 130. Mit seiner sonstigen Behandlung der Stelle, die nach seiner Meinung durch den Excerptor stark zusammengezogen worden ist, kann ich mich freilich nicht einverstanden erklären, wie ich auch an mehreren anderen von ihm zum Zwecke des Beweises der Excerpirung des "Ovos angeführten Stellen, z. B. aus c. 49 (p. 131) und c. 45 (p. 134), überzeugt bin, dass die von ihm genommenen Anstösse theils überhaupt nicht vorhanden sind, theils durch richtige Interpretation sich unschwer beseitigen lassen.

durch Angabe des Stoffes. Es ist daher zu schreiben καὶ χόνδρους δύο (λιβανωτοῦ) λαβοῦσα; der Ausfall ist wohl durch dengleichen Anfang der beiden auf einander folgenden Worte veranlasst worden.

Cap. 19 ψήθην γὰς ὅτι πάντως ἡττώμενοι τὰ μὲν ἐμὰ σχεύη διανεμοῦσι τῷ τε [ππψ καὶ τῷ σὺν ἡμῖν¹) ὄνψ κτλ.Dass πάντως ήττώμενοι allein sinnlos ist und dass mindestens ein dazu gehöriger Genitiv, etwa της έμης σκληφότητος ausgefallen sein muss, liegt auf der Hand. Doch will es mir scheinen, dass die Bezeichnung 'ganz und gar unterliegend' nicht sowohl auf die Räuber passe, die schliesslich mude werden, den Esel noch länger zu prügeln — in welchem Falle man doch statt πάντως (gänzlich) vielmehr τέλος (schliesslich) erwarten müsste — als vielmehr auf den Esel, der der Anstrengung ganz und gar unterlegen zu sein scheint. Ich möchte daher mit leichter Aenderung des ήττώμενοι in ήττώμενον die Stelle folgendermassen ergänzen: ότι πάντως ήτιώμενον ζτοῦ πόνου καὶ ήδη ήμιθνητα δρῶντες) τὰ μὲν ἐμὰ σκεύη κτλ.

Cap. 23 ή δὲ μάλ' ἀνέκραγεν ἔνδοθεν τὴν παρθένον τὴν αἰχμάλωτον. Bei Stephanus ist diese Stelle als einziger Beleg für transitive Bedeutung von ἀνακράζειν angeführt. Allein es ist hier ebenso gut wie cap. 18 und 36 intransitiv zu fassen und zwischen ανέχραγεν und ενδοθεν der Ausfall einiger Worte anzunehmen. Es folgt dies nothwendig aus dem Adverb evoogev, das in dem uns vorliegenden Texte mit ανέκραγεν verbunden und auf den Standpunkt der  $\gamma \varrho \alpha \tilde{v} \varsigma$  bezogen werden muss, während es doch nur von der παρθένος gesagt werden konnte. Man wird darnach die Stelle etwa folgendermassen zu gestalten haben: ἀνέκραγεν ζώστε ακουσαι) Ενδοθεν την παρθένον την αλχμάλωτον.

Cap. 24 δείσασα γὰρ οδον εἰκὸς τοὺς δεσπότας ἐπὶ τῆ τῆς παρθένου φυγή κρημνά ξαυτήν σφίγξασα έκ του τραχήλου. Die Lesung der Handschriften ist hier verschieden, Couriers B und D haben κρημνώ, Α κρημνά, die übrigen κρεμά. Die Herausgeber schreiben κρημνα; allein bedenkt man, dass das Präsens in diesem Satze ganz unmöglich ist und mindestens der Aorist erfordert wird, so wird man allein κρημνώ für die ursprüngliche Lesart halten und in  $\varkappa \varrho \eta \mu \nu \tilde{q}$  und  $\varkappa \varrho \varepsilon \mu \tilde{q}$  nur ungeschickte Versuche erblicken

<sup>1)</sup> So schreibe ich nach Couriers Conjectur; die Handschriften haben τῷ ἡμιόνω.

können, für das ausgefallene Verbum einen Ersatz zu gewinnen. Da nach dem vorhergehenden Satze die Räuber bei ihrer Rückkehr die Alte antressen έκ τῆς πέτρας κρεμαμένην, so wird man mit ziemlicher Wahrscheinlichkeit ergänzen können κρημνῷ (ἐπεκρέμασε) ἑαυτήν κτλ.

Cap. 25 ώστε άμυνώμεθα μέν την πολεμίαν. άλλα μή ούτω έφδίως αποθνησκέτω πεσούσα έπὶ τοῦ λίθου κτλ. Hinter πολεμίαν ist offenbar eine grössere Lücke, da im folgenden Satze der am Anfang dieser Rede gemachte Vorschlag zur Bestrafung der Jungfrau zurückgewiesen und eine grausamere Strafe verlangt wird. Es müssen demnach diese beiden Sätze zwei verschiedenen Reden angehören und das Ende der ersten, sowie der Anfang der zweiten ausgefallen sein. Berücksichtigt man das μέν hinter ἀμυνώμεθα (ὥστε ἀμυνώμεθα μὲν τὴν πολεμίαν), das deutlich auf das ehemalige Vorhandensein eines jenem Gedanken parallelen Satzstückes hinweist und vergleicht man den ähnlich gegliederten ersten Satz der ganzen Rede τη γραί ταύτη κάτω ἐπιρρίψωμεν αὐτην ἀφελομένην μεν αν') ήμας χρήματα πολλά δσον επ' αυτή καλ προδοῦσαν ημίν όλον τὸ ἐργαστήριον, so wird man glauben dürfen, mit folgender Ergänzung dem ursprünglichen Texte ziemlich nahe zu kommen ώστε αμυνώμεθα μέν την πολεμίαν (τιμωρώμεθα δὲ τὴν προδότιν. ναί, φασί, τιμωρώμεθα αὐτήν) άλλα μη ούτω ξαδίως αποθνησκέτω κτλ.

Cap. 25 τοῦτον οὖν ἕωθεν ἀποσφάξαντες ἀνατέμωμεν ἐχ τῆς γαστρὸς καὶ τὰ μέν ἔγκατα πάντα ἔξω βάλωμεν, τὴν ἀὲ ἀγαθὶν ταύτην παρθένον τῷ ὄνῷ ἐγκατοικίσωμεν τὴν μὲν κεφαλὴν ἔξω τοῦ ὄνου πρόχειρον, ὡς ᾶν μὴ εὐθὺς ἀποπνιγείη, τὸ ἀὲ ἄλλο σῶμα πᾶν ἔνδον κρυπτόμενον, ὡς ᾶν αὐτὴν κατακειμένην εὖ μάλα συρράψαντες ρίψωμεν ἔξω ἄμφω ταῦτα τοῖς γυψὶ καινῶς τοῦτο ἐσκευασμένον ἄριστον. Der Satz beginnt mit drei in aufforderndem Sinne gesprochenen Conjunctiven ἀνατέμωμεν, βάλωμεν, ἐγκατοικίσωμεν, wovon die beiden letzteren noch durch μὲν — δέ näher unter einander verbunden sind. An das ἐγκατοικίσωμεν schliessen sich dann als nähere Bestimmungen über diese ἐγκατοίκισις die beiden Satzstücke τὶν μὲν κεφαλὴν

<sup>1)</sup> Das av findet sich in den Handschriften nicht, seine Einfügung ist aber nothwendig; denn der Räuber will nicht behaupten, dass die Jungfrau das, was er ihr vorwirft, wirklich gethan habe, sondern nur, dass sie es gethan haben würde, wenn es allein nach ihr gegangen wäre (öσον ἐπ' αὐτῆ).

έξω τοῦ ὄνου πρόχειρον und τὸ δὲ ἄλλο σῶμα πᾶν ἔνδον χρυπτόμενον, ebenfalls durch μέν — δέ gegliedert und von je einem Finalsatze begleitet, ώς αν μή εὐθύς ἀποπνιγείη und ώς αν αὐτὴν κατακειμένην εὖ μάλα συρράψαντες ρίψωμεν ἔξω ἄμφω ταῦτα τοῖς γυψί. Nun ist es aber höchst auffällig, dass, obwohl der gleiche Anfang dieser beiden Sätze mit ws är auf Parallelismus derselben deutlich hinzuweisen scheint, dennoch ein solcher absolut nicht vorhanden ist, da die Worte αὐτην — δίψωμεν logisch und grammatisch nicht dem ως αν μη αποπνιγείη entsprechen, sondern vielmehr die vorhergehenden Conjunctive ἀνατέμωμεν, βάλωμεν, ἐγκατοικίσωμεν fortsetzen. Es liegt hiernach auf der Hand, dass jenes ώς αν und die darauf folgenden Worte unmöglich zusammengehören können, dass wir vielmehr nach ώς ἄν werden eine Lücke annehmen müssen, in der der ursprüngliche Finalsatz ausgefallen ist. Man wird demgemäss die ganze Stelle etwa so ergänzen können: την δε άγαθην ταύτην παρθένον τῷ ὄνω έγκατοικίσωμεν την μέν κεφαλην έξω τοῦ ὄνου πρόχειρον, ώς αν μη εύθυς αποπνιγείη, τὸ δὲ άλλο σῶμα πᾶν ἔνδον κρυπτόμενον, ώς αν ζαύτην μη έλευθερώη, και ουτως) αὐτην κατακειμένην ε<sup>3</sup> μάλα συρράψαντες δίψωμεν έξω άμφω ταῦτα τοῖς γυψί ατλ.

Cap. 28 ή δὲ βελτίστη καὶ παρὰ τῶν ἄλλων τῶν ἐν ἐκείνοις τοίς άγροις — πολλοί δὲ πάνυ ήσαν — άλευρα τὸν μισθον αίτοῦσα ἐξεμίσθου τὸν ἐμὸν ἄθλιον τράχηλον. Nach dem überlieserten Texte muss man die Worte παρά τῶν ἄλλων mit αἰτοῦσα verbinden; das ist aber widersinnig, da der Nachdruck des Gedankens nicht darauf liegt, dass die Frau auch von anderen Lohn fordert, sondern dass sie den Esel auch für andere mahlen lässt. Zur Beseitigung dieses Anstosses liegt es am nächsten, den Aussall eines dem alzovaa vorangehenden Particips anzunehmen, mit dem jene Worte maçà sar ällwr ursprünglich verbunden waren, zumal da auch das solgende ¿ξεμίo 900 der Ergänzung durch ein solches bedarf. Denn da die Frau den Esel nicht wirklich vermiethet, sondern nur gegen Entgelt auch fremdes Getreide durch ihn bei sich mahlen lässt, so konnte zur Bezeichnung dieses Verhältnisses das Verbum Expus 300v doch nur dann angewendet werden, wenn durch deutliche Hervorhebung letzteren Umstandes jeder Zweisel über die Bedeutung desselben ausgeschlossen war. Es mag darnach der ganze Satz ursprünglich

Cap. 37 καὶ οἱ μὲν ἐγέλων, τῆ δὲ ὑστεραία συνετάττοντο ἐπ' ἔργον. Zu dem οἱ μὲν ἐγέλων vermisst man das correspondirende Satzglied, in dem wahrscheinlich im Gegensatze zum Gelächter der Cinaeden die traurige Stimmung des Esels über die in jener schlechten Gesellschaft ihn erwartenden Schicksale ausgedrückt war. Man vergleiche Cap. 26 πάντες ἀνεβόησαν ὡς ἐπὶ ἀγαθῷ μεγάλῳ τῷ τερατώδει τούτῳ εὐρήματι, ἐγὼ δὲ ἀνέστενον ἑαυτὸν κτλ. Cap. 33 οἱ μὲν οὖν ἔνδον ἄπαντες ἐπήνουν τὸν σύμβουλον ὡς εὖ λέγει, ἐγὼ δὲ ἤδη ἐδάκρυον κτλ.

Cap. 39 τοῦτον ὁ μάγειρος σχευάσαι λαβων ξαθυμία ἀπώλεσε χυνῶν πολλῶν λαθραίως εἴσω παρελθόντων. Es ist sehr auffallend, dass neben dem Eindringen der Hunde in die Küche dasjenige gar nicht erwähnt wird, was für den Zusammenhang der Erzählung die Hauptsache war, nämlich der Raub der Eselskeule durch dieselben. Wahrscheinlich sind auch hier einige Worte ausgefallen, etwa καὶ ὅλον τὸν μηρὸν καταφαγόντων oder etwas Aehnliches.

Cap. 42 ἐγὼ δὲ ἢπιστάμην μέν, ὅπως χρὴ ἀλεῖν πολλάκις παθών, προσεποιούμην δὲ ἀγνοεῖν, ἀλλὰ μάτην ἤλπισα. Wie schon Courier gesehen hat, ist hinter ἀγνοεῖν eine Lücke anzunehmen und sind etwa folgende Worte einzusügen: οἰόμενος δὰ ὡς οὐκ ἐπιτήδειον ὄντα (so Courier; richtiger ἐπιτήδειος ὧν) τοῦτ ὑπηρετεῖν ἀφεθήσεσθαι; ich wiederhole es nur deshalb, weil von den Herausgebern bisher kein einziger Courier gesolgt ist.

Cap. 52 καί τινα τῶν γυναικῶν, ἥτις κατεκέκριτο θηρίοις ἀποθανεῖν, ἄγουσιν ἔνδον παρ' ἐμὲ καὶ προσιέναι τε ἐκέλευον καὶ ψαύειν ἐμοῦ. εἶτα τὸ τελευταῖον τῆς ἡμέρας ἐκείνης ἔνστάσης, ἐν ἢ τὰς φιλοτιμίας ἦγεν ὁ ἐμὸς δεσπότης, εἰσάγειν ἔγνωσάν με εἰς τὸ θέατρον. Die Erzählung ist hier merkwürdig kurz und abgerissen; kaum haben wir gehört, dass ein Weib zum Esel geführt worden sei, so folgt im nächsten Satze sofort der Entschluss, denselben öffentlich im Theater auftreten zu lassen. Dass auch hier wieder etwas ausgefallen ist, beweist deutlich der Anfang jenes Satzes εἶτα τὸ τελευταῖον; denn τελευταῖον war doch nur dann am Platze, wenn dadurch jener Entschluss als

schliessliches Resultat vorheriger glücklich abgelausener Proben hingestellt werden sollte, während elta neben televalor unmöglich und nur als Ueberbleibsel dieser ausgefallenen Sätze verständlich ist. Man mag sich darnach den ursprünglichen Wortlaut der Stelle etwa folgendermassen vorzustellen haben: καί τινα τῶν γυναικῶν .... προσιέναι τε εκέλευον καὶ ψαύειν εμοῦ εἶτα (καὶ παραχαταχλίνεσθαι χαὶ ώς ἄνθρωπον ἄρρενα έμε περιβάλλεσθαι. έγω δε και φύσει έρωτικός ων και της τοιαύτης συνουσίας συνήθης ήδη γενόμενος πάντα υπήκουον, α προσέταξαν. > τὸ τελευταΐον ατλ. Dass Apuleius etwas Derartiges nicht erzählt, kann als Beweis dagegen nicht in Betracht kommen; derselbe ist hier auch sonst viel kürzer als der "Ovog") und war überdies, da er wegen des Ueberganges zu seinem elften Buche am Ende des zehnten den vorher so lasciven Esel plötzlich höchst keusch und schamhaft werden lässt\*), zu jener Auslassung geradezu gezwungen.

Cap. 56 ἐπεὶ δὲ ην νὺξ βαθεῖα ήδη καὶ καθεύδειν ἔδει, κάγω δ' έπανίσταμαι καὶ ώσπερεὶ μέγα τι άγαθον ποιών άποδύομαι πτλ. Da im überlieferten Texte der Nachsatz mit κάγω  $\delta \dot{\varepsilon}$  beginnt, muss vorher ein Satzstück ausgefallen sein, worin wahrscheinlich den folgenden Vorbereitungen des Lucius entsprechend diejenigen des Weibes geschildert waren.

Hieran möge sich die Besprechung einer Stelle anschliessen, die ebenfalls durch die Thätigkeit des Excerptors in Unordnung gerathen ist, wo derselbe aber nicht etwas weggelassen, sondern merkwürdiger Weise etwas zugesetzt hat. Dieselbe findet sich am Ende des 27. Capitels, wo unsere Ueberlieferung folgendermassen lautet: ἐπεὶ δὲ ἥχομεν ἐς τὸν ἀγρόν, ταῖς ἵπποις με ὁ νομεὺς συνέμιξε καὶ ήγεν ήμας την αγέλην εἰς νομόν. ἐχρῆν δὲ ἄρα κανταῦθα ωσπες Κανδαύλη κάμοι γενέσθαι. δ γάς ἐπιστάτης των ίππων τη αύτου γυναικί Μεγαπόλη ένδον με κατέλιπεν ατλ. Die Gelehrten haben sich hier unnöthigerweise über die Erwähnung des Kandaules die Köpfe zerbrochen, die sich doch ganz einfach als durch das einleitende ἐχρῆν veranlasste scherz-

<sup>1)</sup> Man vgl. Ovos Cap. 52 mit Ap. X 23.

<sup>2)</sup> Man sehe besonders X 29 talis mulieris publicitus matrimontum confarraturus ingentique angore oppido suspensus exspectabam diem muneris saepius quidem mortem mihi metu volens consciscere priusquam scelerosae mulieris contagio macularer vel infamia publici spectacuit depudescerem. Man vgl. auch noch X 34.

hafte Umschreibung des xaxãs durch eine damals allbekannte herodoteische Reminiscenz erklärt¹); dagegen haben sie ganz übersehen, dass der erste Satz, wonach der Esel zusammen mit den Stuten vom Hirten auf die Weide getrieben wird, mit der folgenden Angabe, dass ihn der Aufseher seiner Frau zu Hause zurückgelassen habe, in unlöslichem Widerspruche steht. Da derselbe ohne Schaden für den Zusammenhang wegbleiben kann und auch an der entsprechenden Stelle des Apuleius (VII 15) absolut keine Parallele hat, so ist es allerdings nicht schwer, den Widerspruch durch Streichung desselben aus der Welt zu schaffen und die ganze Schwierigkeit der Stelle liegt nur darin, zu erklären, wie er in unseren Text hineingekommen ist. Nun wird im 28. Capitel des "Ovog erzählt, dass der Esel gegen das Gebot des Herren, wonach er zusammen mit den Stuten auf die Weide getrieben werden sollte, vom Vorsteher (ἐπιστάτης) seinem Weibe übergeben worden sei, die ihn zum Treiben ihrer Mühle verwendet habe; wenn ihn aber der Hirt ja einmal mit den Stuten ausgetrieben hätte, sei er von den Hengsten aus Eifersucht aufs übelste zugerichtet worden. Genau in derselben Anordnung findet sich die Erzählung bei Apuleius VII 15, 16 und es folgt daraus, dass sie ebenso auch im Originale des Lukios von Patrae gestanden haben muss. Deutlich scheidet in ihr der Autor zwei Phasen in den Leiden des Esels, die in der Mühle und die auf der Weide; bei jenen wird der ἐπιστάτης τῶν ίππων, bei diesen der νομεύς erwähnt.2) Hieraus aber folgt mit Nothwendigkeit, dass jener anstössige Satz ἐπεὶ δὲ ἢκομεν — εἰς νομόν, da nach ihm der Hirt (ὁ νομεύς) den Esel mit der Heerde auf die Weide treibt, an seiner jetzigen Stelle, d. h. am Anfange der Beschreibung der Leiden in der Mühle ganz unmöglich ist und nur als Einleitung zu den Vorgängen auf der Weide angesehen werden kann. Da er nun aber ferner durch die Worte ἐπεὶ δὲ ήχομεν ές τὸν ἀγρόν auf das Engste mit dem Vorhergehenden verknüpft ist, so ergiebt sich ferner, dass der Excerptor zuerst die Leiden in der Mühle ganz wegzulassen und mit jenem Satze sofort zum zweiten Theile der Erzählung überzugehen beabsichtigt hat und dass er es nachher, als es ihm doch besser schien, die ganze

<sup>1)</sup> Herod. Ι 8 χρην γὰρ Κανδαύλη γενέσθαι κακώς.

<sup>2)</sup> Bei Apuleius findet sich letztere Scheidung nicht; doch ist es evident, dass auch hier, wie sast überall, der Excerptor das Original treu bewahrt und Apuleius sich eine kleine Abweichung erlaubt hat.

Erzählung ohne grosse Aenderungen in seinen Auszug einfach herüberzunehmen, völlig vergessen hat, jenen nun natürlich durchaus unpassenden Anfang zu tilgen.

Zum Schlusse möge man sich noch einige wenige Conjecturen gefallen lassen.

Cap. 13 τὸ δὲ χελλος ἐχτείνας κάτω καὶ αὐτῷ δὴ τῷ σχήματι ὡς ὄνος ὑποβλέπων ἢτιώμην αὐτήν κτλ. Im überlieferten Texte ist das αὐτῷ δὴ τῷ σχήματι völlig unverständlich. Mit leichter Umstellung schreibe man τὸ δὲ χεῖλος ἐχτείνας κάτω καὶ ὑποβλέπων αὐτῷ δὴ τῷ σχήματι ὡς ὄνος ἢτιώμην αὐτήν, d. h. indem ich die Lippe nach unten vorstreckte und von unten herausah, suchte ich ihr durch meine Haltung nach Eselmanier meinen Unwillen auszudrücken.

Cap. 46 καὶ μετὰ ταῦτα κάμὲ ἵστασαν ἔνθα κατέλυον. Courier schlägt statt μετὰ ταῦτα κατὰ ταῦτα vor, das im Sinne von ὧσαύτως gebraucht sein soll; richtiger wohl κατὰ ταὖτά; man vergleiche Xenophon Ephesius p. 336, 11 Hercher, wo genau dieselbe Verderbniss vorliegt.

Cap. 51 ηγνόουν δὲ οὐχ εἰς δέον δεδιώς. ἡ γὰς γυνή κελ. ἡγνόουν ist verdorben; denn der nächste mit γάς angeknüpste Satz erweist nur die Grundlosigkeit jener Furcht, nicht aber das Nichtwissen des Esels von derselben. Dem Zusammenhange entsprechend wird man statt ἡγνόουν ἔγνων einzusetzen haben: 'ich ersuhr aber, dass ich mich unnöthig fürchtete'.

Berlin. K. BÜRGER.

## DE DIRIS ET LYDIA CARMINIBUS.

Magnorum virorum errores quantopere a veritate abducere soleant posteritatis iudicia, exemplo esse possunt variae virorum doctorum de Diris et Lydia quae inter Vergiliana traduntur carminibus sententiae. Quae carmina cum Valerii Catonis esse coniectura speciosa Scaliger contenderit, quamquam veram non esse illam sententiam certissimis argumentis Merkelius, Keilius, Hermannus, Hauptius demonstrarunt, tamen ne nunc quidem radicitus e doctorum mentibus evelli potest, et nuper etiam Ribbeckius qui olim aliter iudicaverat in libro elegantissimo quo poetarum Romanorum qui fuerunt liberae rei publicae aetate bistoriam enarravit, denuo eam defendit. Alii autem qui stare non posse Scaligeri inventum perspexerant, errarunt tamen in alia quaestione cum illa proxime coniuncta, in qua tamen verum perspicere non erat difficile. Scaliger enim Catoni tribuerat unum quod Dirarum nomine inscribitur carmen, quod postquam Iacobsius, quem Naekius secutus est, in duo carmina, Diras et Lydiam, dividendum esse perspexit, de Scaligerianae sententiae veritate uterque horum virorum ita securus erat, ut alterum utrum horum carminum non esse a Catone scriptum nunquam credidisset. Contra nos, quibus libero iudicio ad utriusque carminis comparationem accedere licet, prima lectione perspicere debemus, vix inveniri posse inter omnia quae aetatem tulerunt Romanorum poemata duo adeo dissimili oratione ac stilo facta quam Diras et Lydiam. 1) In Dirarum poeta agnoscimus nativum quendam animi irati ardorem, qui multa cum acerbitate et desiderio rerum amissarum de gravi iniuria quam accepit queritur, quam tamen modice fert et fortiter; neque

<sup>1)</sup> Unus quantum scio Hermannus (Gesammelte Abhandlungen p. 114) num eiusdem poetae essent haec carmina dubitasse videtur. Contra eundem utriusque carminis auctorem esse cum alii (velut Teuffelius in historia litterarum) tum Hauptius (Opuscula III 614) credidit, etsi quam diversa inter se haec carmina essent neque lacobsium neque Ribbeckium fugit.

minus clare in Lydia apparet ars longa consuetudine exculta, suco tamen et nervis adeo carens, ut vix feramus hominem nihil maiore studio lectoribus obtrudentem quam macie se consumi et ad mortem voluntariam adigi, veri et simplicis doloris ne umbram quidem prodentem. Sane is quoque qui Diras scripsit qua ratione componenda essent carmina a suae aetatis magistris didicerat, sed, quo omnis poesis lyrica tendere debet, ut formarum traditarum imitatio cum proprii affectus veritate coniungatur, hoc ita praestitit ut verborum elegantiam non numquam prae sententiarum vi et veritate neglegeret. Contra Lydia scripta est ab adolescente Romano, quales permultos extitisse Augustea aetate probabile est, qui nulla propria inveniendi aut sentiendi virtute insignis solita tamen exercitatione vinctae etiam orationis facultatem assecutus erat, quam ut ostentaret, carmen conscripsit aut totam rem singens aut quod vere res ei erat cum muliere aliqua quae rus illo tempore abierat; scripsit autem ita ut paene totus versaretur in iis rebus quae tritae et pervulgatae erant apud illius aetatis poetas amatorios, veterum maxime amorum felicitate et deorum fabulis amatoriis, cum apud Dirarum poetam nihil fere occurrat, quod non proxime cum re ipsa cohaereat et ne deorum quidem mentio flat nisi modestissime. Tantum intercedere inter haec carmina discrimen facile sentient qui utrumque perlegent; singularum rerum observatio non multum habet utilitatis, cum adeo diversa sint utriusque carminis argumenta ut paucis locis inter se conferri possint. 1) Res autem quae in utroque carmine tanguntur ita inter se diversae sunt, ut nihil fere commune habeant praeter agrorum commemorationem et Lydiae nomen. Dirarum enim poeta una cum agris etiam Lydiam amiserat; in altero carmine agitur de discessu puellae, quae saepius rus abire solebat.2) Demonstrari etiam potest ab eo qui Diras composuit Lydiam neque post illas scribi potuisse, quia ille una cum agris etiam puellam amiserat neque ulla iniuriae acceptae in altero carmine mentio fit, neque antea, quoniam eum qui in Lydia de puellae absentia queritur ipsum rusti-

<sup>1)</sup> Ne versuum quidem rationem eandem esse apud utrumque poetam et magis excultam in Lydia observavit Birtius (Ad historiam hexametri latini symbola p. 23).

<sup>2)</sup> v. 38 cur ego crudelem patior tam saepe dolorem. Recte traditur v. 7 cantat et interea (scilicet dum abest) mihi quae cantabat in aurem de eo qui interpellatos plorat amores (v. 36).

cum hominem non suisse apparet. Sane Naekius, ut hanc difficultatem tolleret, non a Lydia amatorem in urbe relictum esse, sed ipsum Catonem propter negotia nescio quae Romam abiisse et Lydiam in agro reliquisse coniecit, sed certum est ita poetam initio carminis puellae vitam rusticam describere, ut Lydiam ante illum secessum in agris non suisse appareat, et recte comparatur Tibulli elegia tertia libri secundi, in qua Amor, quia Nemesis ab urbe abducta est, verba rustica discere non aliter dicitur quam hic ipsa rura Lydiae secessu amare discunt.

Ne Diras quidem Valerii Catonis carmen esse posse iam ab aliis demonstratum est, neque eam rationem sequi licebit quam Ribbeckius iniit, ut tribuamus carmen Catoni propter eam quae inter grammatici illius fata et res in hoc carmine narratas intercedere videtur similitudinem neque tamen de suis ipsius rebus agere voluisse poetam credamus.') Ne hoc quidem recte disputatum esse mihi videtur, nullum extare poetam ad quem maiore probabilitate hoc carmen referri possit. Nam cum permultos homines illa aetate versus composuisse certum sit, quorum nomina interierunt, quae de Valerio Catone traduntur quamvis pauca ita tamen comparata sunt, ut praeceptorem potius quam poetam eum fuisse et multo magis quam in Diris sieri videtur in Alexandrinorum poetarum imitatione et reconditarum fabularum enarratione versatum esse veri simile sit.2) Itaque ne in hac quidem quaestione aliis argumentis uti licet praeter agrorum divisionem et Lydiae nomen, quae re vera nulla sunt. Nam Lydiae nomine multos poetas usos esse probabile est, agros autem illa aetate multa milia hominum perdiderunt et ii maxime poetae de quorum vita aliquid traditum accepimus. Sed ne cadit quidem agrorum divisio qualis de Dirarum poeta aliisque traditur in Valerium Catonem, quem Suetonius tradit pupillum relictum eoque facilius licentia Sullani temporis exutum patrimonio esse, quod cum ad artes forenses potius, certe non ad agrorum divisionem a dictatore

<sup>1)</sup> p. 311 l. l.: 'Es war nicht nöthig, dass jeder einzelne Zug genau auf die persönlichen Erlebnisse und Verhältnisse des Dichters passte.....
.... Nur die alte Stimmung wollte der Verfasser zurückrufen?

<sup>2)</sup> Catonis Lydia quod a Ticida dicitur doctorum maxima cura esse, significari videtur adeo refertum fuisse illud poema exquisita doctrina, ut ne a doctissimis quidem sine acerrimo studio intellegi possit, quod in Diras et Lydiam non cadere recte a Merkelio observatum est (Prolusio ad Ibin p. 364).

spexisset, mira ratiocinatione utrumque ita coniunxit, ut bis praedium amisisse Catonem coniceret, quod verum esse non posse apparet. Hoc quoque dudum observatum est, Catonem secundum Suetonii testimonium puerum fuisse quo tempore praedio privatus est, non virum qualis in Diris apparet. Accedit aliud argumentum, omnium fere gravissimum, quamquam eo non uti solent, qui de his carminibus egerunt. Quod enim ad ipsum militem cui possessione cessit se convertens poeta dicit Trinacriae sterilescant gaudia vobis (v. 9), hoc nullis interpretandi artificiis ita explicari poterit, ut non de praedio in ipsa Sicilia insula sito agatur. Hac observatione, quae mihi prorsus certa videtur¹), Cato, quem in Gallia natum esse tradit Suetonius, omnino excluditur.²)

Dirae non eae ipsae sunt, quas agris suis poeta indixit, sed

<sup>1)</sup> Poetae agrum in Sicilia fuisse unus, quantum video, Beinsius iudicavit.

<sup>2)</sup> Eadem observatione nescio an uti liceat ad aetatem carminis probabili coniectura definiendam. Aptissime enim huius generis divisio ad ea tempora referri potest, quibus Sexti Pompeii bello gravissimae per illam insulam turbae ortae sunt. Nam multa et gravia passas esse illo bello Siciliae urbes ab utroque adversario et Tauromenitas quidem a Caesare e patria expulsos esse et Romanorum coloniam accepisse per rerum gestarum scriptores constat (Diod. 16, 7, 1; Strabo p. 270 et 272), quamquam pauca admodum traduntur et ne id quidem satis certum est, num praeter coloniss anno 733 in Sicilia teste Dione (54, 7) conditas, quarum in numero etiam Tauromenitanam fuisse probabile visum est Mommseno (C. I. L. X 718), alias Augustus in insulam deduxerit. Aliorum imperatorum divisiones utrum ad Siciliam pertinuerint necne nescio num certo sciri possit, neque ultra probabilitatem procedi posse existimo. Contra carminis naturam huic aetati vel maxime convenire certo dici potest. Nam quod antiquam simplicitatem in hoc scriptore agnovit Naekius, de Diris quidem recte fortasse iudicatum est, si simplicitatem intellegimus artem nondum perpetuo usu attritam et debilitatam, et est hic poeta ex corum genere, qui non formis dudum traditis facile et eleganter utuatur, sed ex iis potius, quibus ut Lucretio maxime et Propertio non semper facile contingit, ut sententiarum ubertatem metri finibus coerceant. Ars tamen apud hunc quoque poetam apparet, neque exigua, et videtur Nackium in aliis etiam errantem non nihil decepisse species quaedam simplicitatis ad carminis pastoricii naturam pertinentis et ipsa arte ut apud Theocritum quaesitae. Aliquanto recentiore aetate quam Diras Lydiam scriptam esse prope certum est, neque dubito quin versus huius carminis nonus

O fortunati nimium multumque beati
ad similitudinem versus Vergiliani e Georgicis conscriptus sit (II 458)

O fortunatos nimium, sua si bena norini,
agricolas.

fingitur poeta, qui scilicet more solito inter amicos carmen recitat, repetere ea quae antea agrum relinquens cecinerat. Quod quo consilio ita instituerit, non minus otiosum est quaerere quam si quis eruere velit cur alii scriptores et poetae saepius non ipsi de se rem aliquam narrare soleant, sed hominem aliquem inducere qui tradat, quibus ipse adfuisse narratur. Ita si initio carminis repetendi verbum et quod sequitur iterum canamus ex illo artificio poetico explicamus, duplicem errorem commisisse apparet Scaligerum et Naekium, cum his verbis aliud Catonis de eodem argumento carmen significari, idque indignationem, de qua Suetonius testatur, esse crederent. Indignationem enim Cato non in eos effudit qui olim agrum ei eripuerant, sed contra eos qui ingenuum eum esse negarunt, eo fere more quo alii etiam illius aetatis grammatici, ii maxime qui maiore fama quam emolumento docebant, Suetonio teste de se suisque adversariis et incommodis acerbissimas saturas conscripsisse videntur. Sed ut ad Diras revertamur, minime mirum est poetam qui hoc repetendi artificio utitur, quasi ut repetitionis illius fidem augeat, Battarum testem adsumere, quo ita utitur per totum carmen, ut aut petat ab illo, ut memoriam suam adiuvet (v. 1, 14, 97), aut fingat re vera illum de aliqua re canentem monuisse.') Alio praeterea officio functum esse Battarum illum non est quod credamus. Nomen quod ex eo genere esse quod infantes singere solent Naekius demonstravit, usurpasse videtur poeta ut aptum ad vitae rusticae delicias et mollitudinem, ita tamen ut certus aliquis amicus eius animo obversaretur, quem fontes et flumina amare dicit (v. 65). Battarus autem quoniam adfuit poetae agrum relinquenti, non modo in repetendo carmine testis ab eo adhibetur, sed bis etiam in ipso carmine quod tunc poeta cecinit compellatur, v. 30 haec mihi saepe meum resonavit, Battare, carmen et 64 Battare, fluminibus tu nostros trade dolores. Apparet igitur hos versus eximendos esse ex eorum numero, quibus Battari testimonium invocando totum carmen poeta distinxit et disposuit. Contra simili qua illae testationes vice funguntur versus intercalares, quibus in ipsis Diris utitur poeta ad earum vim et sollemnitatem, ut recte perspexit Naekius, augendam, sic precor, et nostris superent haec carmina votis (v. 25 et 46), quibus tertius similis argumenti accedit, quem

<sup>1)</sup> v. 54 Tristius hoc, memini, revocasti Battare carmen et 71 Dulcius hoc, memini, revocasti Battare carmen.

artius cum ipso carmine poeta coniunxit, (v. 19) nec desit nostris devotum carmen avenis. Denique semel (v. 75 tristius hoc rursum dicit mea fistula carmen) ita ad novam partem transiit, ut Battari mentionem non faceret, ipsam tamen versus formam ad eorum quibus Battarus in proxime antecedentibus appellatur (v. 54 et 71) similitudinem constitueret.1) His igitur variis versuum intercalarium generibus ita usus est poeta, ut singulas imprecationes accurate inter se discerneret, nisi quod versus finem propter doloris et irae gravitatem ab ea carminis forma quam usque eo tenuerat non nihil recedit. Aequalitatem autem stropharum nullam quaesivisse poetam vel ex ea re apparet, quod non eundem in singulis partibus versus intercalares locum tenent, sed aliae ab iis incipiunt (v. 1, 54, 71, 75, 97), aliae in eos desinunt (v. 25, 47), una versu intercalari et incipit et clauditur (v. 14 et 19), una (v. 48-53) versu intercalari omnino caret, ita tamen ut et initium praecedentis imprecationis clausula et finis initio sequentis satis aperte significetur. Restat pars una versu intercalari carens, de cuius fine (v. 70) dubitari non potest propter sequentis imprecationis initium versu intercalari significatum, initium paulo aliter quam in reliquis instituisse poetam existimo. A Battaro enim petens, ut suos dolores fluminibus, quae maxime diligit, tradat, non amplius ipse sua vota persequitur, sed quae illum fluminibus dicturum esse sperat, exponit (v. 64):

> Battare, fluminibus tu nostros trade dolores: nam tibi sunt fontes, tibi semper flumina amica. nil est quod perdam ulterius merito omnia. dices: flectite currentis lymphas, vaga flumina, retro

e. q. s. Nam versus 64 et 65 non alio ordine legi posse quam quo traduntur luce clarius est, sequentem autem versum aliorum inventis ex parte usus ita restituisse mihi videor, ut neque a meliorum codicum, qui merita omnia ditis aut meritam omnia ditis exhibent, auctoritate nimis longe recederem et apta et cum superioribus conexa sententia evaderet. Ita autem si iudicamus, huius quoque partis initium ratione quamquam diversa a ceteris, ut ipsa res poscebat, tamen per se aptissima indicatur.

Apparet igitur poetam totum carmen perspicue et simpliciter disposuisse, quamquam non nimia severitate orationis et affectus

Hermes XXIII.

<sup>1)</sup> Unus versus rura, quibus diras indiximus, impia vota, bis ponitur, quamquam neutro loco carminis partem claudit.

libertatem constrinxit. Sed universa carminis dispositione perspecta multa in singulis restant, quae dubitationem moveant et ne a nostrae quidem aetatis editoribus, Ribbeckio, Hauptio, Baehrensio recte constituta esse mihi videantur, quorum gravissima, Hauptii maxime editionem secutus, breviter exponam. Incipit poeta ita ut consilium suum aperiat et mundum prius in veterem discordiam rediturum esse dicat, multa prius fient quam non mea libera avena (v. 7). Corruptum esse hunc versum apparet, sed emendatio probabilis nondum reperta est. Sane veri simile est multa in muta et fient in fiet mutandum et utrumque verbum ad sequens enuntiatum trahendum esse, sed negationem neque defendere neque certa coniectura tollere possum. 1)

Montibus et silvis dicam tua facta, Lycurge, impia. Trinacriae sterilescant gaudia vobis nec fecunda, senis nostri felicia rura, semina parturiant segetes, non pascua colles non arbusta novas fruges, non pampinus uvas, ipsae non silvae frondes, non flumina montes.

Haec ita disposita sunt, ut primum devoveantur quae ad vitam et victum agricolarum pertinent, quibus ultimo versu adduntur etiam frondes et rivi, quibus vitae rusticae amoenitas continetur. Sed turbatur hic ordo verbis non pascua colles, et ne apparet quidem, qui fieri possit, ut pascua colles aut colles pascua eadem ratione procreent qua semina segetes, arbusta fruges, pampinus uvas, silvae frondes, montes flumina. Itaque pro collibus hic quoque, ut de Propertii loco (IV 17, 15) nuper docuit Marxius (Mus. Rhen. 41, 556), aut scribendo aut intellegendo caules vel caulles reponendi sunt. Universa autem imprecatio ita instituta est, ut compellentur senis nostri felicia rura. Iam senex noster nemo dici potest nisi agri dominus, eius qui loquitur pater, cuius mentio etiam versus finem carminis fit (v. 93)

tuque resiste pater. en prima novissima nobis<sup>2</sup>), ubi non recte de gregis patre non nulli cogitarunt; aptissime enim

<sup>1)</sup> Sententiae fere satisfaceret muta prius fies quam tu, mea libera avena, quod tamen non audeo commendare.

<sup>2)</sup> Codices non en prima habent, sed et prima, et num vera sit illa emendatio dubitari potest; nihil tamen praeter illud et in hoc versu corruptum esse certum mihi videtur.

poeta, qui crescente dolore imprecationum ordinem deseruit et ipsius discessus imaginem renovavit, patrem monet, ut agros quos reliquerunt secum ultimum aspiciat, quia iam omnis futurae vitae ratio conversa et conturbata sit. Sed habet hoc difficultatem, senem nostrum dici praedii dominum ab ipso filio. Licet fortasse hanc rem e vitae rusticae simplicitate explicare, qua sieri poterat, ut erilis filius in appellando patre eadem ratione qua cetera familia uteretur.1) Aliam explicandi viam monstravit Keilius2), qui pastoris et servi personam non aliter quam Vergilium in prima ecloga poetam induere acute coniecit, neque dubito quin haec quoque explicatio ferri possit. Videtur enim poeta Lycurgi, Battari, Lydiae nomina, fortasse etiam ipsum Lydiae amorem nullam aliam ob causam finxisse, nisi ut carminis pastoricii formam imitaretur, et poterat in eodem carmine et domini et pastoris partes agere eadem inconstantia qua in nona ecloga Vergilius Lycidae et Menalcae partes inter se confundit.

Post primam imprecationem, quae ad frugum procreationem pertinet, inde a versu rursus et hoc iterum repetamus Battare carmen (14), in quo iterum repetere non aliter dictum est quam primum incipere et similia, sequitur altera, qua poeta optat, ut fruges procreatae, quarum singula genera eodem quo in prima parte ordine enumerantur, caeli iniquitate corrumpantur, simulque, quod tertio loco ponit, florum et aurae venustas omnis pereat. Ita cum devotio altera a prima aperte separata sit, apparet non recte editores omnes scribere versu 15

effetas, Cereris sulci, condatis avenas, quae non possunt intellegi nisi de seminibus nondum ad lucem editis, quamquam ne hoc quidem sine offensione fieri potest. Rectius id quod traditur in bonis codicibus,

effetas Cereris sulcis condatis avenas de vilitate frumenti accipitur, quod novi possessores, qui hic quo-

<sup>1)</sup> Quod iidem agri hic patris praeterea filii esse dicuntur, qua in re non sine causa offendit Ribbeckius (Appendix Vergiliana p. 50), potest tamen defendi Vergilii exemplo, cuius patrem, quo tempore ille praedium amisit, superstitem fuisse, nisi aliunde constaret, ex eclogis prima et nona nemo efficere posset. Quod autem hic maxime pater potius quam filius commemoratur, ad veteris felicitatis diuturnitatem pertinere videtur, quae opponitur novae agrorum sorti, quam poeta votis suis precatur.

<sup>2)</sup> Allgemeine Litteraturzeitung 1849 p. 485.

que ut versu nono compellantur, in ipsa messe, ut fieri solet, in agris componunt.¹) Defendi etiam possunt verba (v. 24)

dulcia non oculis, non auribus ulla ferantur contra Heinsii coniecturam naribus ab Hauptio et Baehrensio receptam, non tamen ita ut cum Naekio de aurae susurro accipiantur, sed videtur poeta universam loci solitudinem significare, de avium maxime cantu cogitans, quem nullum esse in agris florum pestifero odore corruptis consentaneum est. Certe nulla causa est, ut veteres poetas, ubi de odorum suavitate agitur, narium mentionem facilius quam nostros admisisse credamus. Finitur haec pars versu difficili, qui in fine sequentis imprecationis (v. 47) repetitur,

sic precor et nostris superent haec carmina votis, cuius haec sere esse sententia videtur: Ita sirma et rata in perpetuum mea vota sint, ut per ea etiam carminum meorum memoria servetur.

Sterilitatem et aestivi temporis siccitatem alia damna sequuntur, quae in agri sui perniciem poeta votis arcessit, fulmina, maris supra ripas effusio, maris portenta, fluminum a pristino cursu declinatio, paludum emanatio, inundatio imbrium vi effecta, quae singula ita enumerat, ut propriam carminis partem efficiant. De fulminibus autem agens a ceterarum imprecationum forma non nihil recedit propter silvae amorem, cuius interitum queritur potius quam optat, plane egregia arte a querimonia ad solitam imprecationem ducens ita ut novum possessorem silvam caedere velle fingat, quod ne fieri possit a Iove petit, ut eam fulmine potius perdat. In nulla fere carminis parte maior est de singulis dubitatio. Versus 28 et 29, qui ita traduntur

tundemus (aut tondemus) virides umbras nec laeta comantis iactabis mollis ramos inflantibus auris

nullo successu emendare conati sunt viri docti, quorum communem errorem eum fuisse censeo, ut inde a verbis nec laeta comantis novam sententiam incipere crederent, quam a verbo umbras initium capere existimo, copula non primo loco posita. Nam neque umbrarum mentio a ramorum iactatione recte divellitur neque ferri possunt duo adiectiva, comantis et mollis, ad idem substantivum

<sup>1)</sup> Frumenta condunt agricolae apud Horatium (Carm. I 1, 9, Epist. II 1, 140) aliosque, neque scio an secundum haec exempla Dirarum quoque locus rectius ita accipiatur, ut agricolae effetas avenas e Cereris sulcis in horreis condere dicantur.

eadem ratione pertinentia1), cum praesertim hanc ubertatem in sequentibus verbis inflantibus auris non magis toleranda exilitas excipiat. Contra elegantissime poeta orationem formavit et epitheta disposuit, si hoc voluit: Neque laeta iactabis umbras comantis auris mollis ramos inflantibus.2) Quae restant verba, tundemus virides, sane nullam per se habent sententiam neque coniectura ita ut habeant aliquam mutari possunt, sed possunt esse pars sententiae, cuius initium uno versu amisso periit. Umbrae enim sub aurae flatu iactatae commemoratio in memoriam revocat feriarum rusticarum descriptiones, quas dederunt Tibullus (II 5, 95 sq.) et Lucretius (V 1390 sq.), qui saltationis in eadem re mentionem facit. lam cum quatere, pellere, pulsare terram de saltatione poetae dicant, et Horatius in re simili (A. p. 430) saliet, tundet pede terram, hic quoque de rustica saltatione egisse poetam veri eo similius est quod formosa illius silvae vireta eo versu qui proxime antecedit commemorantur. Ut igitur exemplum saltem proponam eorum quae voluisse poeta potest, haec fere scripserit:

Lusibus et multum nostris cantata libellis optima silvarum, formosis densa viretis, non iam vere tuas alternis ictibus herbas tundemus virides, umbras nec laeta comantis iactabis mollis ramos inflantibus auris.

Ubi autem de otio et saltatione agitur, cantum etiam commemorari consentaneum est, neque mirabimur poetam in eadem sententia ita pergere, ut idem temporis praeteriti desiderium ad Battarum conversus paulo aliter significet,

haec mihi saepe meum resonavit, Battare, carmen, qui versus ab hoc loco separari omnino non potest; praecedentium autem similitudine factum esse videtur, ut nec et resonabit scriberetur, quae in haec et resonavit mutanda esse censeo.

<sup>1)</sup> Hoc ipse Naekius, qui tamen in hunc modum verba intellegit, recte exposuit p. 283.

<sup>2)</sup> Copulae non primo loco positae in utroque carmine exempla inveniri observavit Hauptius (Opuscula I 119; addendus est fortasse Dirarum versus 51), qui cum negativae copulae in tota hac quaestione rationem non habuerit, ut meam de hoc loco sententiam exemplis defendam, e Propertio, quo nemo saepius copulam et transposuit, eos locos afferam, quibus nec non primo loco ponitur. Sequitur primum sententiae verbum I 9, 17. 12, 6; II 6, 8; IV 9, 8. 22, 35; V 10, 21; secundum verbum V 5, 55, fortasse etiam I 11, 16 et III 29, 36; quarto loco ponitur II 6, 3 et V 11, 94.

Veterum deliciarum memoriae opponuntur ea quae nunc a novo domino timenda sunt (v. 31)

Militis impia cum succedet dextera ferro formosaeque cadent umbrae, formosior illis ipsa cades, veteris domini felicia ligna.

Umbras contra Naekium veras umbras intellego, quas cadere dixit etiam Tibullus (II 5, 96) arboris antiquae qua levis umbra cadit. Hic in illius vocabuli significatione ludere poetam apparet, quamquam quodnam anni aut diei tempus sit, quo formosae cadant umbrae, minus perspicuum est. Idem Naekius recte succedendi verbum defendit, cuius loco si succidet reponitur, enuntiati primarii vis omnis tollitur. Succedit autem ferro non miles umeris securim gestans, ut Naekius voluit, sed ipsa manus qua eam tenet.

Militis impia consilia Iuppiter ipse impedit silvam fulmine incendens. Nequiquam igitur militis manus ferro successit, neque recte Hauptius eius verbi loco nequaquam scripsit, quod a poetica oratione alienum est. Ne illud quidem probandum esse mihi videtur, quod Hauptius aliique apostrophen non tolerarunt, qua post verba Iuppiter ipse, Iuppiter hanc aluit pergitur cinis haec tibi fiat oportet. Sequentia sine offensione leguntur usque ad verba (v. 40)

cum tua cyaneo resplendens aethere silva,

sed qui sequitur versus,

noscet iter ducens Erebo, tua Lydia, Ditis ex antiqua coniectura ita scribitur ut sententia inseratur a veterum cogitationibus, qui silvas ad Orcum mittere non solebant, omnino aliena. Traditur in bonis libris

non iterum dicens erebro (vel erebo, erobo) tua, Lydia, dixti atque erebro quidem in crebro mutandum esse facile apparet, quod si fit, non minus apertum est, illud non iterum eadem significatione dici qua v. 92 mollia non iterum carpetis pabula nota. Itaque hic quoque nihil aliud mutandum esse censeo quam dicens in dices, periisse autem una cum fine praecedentis enuntiati partem sententiae, qua dixerat fere poeta: Conflagrabitur silva, in qua mihi verba amoris plena, quae nunc

non iterum dices, crebro tua, Lydia, dixti.

Silvae incendium optat poeta ut etiani vicinas vites corripiat. Nam

vicinas flammae rapiant ex ordine vites pro vicinae scribendum esse, verissima est Gronovii et Heinsii coniectura, quam mirum est non modo a Naekio, quem elegantias captandi studium non numquam a recto iudicio abduxit, improbari, sed nunc ne commemorari quidem. Reliqua huius imprecationis pars recte apud Hauptium scribitur, qui leviores quasdam emendationes olim inventas, aura pro aurae (v. 43), ardor pro arbor (v. 44), qua pro quae (v. 45), fiant pro fiat (v. 46), iure recepit. Sequentia etiam recte se habent, postquam Ribbeckius, ut leviora omittam, v. 52 arsit pro arcet restituit. Sed gravem difficultatem movet finis eius imprecationis, qua maris animalia invocantur. Sequens colon supra dixi incipere a verbis

Battare fluminibus tu nostros trade dolores, sed aliter iudicant editores plerique<sup>1</sup>), qui praecedentem versum ad hanc sententiam trahentes ita locum constituunt:

Si minus haec, Neptune, tuas infundimus auris, Battare, fluminibus tu nostros trade dolores.

Non nimis magni momenti est, quod non tuas, quod ex Heinsii coniectura scribitur, in codicibus est, sed tuis, et habet haec sententia quo commendetur. Sed nimis miro modo infundendi verbo usus esset poeta, si illa coniectura vera esset. Contra nulla est offensio, si versus ille ita ut scribitur in codicibus ad praecedentia trahitur:

Dicantur mea rura ferum mare: nauta, caveto rura quibus diras indiximus, impia vota, si minus haec, Neptune, tuis infundimus auris.

In maris enim auras apud huius aetatis poetas funduntur non modo tristitia et metus, sed etiam preces, vota, promissa, quae irrita fiunt, ubi ventis in maria feruntur.<sup>2</sup>)

In sequentibus quoque plura non recte mutantur. v. 70 verum est quod traditur

incurrant amnes passim rimantibus undis nec nostros exire sinant erroribus agros,

nam exeunt agri ex amnium erroribus ubi illi in pristinum cursum redeunt, neque recte Bembini codicis manum primam, qua servire pro exire scriptum est, secuti erronis vocabulum editores hic in-

<sup>1)</sup> Omitto Baehrensii de hoc loco iudicium, quod refutari facile potest.

<sup>2)</sup> Hor. carm. l 26, 2; Tib. I 4, 21; Prop. I 8, 12; Ovid. amor. Il 11, 33. Inter Graecos habet Theocritus (XXII 168) τὰς δ' εἰς ὑγρὸν ῷχετο κῦμα πνοιὸ, ἔχουσ' ἀνέμοιο. Aliis locis non mare, sed soli venti commemorantur.

ferunt, quod convicium huius carminis gravitatem non decet. Verum est etiam versu 82

O male devoti, pratorum crimina, agelli, quod variis modis emendare conati sunt, ita dictum ut notissima illa, scelus viri, flagitium hominis, monstrum hominis, pestes hominum et similia. Nam quamquam prorsus simile exemplum mihi praesto non est, tamen quid vel in hoc carminum genere licuerit poetis in vocabulorum usu paulo audacioribus, docere potest Propertii versus (I 11, 30)

Ah pereant Baiae, crimen amoris, aquae, cuius forma fere eadem est, sententia non nihil diversa et difficilior. Una cum agris male devotis invocatur discordia his verbis (v. 83)

Tuque inimica tui semper discordia civis, quae ego non magis intellego quam Baehrensius, sed aliter emendanda esse censeo. Voluit enim poeta, ni fallor, ultimum versus verbum ad sequentia pertinere,

civis

exul ego, indemnatus, egens mea rura relinquo, miles ut accipiat funesti praemia belli,

ut civi et exul et miles non sine gravitate opponerentur. Quod si verum est, praecedentium emendatio in promptu est,

tuque inimica tu i s semper discordia, discordia enim perdit eos qui eam sequuntur.

Futurae vitae molestias queritur poeta (v. 86):

Hinc ego de tumulo mea rura novissima visam, hinc ibo in silvas: obstabunt iam mihi colles, obstabunt montes, campos audire licebit.

Obstandi verbum hic nihil aliud nisi ob oculos stare significare videtur. 1) Queritur igitur, quod iam nihil nisi montes et silvas videbit, pratorum amoenitatem, quam prae illis amasse veteres si non omnes certe plerosque satis notum est, fando tantum accipere permissum erit, campos audire licebit, quorum verborum acerbitatem neque Naekii interpretatione, quam Ribbeckius interpunctione sequitur, neque Hauptii quamvis ingeniosa coniectura campos haud ire licebit tollere velim.

Egregia hic quoque apparet poetae ars, qua a novi posses-

<sup>1)</sup> Fortasse Horatii quoque versus (Sat. I 1, 113) Sic festinanti semper locupletior obstat ita accipiendus est.

soris mentione ad propriae sortis miserias et ultimam agrorum et Lydiae salutationem oratio ducitur, et singula ita inter se cohaerent, ut verba ipsa nullam omnino aut versum transponendi aut defectum statuendi causam praebeant. Pauca sunt quae explicationem vel emendationem poscant. v. 94 cum traditum sit in bonis codicibus

intueor campos longum manet esses in illis, non dubito quin spretis editorum coniecturis sola interpunctione mutata pro vero habendum sit, quod in codicibus Monacensibus, quorum sane auctoritas non magna est, nulla fere mutatione scribitur,

intueor campos: longum manet esse sine illis, eo infinitivi usu, quem frequentem esse apud Lucretium Lachmannus in commentario (IV 244) exposuit. Paulo difficilior poetae oratio est in proxime sequentibus,

Rura valete iterum tuque, optima Lydia, salve sive eris et si, non mecum, morieris, utrumque,

ubi utrumque illud optime explicatur a Naekio (p. 132), et si videtur ferendum esse, totam sententiam ita intellego, ut poeta voluerit sive eris sive, cum non mecum sis, morieris. Sed non intellego, quae poeta in ultima carminis parte dicit in earum rerum enumeratione, quae prius fient, quam ipse puellae amorem deserat (v. 100)

migrabunt casus aliena in corpora rerum, ubi casus corruptum esse primus Heinsius ut alia recte perspexit. Poetam voluisse suspicor

migrabant auctus aliena in corpora rerum, cum et sententia huic loco unice apta sit et verbum frequens apud Lucretium, cuius exemplum hic quoque poeta imitatur.

Addam pauca de Lydia, in qua pleraque sine offensione leguntur, ea autem de quibus dubitatur ita plerumque comparata sunt, ut certum iudicium non admittant. Tamen Hauptium non numquam perperam tradita verba mutasse mihi persuasum est. Versus 17 et 18 optime procedunt neque ordine mutato et servato verbo quod traditur rivi, fortasse etiam, quamquam hoc incertum esse concedo, servata forma imperativa currite,

gaudebunt silvae, gaudebunt mollia prata et gelidi fontes, aviumque silentia fient: tardabunt rivi labentes (currite lymphae!), dum mea iucundas exponat cura querellas. Nam quod post silvarum, pratorum, sontium gaudium avium sile tium commemorat, deinde ad maiora pergens vel rivos cursu tardare addat, ut Lydiae cantum audiant, multo magis placet, qua quod Ribbeckii coniectura essicitur, quamquam facilius illa admi potest quam gelidi montes a Baehrensio inventi. Versu 40, de quando uberius disputare, hoc recte perspexisse mihi videtur Ribeckius, Phoebi aureum orbem dici solem a poeta, quem tam de solis occasu egisse, ut etiam redeunt in versu antecedenti cont Hauptii sententiam (Opusc. III 614) servandum sit, et hoc seripsisse puto

inque vicem Phoebi currens cadit aureus orbis. Magis incerta etiam sequentia sunt, ubi quod traditur

Phoebe, gerens in te laurus celebravit amorem potest fortasse ita explicari, ut significetur eum qui ad Apolline laurus ferat, ea ipsa re eius amorem celebrare, neque pro celebrado proximi versus verba, quae parenthesis loco posita es videntur,

nisi silvis fama locuta est

omnia vos estis,

quibus fortasse doctrina, qua omnia deorum plena esse tradituvera esse a poeta dicitur, nisi mero hominum priscorum qui silvis habitabant rumore tota de diis fabula ficta est; certe ha explicatio minus displicet quam quaecunque ad hunc locum verdici coniecerunt. Interpunctione mutata hi versus (51 sq.) meliorem formam redigi possunt:

Laedere, caelicolae, potuit vos nostra quid aetas condicio nobis vitae quo durior esset? ausus ego primus castos violare pudores sacratamque meae vittam temptare puellae? Immatura mea cogor nece solvere fata, istius atque utinam facti mea culpa magistra prima foret: letum vita mihi dulcius esset. non mea, non ullo moreretur tempore fama e. q. s.

Ultimo versu repetitam negationem malui cum Naekio et Ribbeck retinere quam cum plerisque priorem in nam mutare. 1) To autem ratiocinatio haec est: Quid vos nostra aetas laesit?

<sup>1)</sup> Ne hoc quidem satis constare videtur initio versus 61 recte nunc Hermanno pro nam repositum esse, quod bene videtur explicari a Naekio.

ipse aliquid commisi? Certe ita discrucior, quasi primus amoris peccata invenerim, et velim ita esset, quia sic poena mea immortalem famam adipiscerer.

Enumerat deinde poeta deorum amores furtivos, non legitimos, et videntur versu 72

non Aurora novos etiam ploravit amores, quem Hauptius coniectura temptavit, ii amores significari, quos praeter Tithonum Aurora admisit.¹) Ego omissis ultimis carminis versibus, qui probabiliter sanati adhuc quidem non sunt, unum etiam locum tractabo, quo de Veneris cum nescio quo amatore concubitu agitur. Videtur ante versum 65 pars sententiae periisse, qua dictum fere erat: Venus etiam adulterum illum furtim amavit

et tecum (codices mecum) tenera gavisa est laedere in herba purpureos flores, quos insuper accumbebat grandia formoso supponens gaudia collo.

Nam neque Lachmanni marem neque Baehrensii moechum hoc loco placere confiteor, et poetam metaphora sane audacissima ipsum Veneris corpus vel brachia verbis grandia gaudia significasse facilius credo quam veram esse Naekii coniecturam ab omnibus receptam, qua non modo grandia in brachia et gaudia in Cypria sine ulla probabilitate mutantur, sed ne his quidem mutationibus et tertia, quam verba et mecum patiuntur, apta oritur sententia, quia post Iovem ipsius Veneris, non illius amatoris exemplum afferendum erat.<sup>2</sup>) Sed huius quoque loci ea natura est, ut certo de eo iudicari non possit. Contra qui sequuntur versus

nam certe Vulcanus opus faciebat et igni tristi turpabatque mala fuligine barbam,

hos igni pro illi reponens certo restituisse mihi videor, cum e Scaligeri coniectura, quam editores probant,

et illi

tristi turpabat malas fuligine barba non modo plura mutanda sint, sed etiam et sententia displiceat et maxime versus pessimis numeris compositus.

Mira sunt horum carminum fata, quae cum a duobus hominibus variis temporibus conscripta essent, propter speciem quan-

<sup>1)</sup> Tota conferenda est Naekii ad hunc locum adnotatio, quamquam vituperatur ab Hauptio (Opusc. III 615).

<sup>2)</sup> Hoc quidem incommodum suis coniecturis Lachmannus et Baehrensius, praeterea Naekium secuti, vitarunt.

## 524 M. ROTHSTEIN, DE DIRIS ET LYDIA CARMINIBUS

dam similitudinis, quae inter eorum argumenta intercedere videbatur, in unum coaluerunt, deinde propter agrorum divisionem Vergilio, multis saeculis post ob eandem causam et Lydiae nomen Valerio Catoni tribuebantur. Quamquam igitur neque Vergilii sunt neque latinae sirenis, tamen neutrum indignum est philologorum opera, quia alterum exemplo esse potest, qua in versibus componendis facultate Augustea aetate vel mediocris ingenii homines uterentur, alterum conscriptum est ab egregio poeta, qui non ultimum inter Romana ingenia locum obtinet.

Berolini m. Martio anni 1888.

M. ROTHSTEIN.

#### MISCELLEN ZUR GESCHICHTE ALEXANDERS.

1. Chronologie der Schlacht bei Gaugamela.

Die allgemein geltende Ansicht, die Schlacht sei am 1. Oct. a. St. geschlagen worden 1), ist unrichtig; sie fällt auf den 30. Sept. a. St. 331 (= 22. Boedromion Ol. 112, 2 oder des 7. Jahres des 6. Meton. Cyclus). 2)

Nacht 20.—21. Sept.: Mondfinsterniss an der Tigrisfurth (Arr. III 7, 6; Ideler Chron. I S. 347 Anm.).3)

- 21., 22., 23. Sept.: Alexanders Marsch durch Aturien (Arr. III 7, 7).
- 24. Sept.: Scharmützel mit den persischen Vorpostenreitern. Die Entslohenen unterrichten Darius von Alexanders Anmarsch (Arr. III 7, 7—8, 2; J. G. Droysen Gesch. Alex., 3. Ausl., S. 178; Hertzberg Der asiat. Feldz. Alex. d. Gr., 2. Ausl., I S. 239).
- 25., 26., 27., 28. Sept.: Viertägige Rast Alexanders im ersten Lager, an Ort und Stelle des Vorpostengefechts (Arr. III 9, 1; Droysen a. a. O.; Hertzberg a. a. O. I S. 240).

Bis jetzt also gehen Droysen und Hertzberg mit Arrian. Jetzt

- 1) Wenn Ideler Chron. I S. 347 Anm. die Schlacht auf den 1. Oct. setzt, so hat er von seinem Standpunkt aus ganz Recht, indem er seiner Berechnung die Angabe Plutarchs (Alex. 31) zu Grunde legt, die Mondfinsterniss habe in der elsten Nacht vor der Schlacht stattgefunden. Uebrigens wird die Schlacht sonderbarer Weise, ohne jede Begründung, sogar auf den 2. Oct. gesetzt bei Pauly, Art. Alexander III.
- 2) Laut Berechnung nach den Tabellen bei Ideler a. a. O. I S. 287 u. 238. Natürlich war in unserem Fall, wo es sich um den 30. Sept. 'Tag' handelte, um Eins zurückzuzählen, da die Athener ihre 24 Stunden von Sonnenuntergang zu Sonnenuntergang rechneten.
- 3) Details über die Mondfinsterniss bietet eine französische Berechnung bei Jurien de la Gravière Les campagnes d'Alex., Paris 1883 p. 151. Sie dauerte von S Uhr 12 Min. Abends bis 11 Uhr 46 Min. Abends; es war eine totale Mondfinsterniss und der Mond war etwas über eine Stunde völlig unsichtbar.

aber kommt ein Rechnungssehler: sie überspringen den 29. Septer. Das ist um so merkwürdiger, als Droysen wenigstens (1. 28. 221 A. 24) ausdrücklich erklärt, er halte sich einzig an Arte

Um die zweite Nachtwache (= 9 Uhr Abends Mitternacht)<sup>1</sup>) 28.—29. Şept.: Alexanders Aufbruch aus ersten Lager (Arr. III 9, 2—3). Darius erhält durch seine reiden Vorposten Nachricht von seinem unmittelbaren Anmarsche ordnet sein Heer zur Schlacht.

Frühmorgen des 29. Sept.: Alexander macht Angesider Feinde Halt, welche in Schlachtordnung dastehen, seinen griff erwartend. Erster Kriegsrath Alexanders (Arr. III 9, 3—4

- 29. Sept., Tag: Recognoscirung des Schlachtfeldes de Alexander (Arr. III 9, 5).
- 29. Sept., gegen Abend: Zweiter Kriegsrath Alexand Ermunterungsrede Alexanders (Arr. III 9, 5 10, 1).

Nacht 29.—30. Sept.: Beide Heere lagern einander sch fertig gegenüber (Arr. III 10, 1 ff., 11, 1—2).

Morgen des 30. Sept.: Beginn der Schlacht bei gamela.<sup>2</sup>)

2. Ueber die durchgehend macedonische National aller Phalangiten Alexanders.

Die durchgehend macedonische Nationalität der Phalangist, wenigstens für die Zeit bis zur Reform von Susa, über a Zweifel erhaben, und von hellenisch-bündnerischen oder Söld Taxen resp. -Taxengliedern, wie Köchly und Rüstow, Joh. G. Droysen u. A. meinten, kann nicht die Rede sein.

Ausschlaggebend ist die Stelle Arr. III 18, 1—6. Es heisst im Gegensatz zu den Thessaliern, Bundesgenossen und Söldn

<sup>1)</sup> Arrian folgt nämlich der römischen Eintheilung des Nachtdienstwier Nachtwachen von je drei Stunden, s. Krüger und Sintenis zu I 2 s. V 24, 2; bei den Griechen zerfiel die Nacht ja in drei.

<sup>2)</sup> Ueber Arrians falsche Umrechnung, nach welcher die Schlacht Monat zu spät in den Pyanopsion fällt (III 15, 7), s. Ideler a. a. O. I S. 34 Welchen Monat Aristander gemeint, mit anderen Worten in welchen n donischen Monat des J. 331 v. Chr. der 30. Sept. fällt, ist mit Sicherheit festzustellen. Wahrscheinlich ist der Hyperberetaeus (weniger wahrschei der Lous) gemeint (vgl. Ideler a. a. O. I S. 402—409). Merkwürdig erscher Umstand, dass Arrian (resp. dessen Gewährsmann) in attische Monate rechnet, da ja so Aristanders Prophezeihung missverständlich wird.

die Parmenio bekommt (§ 1), Alexander sei τοὺς πεζοὺς τοὺς Μακεδόνας ἀναλαβών gegen die persischen Pässe gezogen. Aus dem Zusammenhange ergiebt sich also die ungezwungene Deutung der Μακεδόνες im Sinne von 'Nationalmakedonen', was bei Arrian, nebenbei gesagt, durchaus nicht immer der Fall ist (z. B. nicht I 1, 10. 2, 7 und II 5, 6, eine Stelle, auf die man mit Unrecht ein grosses Gewicht legt).

Von den Taxen werden nun fünf genannt: Kraterus, Meleager und Perdikkas ausdrücklich in ihrer Eigenschaft als Taxen, und ausserdem, zwar ohne den betreffenden Zusatz, aber unzweifelhaft in derselben Bedeutung noch Amyntas und Koenus. Es bleibt nur noch Polysperchon. Diese aber hat, ob mit oder ohne Detachements aus anderen Taxen bleibt dahingestellt, augenscheinlich der § 9 genannte Ptolemaeus (gewiss der Somatophylax) geführt.

Die macedonische Nationalität einzelner Taxen findet sich sonst noch an zwei (resp. vier) Stellen im Arrian belegt:

- a) 1 21, 1—3 Perdikkas,
- b) II 10, 7 Ptolemaeus (Polysperchon); hier sind wahrscheinlich auch die Taxen Amyntas und Meleager mit gemeint, die zu beiden Seiten der Ptolemaeustaxis standen.

Nicht so sicher sind die Stellen III 11, 10 und V 11, 3, wo die Taxen Kraterus und Polysperchon als zur φάλαγξ τῶν Μα-κεδόνων gehörend namhaft gemacht werden, denn hier ist es nicht so evident, dass Μακεδόνων in nationalem Sinne gemeint ist.

3. Ueber die Dreitheilung des macedonischen Hypaspistencorps im Heere Alexanders des Grossen.

Bis jetzt hat man immer nur ein Agema der Hypaspisten angenommen und also zwei Abtheilungen, Agema und Linienhypaspisten, unterschieden. Ich nehme zwei Agemata an und weiche auch sonst stark von der allgemein geltenden Darstellung ab, was meine Ansicht über die Hypaspisten betrifft. So unterscheide ich die brastistat und pasilixol brastisten, während man sie sonst für ein- und dasselbe hält, und erkläre die pasilixol raïdes, die bisher Niemand für Hypaspisten gehalten hat¹), für Hypaspisten.

1) Freilich sehe ich jetzt eine entsprechende Bemerkung in der neuesten (3.) Auflage von J. G. Droysens Werk, in seiner Anmerkung S. 394. Indess sagt er das nur so im Vorübergehen, ohne den Gedanken, wie in meiner Darstellung geschehen, practisch zu verwerthen.

Für alle diese neuen Auffassungen will ich nun hier in zusammenhängender Besprechung Rede stehen.

Der Ausdruck ὁπασπισταὶ βασιλικοί kommt bei Arrian vier Mal vor, und in drei von diesen Stellen werden unter ihnen nachweislich die Pagen verstanden. V 13, 4 ist es so klar, dass sogar H. Droysen es zugiebt, trotzdem dass es in seine Darstellung nicht recht hineinpasst (Untt. über Alexander d. Grossen Heerwesen und Kriegführung S. 27). Die übrigen Stellen führt er nicht an. Dieselben sind:

III 13, 6. In der Schlacht bei Gaugamela werden die anrennenden persischen Sichelwagen, nachdem sie durch die rasch
formirten Lücken des macedonischen Heeres hindurchgejagt, hinter
der Linie von den ἱπποχόμοι τῆς ᾿Αλεξάνδρου στρατιᾶς und
von den ὑπασπισταὶ βασιλιχοί aufgefangen. Hier sind offenbar
Pagen gemeint, die in ihrer Eigenschaft als Marstallsbeamte (s. IV
13, 1. VI 13, 2) zusammen mit den ἱπποχόμοι die Reservepferde
parat hielten. Nur so wird auch das Stehen der ὑπασπισταὶ βασιλιχοί hinter der Linie erklärlich.

I 8, 3 ist bei Gelegenheit der Belagerung Thebens von τά τε άγήματα καὶ τοὺς ὑπασπιστάς und ib. § 4 von τὸ ἄγημα τὸ τῶν Μακεδόνων καὶ τοὺς ὑπασπιστὰς τοὺς βασιλικοὺς die Rede. Man hält diese Stelle für corrumpirt, weil man nicht weiss, was der Plur. ἀγήματα § 3 bedeutet, da das ἄγημα der macedonischen Ritter dem Zusammenhange nach nicht mitverstanden werden kann. Aber Krüger hat Recht, wenn er nichts ändern will, nur dass seine Erklärung, neben dem Hypaspistenagema sei ein Agema der mit Alexander verbündeten Boeoter gemeint, hinfällig ist, schon wegen des Parallelismus mit § 4. Alle Schwierigkeit schwindet, wenn wir die ὑπασπισταὶ βασιλικοί im Sinne von 'Pagen' als das eine, das ἄγημα τῶν Μακεδόνων als das gewöhnliche Agema der Hypaspisten fassen (die vierte Erwähnung der ὑπασπισταὶ βασιλικοί, wo es nicht so klar ist, wer darunter zu verstehen ist, s. IV 24, 10). Schon die Terminologie selbst spricht dafür, indem ein königliches einem allgemein macedonischen Corps entgegengesetzt wird.

Wer noch zweiselt, dass unter den υπασπισταὶ βασιλικοί die Pagen gemeint sind, wird sich überzeugen lassen, wenn er sindet, dass die Pagen bei Arrian sogar schlechtweg ὑπασπισταί genannt werden, ein Umstand, den H. Droysen ganz unberücksichtigt lässt. VI 13, 2 nämlich wird der verwundete Alexander, in einem Schiff

landend, von  $\tilde{v}\pi\alpha\sigma\pi\iota\sigma\tau\alpha\iota$  auf einer Kline ans Land getragen und lässt sich dann sein Ross vorführen. Hier sind die  $\tilde{v}\pi\alpha\sigma\pi\iota\sigma\tau\alpha\iota$  unleugbar die Pagen, wie schon Krüger zu der Stelle bemerkt. Ebenso VII 2, 1 und wohl auch 7, 1 und 8, 3.

IV 8, 8 endlich ruft Alexander während des Gastmahls, auf welchem er den Klitus ermordete, nach  $\delta \pi \alpha \sigma \pi \iota \sigma \tau \alpha i$ ,  $\sigma \omega \mu \alpha \tau \sigma \phi \dot{\nu} - \lambda \alpha \kappa \varepsilon \varsigma$  und  $\phi \dot{\nu} \lambda \alpha \kappa \varepsilon \varsigma$ . Der  $\phi \dot{\nu} \lambda \alpha \xi$ , von dem dort die Rede ist, ist offenbar ein Phalangit, der gerade die Wache hat, denn seine Sarisse wird mehrmals erwähnt (IV 8, 8 und 9. 9, 2).  $\Sigma \omega \mu \alpha \tau \sigma \phi \dot{\nu} \lambda \alpha \xi$  ist im eigentlichen Sinne zu fassen und  $\delta \pi \alpha \sigma \pi \iota \sigma \tau \dot{\gamma} \varsigma$  ist also dasselbe, wie Page.

Ungenau als σωματοφύλαχες bezeichnet werden die Pagen, wie längst feststeht, an den bei H. Droysen a. a. O. S. 17 citirten Stellen. Als βασιλιχοὶ παῖδες, wie sie gewöhnlich bei den Neueren genannt werden, werden sie bei Arrian gerade am seltensten bezeichnet, nämlich nur ein einziges Mal ganz gelegentlich, IV 16, 6 (vgl. allenfalls IV 13, 1—2).

### 4. Einiges über die Bewaffnung der Armee Alexanders.

Bei Arrian werden zuweilen schwerere und leichtere Phalangiten unterschieden. Man hat das verschieden zu deuten versucht.

Das vollständige Register der in Betracht kommenden Stellen ist<sup>1</sup>): I 27,8; II 4,3?<sup>2</sup>) III 18, 1. 21,2? 23,3?<sup>3</sup>) IV 6, 3. 28,8? VI 29, 1?

Ausschlaggebend für die Erklärung ist III 18, 1—2: Parmenio wird mit einem Theil des Heeres auf die nach Persien führende Heerstrasse detachirt; er bekommt τὰ μὲν σκευοφόρα καὶ τοὺς Θεσσαλοὺς ἱππέας καὶ τοὺς ξυμμάχους καὶ τοὺς μισθοφόρους τοὺς ξένους καὶ ὅσοι ἄλλοι τοῦ στρατεύματος βαρύτερον ιὑπλισμένοι.

<sup>1)</sup> Die Stellen, bei denen man zweifeln kann, ob wirklich Phalangiten gemeint sind, bezeichne ich mit einem Fragezeichen.

<sup>2)</sup> Hier ist zweiselhast, ob bei dem Ausdruck σὺν ταῖς τάξεσι τῶν πεζῶν ὅσοι βαρύτερον ὡπλισμένοι ἦσαν nicht alle Phalangiten im Gegensatz zu den Hypaspisten, Agrianern, Bogenschützen u. s. w. gemeint sind, denn die Phalanx wird gar nicht weiter ausgezählt.

<sup>3)</sup> Vgl. H. Droysen Untt. über Alexander d. Gr. Heerwesen und Kriegführung S. 41 A. 27.

Den anderen Theil des Heeres nimmt Alexander mit sich den Gebirgsweg gegen die persischen Thore, nämlich die Phala die Hypaspisten (§ 5), die Hetärenreiterei, die πρόδρομοι, Agria und Toxoten.

Wer sind nun die άλλοι βαρύτερον ωπλισμένοι des F menio? Ungenannt geblieben sind nämlich nur die Akontisten w die thrakischen Reiter, das sind aber Leichtbewaffnete.

Es sind nun hauptsächlich zwei Gesichtspunkte zu beacht wenn man sich an den Wortlaut des Textes hält:

- a) Es bleibt ja allerdings fraglich, ob die ξύμμαχοι ε ξένοι des Parmenio Infanterie oder Cavallerie sind, o Beides. Sind etwa nur Reiter gemeint, so sind die ρεύτερον ωπλισμένοι also ξύμμαχοι zu Fuss, schw Söldner zu Fuss.
- b) Sieht man hiervon ab, so fragt sich nun weiter: wie re sich nach dem καὶ ὅσοι ἄλλοι τοῦ στρατεύματος βαι τερον ιδπλισμένοι die unmittelbar daran geknüpfte gabe, Alexander habe die Phalanx mit sich genomme Die Phalanx bestand ja aus Hopliten!

Die Sache ist also die, dass die βαρύτερον ιδπλισμένοι die schwersten bewaffneten Soldaten aus den sechs Phalangen sind, i dass Alexander nur die leichter gerüsteten mit sich nimmt. Arrians Kürze hat sich dies Detail, das für seine Darstellung ni ins Gewicht siel, verwischt. Erwähnt werden im Verlauf der Erz lung die Taxen des Krateros (§ 4), Meleager (§ 4), Perdikkas (§ Amyntas (§ 6) und Koenus (§ 6), und Ptolemaeus führt offen auch eine Phalanx (§ 9). Kurz — Alexander hatte Leute aus al Taxen mit sich. Als Resultat ergiebt sich für uns, dass schwerer und leichter Bewaffneten nicht nach Taxen, sonde innerhalb derselben unterschieden wurden. Vgl. auch III 21, wo Alexander den Darius und Bessus verfolgt ταν πεζών το εύρωστοτάτους τε καὶ κουφοτάτους έπιλεξάμενος; unter die πεζοί sind aber nicht bestimmte Corps, sondern Leute aus v schiedenen Corps gemeint, z. B. sind nachweislich Hypaspisten u Agrianer darunter (s. § 8). — Vgl. ferner V 20, 3 των πεζων α φάλαγγος ξκάστης ἐπιλέκτους. ΙΥ 28, 8 καὶ ἀπὸ τῆς ἄλλ φάλαγγος ἐπιλέξας τοὺς κουφοτάτους τε καὶ ἄμα εὐοπλοι rovg. Unterscheidung leichterer und schwererer Hypaspisten s. 29, 1; Reiter V 13, 4; Toxoten III 18, 5; Agrianer und and Leichtbewaffnete VI 8, 7; ψιλοί VI 18, 5. Wir sehen also, dass es in Alexanders Heer mehr Freiheit der Uniformirung gab als im modernen Heer, ja dass innerhalb ein und derselben Abtheilung, z. B. ein und derselben Pezetärentaxis, nicht Alle gleich schwer und gleich gut bewaffnet gewesen sind. Aus dieser Thatsache aber lässt sich sehr viel folgern. Vor Allem scheint sie auf die Frage Licht zu werfen, wer die Bewaffnung zu liefern hatte, der König oder der Phalangit selber.¹) Nach Curtius und Diodor lieferte sie der König²), Arrian hingegen schweigt über diesen Punkt, und es will fast scheinen, als habe sich der Phalangit selbst Rüstung und Waffen schaffen müssen.

Weiter. Wenn nun einmal verschieden Bewaffnete in demselben Regiment waren, so konnte man sie natürlich nicht nach Belieben zusammenwürfeln, sondern musste den leichter Gerüsteten besondere Plätze anweisen; hieraus ergiebt sich für uns die Vermuthung [vgl. H. Droysen a. a. O. S. 41 A. 27], dass die hinteren Glieder der Phalanx leichter bewaffnet gewesen seien [mit Ausnahme des letzten Gliedes vielleicht, s. Arr. An. VII 23, 4 und Tact. 12, 11], d. h. wohl in der Hauptsache eine kürzere Sarisse geführt haben.

Warschau. A. KRAUSE.

<sup>1)</sup> Ich spreche hier immer vorzugsweise von der Pezetärentaxis, doch gilt das hier über sie Gesagte auch für die anderen Corps.

<sup>2)</sup> H. Droysen a. a. O. S. 40-41 ist geneigt sich ihnen anzuschliessen.

#### INSCHRIFTEN AUS PISIDIEN.

Die Würfel- und Buchstabenorakel aus Kleinasien, die ich den Epigrammata graeca (1038 ff.) behandelt habe, haben sachli ein nicht bedeutendes, sprachlich so gut wie gar kein Interess Ich würde darum auf diesen Gegenstand nicht zurückkommen, wei nicht derselbe durch neue Funde einen historischen Hintergrund e halten hätte. Die reiche Ausbeute einer auf Kosten des verstorben Fräulein Catharine Lorillard Wolfe von Dr. Sterrett unternommen Reise durch Kleinasien liegt in dem dritten Bande der Veröffer lichungen der American school of classical studies at Athens (Bost 1888) vor. Der stattliche Band enthält 651 Inschriften, nicht a von gleichem Werth, wie sich von selbst versteht, aber kaum ein die nicht über Geschichte oder Topographie, über öffentliches od privates Leben, über Religion oder Sprache irgendwie erwünsch Belehrung gäbe, dazu alle von Dr. Sterrett mit grosser Sorgfa abgeschrieben, zum Theil nach Abklatschen revidirt. Das sie die zunächst greifbaren Früchte einer fast fünfmonatlichen Rei (19. Mai bis 3. October), über die in gedrängter Kürze und n grosser Klarheit berichtet wird.

Auf dem Gebiet der alten pisidischen Stadt Anabura<sup>1</sup>), Ördekdji fand Sterrett die Ueberreste eines halbcylinderförmige Gebäudes, deren Zustand er so beschreibt (S. 206 n. 339—342 the following inscriptions are inscribed on the concave side of large block (length 1,36 m, height 1,24 m), which must have belong

<sup>1)</sup> Die Existenz des pisidischen Anabura bezeugt Artemidor bei Strap. 570. Dem Unglauben mancher Kritiker hat Sterrett zuerst die Inschrift als bestätigende Zeugen entgegengestellt. Die Stadt, deren Name noch het in dem Namen der Gegend (Eneure) erhalten ist, lag etwas nordwestlich vor Karalischen See. Die Steine, die vom δημος Αναβουρέων gesetzt sind, hab sich in den Ortschaften Salir (n. 328) und Ördekdij (n. 342) gefunden, ein sogar (n. 317) in dem 10 (engl.) Meilen östlich gelegenen Felle.

to a Psalis, a kind of building much in vogue in Anabura. The space between two pilasters is divided into two columns or panels, which bear inscriptions C and D in small letters. The right pilaster is complete, and bears inscription A. The left pilaster was divided between two stones in such fashion that the joint between the two stones cut the inscription B into two parts; only a few letters of the right side of this inscription remain.

Die beiden Ehrendecrete A und B sollen später besprochen werden. Zunächst gebe ich den Text der beiden Hauptinschriften (C und D), soweit derselbe sich herstellen lässt. Die Abweichungen von Sterretts Abschrift bezeichne ich in der Anmerkung, ebenso seine Ergänzungen und Verbesserungen. Erhalten ist genau das letzte Viertel des ganzen Monuments, nämlich zwei Columnen mit je sieben Orakelsprüchen. Dass es im ganzen 56 Sprüche waren, steht durch sichere Berechnungen fest (vgl. epigr. gr. p. 455). Der erste erhaltene Spruch ist also in der ganzen Reihe der 43ste.

C.

XLIII 1 von dieser Zeile ist keine Spur erhalten. Den Namen des Gottes wird niemand errathen, die Wurfsumme war 21. Diese kann aus drei verschiedenen Combinationen zusammengesetzt sein, aus 6+6+4+4+1 oder aus 6+4+4+4+3 oder endlich aus 6+6+3+3+3. Da nun Z. 2 a. E. sicher έφε[ξης] zu verbessern ist, so war, nach Analogie von Z. 12, eine Zahl mehrmals in der Summe enthalten, d. h. es war entweder die zweite oder die dritte Combination, also Z. 2 etwa: [έξ]εί[τ]αι [δύο μὲν καὶ τρείοι πάντες] εφε[εῆς]. — 4 NOYC//MA////KAIA///IAHCEIC und 5 KAIPON AAOMENONZON/IIHZEIN: die Lücken scheinen nicht ganz genau angegeben, die Herstellung halte ich im Wesentlichen für sicher. Zu vergleichen ist besonders das Orakel von Kolossai (epigr. gr. 1041), wo Z. 7 ff. lauten: είσι χαλαι πράξεις σπεύδε[ιν] σε χρή [πάντα] χρατήσεις | χαι τὸ[ν] άλωμενον έν ξενίη ..... | έχφεύξη γὰρ νούσου χαλεπης πάντων [τ]ε, θεὸς αὐδα. Vgl. auch die Orakelsprüche aus Phrygien bei Cousin bull. de corr. hell. VIII 502 n. XI: ἐν νούσφ δέ τ' ἐόντα θεοὶ σψζο[υσιν έ]τοίμως, καὶ τον έν ἄλλη χώ[ρα οδοῦ] λήξειν θεὸς αὐδῷ. Die einzelnen Satzstücke werden mannigfach hin- und hergeworfen, aber soviel erkennt man, dass Krankheit und Verbannung zusammen geordnet waren.

XLV. κβ. ςδόδ. Ποσειδῶνος. ε΄]ξείτης ᾶν(?) εἶς καὶ τέσσαρα πάντες ἐφεξῆς, εἰς πέλαγος σπέρμα βαλεῖν καὶ γράμματα γράψαι, ἀμφότερος μόχθος τε κενὸς καὶ πρᾶξις ἄδηλος· μηδὲ βιάζου θνητὸς ἐων θεόν, ὅς σέ τι βλάψει.

XLVI. χβ. ςςδγγ. "Αρεος θουρίου.
εἰ δὲ δύο ἑξεῖται, εἶς τέσσαρα καὶ δύο τρεῖοι,
[μη] βαίνειν [ην] μέλλεις, ξένε τήνδε γάρ, αὐδῶ,
αἴθων ἔσχ' ὥροισι(?) λέων μέγας, ὃν πεφύλαξο,
δεινός ἄπρακτος ὁ χρησμός, ἐπ' ἡσυχίη δ' ἀνάμεινον.

15

δεινός άπρακτος ο χρησμός, επ΄ ήσυχίη δ΄ άναμεινον. 20 XLVII. πη. αςςςδ. 'Αθηνᾶς. εἶς χεῖος, τρεῖς δ' έξειται καὶ τέσσαρ' δ πέμπτος Παλλάδ' 'Αθηναίην τείμα, καὶ πάντα σοι ἔσται ὅσσα θέλεις, καὶ σοὶ τὰ δεδογμένα πάντα τελειται 'λύ]σει δ' ἐκ δεσμῶν καὶ τὸν νοσέοντ' ἀνασώσει. 25

XLIV-LIII sind, abgesehen von grösseren oder kleineren Abweichungen. identisch mit den Sprüchen von Attalia (epigr. gr. 1038), die ich im Folgenden kurz mit 1038 bezeichnen werde. Die zahlreichen Verbesserungsversuche, die der üble Zustand von 1038 nöthig machte, sind nur zum Theil durch Sterretts Inschrift bestätigt worden: ich werde hier weder die Treffer noch die Fehlschüsse hervorheben, soweit dies nicht unbedingt nöthig erscheint. — XLIV 8 EICTOMA: verb. Sterrett. — THN fehlt 1038. — ΛΥΙΩ: ΛΥΚΩ 1038, vgl. Roehl sched. epigraph. (Berol. 1876) p. 26. — 9 IICTONOAP-CEICYNAINEIN (AP unsicher): ich hatte an σαρσ[οῦσι] συναινείν gedacht, aber weder das plurale Particip noch das Verbum συναινείν ist diesem Stile angemessen; eher kann das letzte Wort βαίνειν gewesen sein. — XLV 12 av verstehe ich nicht, wenn's nicht etwa die Conjunction (- ei) sein soll, wie Z. 17; dazu würde die folgende Structur schlecht genug passen: vielleicht μέν. — 15 besser ως σέ τι βλάψει. — XLVI 18 ff. Diese Verse werden jetzt verständlich, wenn sich auch nicht alles verbessern liess. KAIBAINEINMEΛΛΕΙC: //-IPAINIKHNMEΛΛΙΣ (nach Hirschfeld) oder VIIHN MEΛΛΙΣ (nach Barth) 1038, we offenbar zu schreiben ist  $[\mu]\hat{\eta}$  [β]αίνε[ν] (δδον) ην μέλλις, und ebendasselbe sollte wohl auch der Steinmetz von Anabura schreiben; nur odor fehlte schon im Original der beiden Recensionen. — ΑΥΔΩ Sterrett: ΟΥΔΕΙΣ 1038 ohne Sinn. — 19 ΑΙΘΩΝΕCΧΩΡΟΙCΙ: //ΙΘΗΝΕΣΧΗΧΗΣ (nach Hirschfeld) oder ΝΕΣΧΗΝ.ΗΣ (nach Barth) 1038. Die Abtrennung von eox' scheint mir sicher, das darauf folgende Wort (ein Dativ Plur.?) finde ich nicht. — XLVII 25 ///CEI: // IYXI 1039.

Elmanniana

| XLVII | II. $\overline{\varkappa y}$ . | ვვბბუ.                                         | Εὐφροσύνης.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|-------|--------------------------------|------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|       | εί δὲ δύο                      | έξεῖται, δύο                                   | τέσσαρα καὶ τρί' ὁ πέμπτος,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|       | στέλλε' ο                      | το[υ βούλη ο                                   | $[\pi oldsymbol{arepsilon} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\sigma}} \dot{oldsymbol{\sigma}} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\sigma}} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\sigma}} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\eta}} \dot{oldsymbol{\sigma}} \dot{oldsymbol{\eta}} oldsymbo$ | ,         |
|       | εύρων καὶ                      | πράξας ὅσαπ                                    | τερ φρεσὶ σησι μενοινάς.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
|       | εύφροσύνη                      | [γ]ὰρ ἄπαντ'                                   | ' ἔσται, σὺ δὲ μήτι φοβηθῆς.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>30</b> |
| XLIX. |                                |                                                | 'Απόλλωνος Πυθίου.<br>μ]άνθαν' ἀκουά[ν'                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |           |
|       | μείνον, [μ                     | ή πρ]άξης, Φ                                   | οίβου χ[ρ]ησμοῖσι δὲ πείθου·<br>]σοι, καὶ πάντ' ἐπιτεύξη.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|       |                                |                                                | βλάψεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 35        |
|       |                                |                                                | D.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
| L.    | <u>κδ</u> .                    | $\delta\delta\delta\delta\varsigma\varsigma$ . | Κρόνου τεχνοφάγου.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|       |                                |                                                | έξε <b>ιται τάδε τοι θεός αὐδ</b> ᾳ.<br>μηδ' ἄλλοθι βαῖνε,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |           |
|       | μή σοι θι                      | ξο όλοὸς καὶ                                   | άλάστως ἐνγύθεν ἔλθη·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
|       | ού γὰρ δρ                      | οῦ ποᾶξιν τήν                                  | $\gamma$ δ' ἀσφαλ $	ilde{\eta}$ , ἀλλ' ἐ $\pi$ ίμεινον.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 40        |
| LI.   | <del>∡</del> ε.                | δςςςγ.                                         | Μηνός φωσφόρου.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|       | -                              |                                                | , τρεῖς δ' έξεῖται, τρί' ὁ πέμπτ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|       | •                              | _                                              | πράξεις δ' α θέλεις, ἐπιτεύξ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | η         |
|       |                                |                                                | ει καρπόν τιν' δ μόχθος.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
|       |                                | -                                              | ον καὶ ἀγιῦνα δίκην τε.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 45        |
| LII.  |                                |                                                | Μητρός θεών.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |           |
|       |                                |                                                | ίος μάνθαν άχουά[ν                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|       |                                | •                                              | κοι κρατεροί τε λ[έοντες                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
|       | •                              |                                                | ύτων δ' έτι καὶ [σὺ κρατήσεις                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |           |
|       | και παντο                      | ι σοι έστιν δο                                 | σο ἐπερωτῷς σὺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 50        |

XLVIII 28 CΤΕΛΛΕΟΠΟ/  $\frac{1}{2}$  /  $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$   $\frac{1}{2}$  CΤΕΛΛΕΟΠΟ/  $\frac{1}{2}$   δων Sterrett aus 1038, aber ίδων ist nicht verständlich; die Lücke scheint nicht gross genug angegeben. — 30 Εὐφροσύνη[ς δ'] ἄρα πάντ' ἔσται Sterret. — XLIX 31 [[[] : verb. Sterret. — 32 [roeis o' éfeirai xai ovo τρεῖοι u]άνθαν άχονά[v] Sterrett. — 33 erg. Sterrett. — 34 ΑΜΕΙΝΟΝ-€//: AllO///... '/ COI: der Vers war wohl unmetrisch, etwa ἔως καιρός κεν έμ σοι, oder schlechter. — 35 Die unterste Zeile der Columne ist fast ganz zerstört, nur .... NYCTABAAYEIC hat Sterrett gelesen; damit ist nichts anzufangen. — L 38  $\Lambda$ OM $\Omega$ N: verb. Sterret aus 1038, wo vor  $\mu\eta\delta$  ein versfüllendes  $\pi \acute{a} \lambda \iota$  eingeschoben ist. — LII 48 a. E. TEAC//: verb. Sterrett aus 1035. — 49 a. E. ΚΑΙΟΛ: καὶ θάνατος σύ Sterrett, seltsam genug; πάντων τούτων και στ κρατ[ήσεις] 1038, wo δέ zum Vortheil des Sinnes, ετι zum Schaden des Verses fehlt. — 50 πάντ' ἔσται σοι οσ' έπ[ε] ρωτας 1038, und dasselbe sollte auf dem Stein von Anabura stehen. — CY/////: ΣΥΛΛ 1035; die Ergänzung ist unsicher.

Aine yeza[v. Poviou

~~~68

 $\sqrt{\phantom{a}}$ 

IIII

| MILL. | 75. 55500. 2105 kara(Koortoo.                                 |       |
|-------|---------------------------------------------------------------|-------|
|       | τρεῖς [ό]μοῦ έξεῖται, δύο τεσσάρα [χρησμός δ]δ' αὐδῷ.         |       |
|       | ή πρᾶξις κωλύματ' έχει μη σπεύ[δειν, ά]λλ' άνάμεινοι          |       |
|       | λυπηρά τις δδός καὶ ἀμίσ[θιος ο]ὐδὲ προσικτή.                 |       |
|       |                                                               | KK    |
| T 137 | <del></del> <del></del>                                       | 55    |
| LIV.  | κζ. 5555γ. ['Αφο]οδίτης οὐρανίας.                             |       |
|       | τέσσαρες έξειτ[αι, τρί'] ὁ πέμπτος μάνθαν ἀχουάν              |       |
|       | οὐρανόπαις [Αφρ]οδείτη, Έρζολώτων πότνια σεμνή,               |       |
|       | πέμψει μα[ντ]είαν άγαθήν δώσει τε όδόν τοι                    |       |
|       |                                                               | 60    |
| LV.   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                         |       |
|       | τέσσαρες έξεῖται καὶ τέσσαρα πέ[μπ]τος ὁ πείπτων.             |       |
|       |                                                               |       |
|       | ο ἐκ ἔστιν πρᾶξις τι μάτην σπεύδεις; ἀλλ' ἀνάμεινον,          |       |
|       | μί, σοι σπεύδοντι βλάβος τι γένηται απ' αὐτης.                |       |
|       |                                                               | 65    |
| LVI.  | $[\overline{\lambda}]$ . 55555. <b>Equov tet qay we ltov.</b> |       |
|       | πάντες όμοῦ έξεῖται. Φοίβου φωνῆς ἐπάκουσ[ον:                 |       |
|       | μη βαίν [οδ] μέλλεις                                          |       |
|       | αἰσχρὸν γάρ σοι κῦδος δρώ περὶ ὧν μ' ἐπερωτζς.                |       |
|       |                                                               | PP (1 |
|       | πλλα μέν ήσύχιος, λήξας όδοῦ ήδ' άγορασμοῦ.                   | 70    |

LIII 51 erg. Sterrett. — 52 ΘΜΟΥ: verb. Sterrett, dessen Ergänzung am Schluss ebenfalls sicher ist, vgl. Z. 3. — 54 AΜΙΞ////ΕΥΔΕ: ἄμισ[૭ος, σπ[εῦδε Sterrett, aber die Lücke ist offenbar zu gross angegeben, vgl. unten Z. 65. — 55 ΧΑΛΕΠΟΝ////ΝΤΙΘΕΚΑΡΟCΕCTAI: vielleicht mit leichtem metrischen Fehler [πάντ' ά]ντίθε[ε]: κα[ε]ρὸς [ἔτ'] ἔσται, obwohl damit mehr Versehen vorausgesetzt werden, als sonst der Steinmetz oder der Herausgeber zu begehen pflegen. — LIV 56 erg. Sterrett. — 57 ΕΞΕΙΤ/////ΠΟΠΕΜΠΤΟC: die Lücke scheint zu gross angegeben; ἐξεῖτ[αι καὶ τρί]' ὁ π. Sterrett. — 55. 59. 60 erg. Sterrett. — LV 62 ΤΕCCΑΡΑΠΕΙΠΤΟΝΤΟCΟΠΕΙΠΤΩΝ: ein entschuldbares Versehen des Steinmetzen. — 64 ἀπ' αὐτῆς d. h. ἀπὸ τῆς Βλάβης, welcher dieser Spruch gehört: ihr Name ist aus dem Substantiv βλάβος zu entnehmen. — 65 ΠΡΟCΗΤΗ: vgl. Z. 54; das von Sterrett verkannte Adjectiv scheint neu. — LVI 66 Δ — 67 ΕΠΑΚΟΥΟΓ/: erg. Sterrett. — 68 ΜΗΒΑΙΝΟΜΕΛΛΕΙΟΘΑΦΕΙΝΩΠΛΩ // ΑΜΕΙΝΟΝ: in den Cousinschen Würfelsprüchen sieht diese Stelle so aus:

Λ & IIIII /ΘΝΙΑΒΗΜ&ΥΟΝΩΊΑC ΑΙΑΤΖΞΙΟΖΙΤ / ΑΝΙΞ

d. h.  $= \frac{1}{2} \frac{1$ 

μη βαίν' [o] ὑ [μέλλεις · μ]είνα[ν]τί σοι ἔσται ἄ[μεινον.

Daraus war οὑ mit Sicherheit aufzunehmen; auch der Sinn des übrigen Verses muss derselbe gewesen sein, denn βάρσι, was bei Sterrett nach μέλλεις geschrieben scheint, ist wohl Täuschung. Die Worte finde ich nicht.

Die nahe Verwandtschaft der Verse von Anabura mit denen aus Attalia ist einleuchtend: die Götternamen, die den einzelnen Sprüchen voranstehen, sind dieselben 1), die Sprüche selbst sind dem Inhalte nach überall, dem Wortlaute nach sehr oft identisch. Dass in 1038 von Z. 21 an das Wurfresultat nicht mehr in Versen, sondern nur in Zahlzeichen zum Ausdruck kommt, und dass vorher gerade diese Verse auf beiden Inschriften (mit einer Ausnahme, bei Sterrett Z. 22 = 1038, 17) nicht mit einander stimmen, das ist ohne Belang. Der Stoff reichte oft gar nicht für einen ganzen Hexameter, der vielmehr durch eine Schlussphrase wie τάδε φράζευ, μάνθαν' ἀχουάν u. a. ausgefüllt werden musste. Es ist sicher, dass die Inschriften von Attalia und Anabura zwei verschiedene Redactionen eines und desselben Originals sind, und dass die von Eine dritte Auflage des Anabura die bei weitem bessere ist. gleichen Machwerks bietet die schon mehrsach erwähnte Inschrift von Tefeny in Phrygien (Cousin bull. de corr. kell. VIII 496 ff.), die auf den drei Seiten eines Marmorblocks eingegraben ist und, einige durch zufällige Beschädigung entstandene Lücken mitgerechnet, die ersten 36 Sprüche enthält; dazu kommt ein in der Nähe gefundenes Fragment mit den beiden letzten Sprüchen (n. 55. 56). Von dem letzten Spruch habe ich schon in der Anmerkung zu Z. 68 den allein erhaltenen Ansang hergestellt; die beiden ersten Verse des vorletzten scheinen etwa so gelautet zu haben:

ς[ςςςδ. πη. Βλάβης.]

οί] κ ἔστιν πρᾶ[ξις μη σπεῦδε, μη κεν]α μόχ[θ]ει, μή σοι σ[πεύδοντι βλάβο]ς τι γένηται . . . .

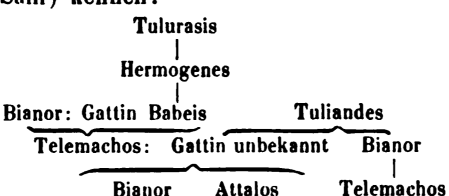
Also auch hier nicht nur inhaltliche, sondern zum Theil auch wörtliche Uebereinstimmung.<sup>2</sup>)

<sup>2)</sup> Von den phrygischen Orakeln hat Dr. Sterrett in dem mir soeben wiederum durch die Güte des Versassers zu Händen kommenden zweiten Bande der Papers of the American school (Boston 1888: An epigraphical journey in Asia Minor) eine mehrsach genauere Abschrist verössentlicht. Da einerseits die Verse ganz besonders schlecht sind, andererseits der Stein stark beschädigt ist, so erscheint eine besriedigende Herstellung nicht möglicht. Das wenige, was ich mit Sicherheit oder Wahrscheinlichkeit glaube verbessern zu können, ist einer Mittheilung nicht werth.

Auf dem Steine von Anabura sind die beiden erhaltenen Columnen (CD) durch zwei Pilaster eingefasst, die beide mit Ehreninschriften versehen waren. Die auf dem rechten Pfeiler ist vollständig und lautet so:  $Ava\beta ove \ell |\omega v \delta \delta \eta \mu o \varepsilon|$   $Atta \lambda o v Bi vo| eo g, φιλόπατρι |v εὐβοσιάρχη |v, κτίστην, εὐερ| γέτην πάσης ά ρετης καὶ εὐ |voίας της εἰς |τὸν δημον ε| νεκεν. Von der anderen sind nur Zeilenreste erhalten:$ 

Αναβουφέω]ν
δ δῆμος ...]ιη
.....]ην
.....]ο
φιλοπάτ]φιν
.... εὐεφ]γέτην ....]ε

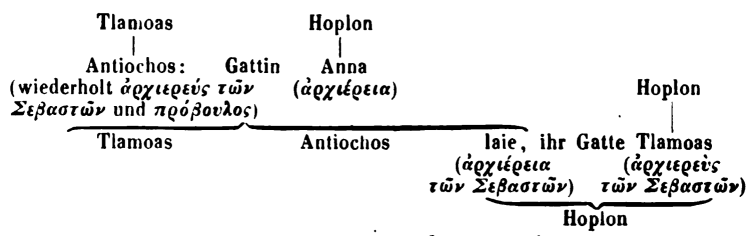
Attalos, der Sohn des Bianor, gehört einer in jener Gegend weitverzweigten, vornehmen Familie an; dass er Bürger von Anabura war, zeigt der Umstand, dass seine Heimath nicht besonders angegeben wird. Fünf Generationen lernen wir aus der Inschrift n. 329 (aus Salir) kennen:



Dazu kommt in n. 328 (aus Salir) ein Sohn des Bianor, des jüngsten der vorstehenden Reihe, Aurelius Bianor, dessen Gattin Aurelia Ammia die Tochter des Priesters Attalos und (n. 317) die Schwester des Eubosiarchen Pankrates ist. Ohne dass ihnen ein bestimmter Platz angewiesen werden könnte, gehören noch folgende Personen in diese Familie: Bianor und seine Frau Ammia, des Archelaos Tochter (n. 333, aus Salir), Hermogenes, Sohn des Telemachos und Enkel des Hermogenes (n. 334, aus Doñ Aïshe), Babeis, Tochter des Pantaleon (n. 319, nicht weit von Felle), Pantaleon, Sohn des Diodoros, der Nachkomme irgend eines Attalos (n. 336, aus Doñ Aïshe), ein Aelius Attalos (n. 321, nicht weit von Felle), und vielleicht noch andere. Wir finden hier also einheimische Namen neben griechischen, d. h. griechische Männer, die in einheimische Fami-

lien hineingeheirathet hatten. Erst die späteren Generationen nehmen das römische Gentile Aurelius an, und damit ist einigermassen die Zeit bestimmt.

Ein Zweig derselben Familie ist es offenbar, der sich nach Süden hin (in und bei Karabaulo) ausgebreitet hat. Die Namen Hermogenes und Bianor finden sich hier wieder zusammen, dazu kommt das Geschlecht eines Antiochos, der selbst aus einheimischer Familie stammt. Die Inschriften n. 404. 405. 409 weisen folgendes Verwandtschaftsverhältniss auf:



Ein Antiochos mit dem Distinctiv δ πρεσβύτερος, der ebenfalls ἀρχιερεὺς τῶν Σεβαστῶν war, wird n. 412 genannt, sein Sohn ist Bianor, ἀρχιερεὺς τῶν Σεβαστῶν und Gymnasiarch (n. 425), ebenfalls als 'der ältere' bezeichnet (vgl. n. 403), dessen Sohn heisst wieder Antiochos, und dieses Antiochos Frau ist die Tochter des Olympikos (n. 411), welche den Titel ἀρχιέρεια führt. Ein anderer Bianor, Sohn des Menedemos, ist Vater der Iais (vgl. oben Ἰαίη, Gattin des Tlamoas), die an Antiochos, Orestes' Sohn, ἱερομνήμονα διὰ βίου γενόμενον θεοῦ ἱερᾶς οἰχίας, verheirathet war; ihr Sohn Orestes starb als Student der Medicin in Alexandreia (n. 407). Ein Aurelius Hoplon, dessen Vater, Grossvater und Urgrossvater Hoplon geheissen hatte, Agonothet und Probule, wird n. 414 geehrt. Ein Aurelius Hermogenianus Hoplon findet sich n. 410, ein Agonothet Aurelius Bianorianus Abisbianus Antiochos n. 416 (dessen Verwandtschaft n. 406. 418).

Dass die Namen Bianor und Hermogenes (in der Ableitung Hermogenianus) hier aus der Familie von Anabura wiederkehren, ist gewiss kein Zufall: in anderen Gegenden der Provinz sucht man sie vergebens. Nur der Name Attalos ist, wie es scheint, in diesen angeheiratheten Zweig nicht übertragen worden. Priesterliche und communale Würden waren in der offenbar ebenso reichen wie vornehmen Familie zu Hause; zahlreiche Stiftungen und Weihungen sprechen für ihren wohlthätigen oder ehrgeizigen Sinn.

Würfelorakeln zu thun? Die Antwort giebt vielleicht eine analoge Inschrift, die in Syghyrlik zwischen Kremna und Baulo gefunden, durch Sterretts treffliche Abschrift erstmals lesbar gemacht worden ist. Es sind die 24 nach dem Anfangsbuchstaben alphabetisch geordneten Orakelsprüche, deren Text von Franz (C. I. G. 43790) wie von mir (epigr. gr. 1040) vergeblich behandelt ist. 1) Auch dieses Orakelalphabet ist in mehreren Bearbeitungen vorhanden gewesen: eine sehr abweichende Redaction enthält ein Stein von Limyra (epigr. gr. 1039). Von grösserem Interesse aber als die Verse selbst sind die seltsamen Worte, die ihnen vorangehen, und die ich also lese:

Δέσποτα "Απολλον καὶ Έρμεία, ζεῖσθαι (scil. εὐχόμεθα ύμᾶς).

'Αντίοχος καὶ Βιάνως παροδείτα (scil. τάδε λέγουσιν). 'ίσδευ καὶ χρησμιῶν ἀρετῆς ἀπόλαυσον.

ίμιν γὰ εκ προγόνων μαντοσύνην, τήν οἱ πό[ρ]ε Φοίβος Απόλλων.

Apollon und Hermes, der Bote und der Prophet des Zeus, sollen die Führung übernehmen, die Führung offenbar dessen, der den Weg durch das Labyrinth der Orakelsprüche suchte. Es wird also vorausgesetzt, dass die Sprüche jedem vorüberziehenden zugänglich waren, dass es keines Priesters und keiner Cerimonien bedurfte, um den passenden Spruch zu finden. Man wählte sich selbst irgend einen Buchstaben — etwa in der Art wie heute in Italien die Lottozahlen gewählt werden — und getröstete sich weniger der allwissenden Gottheit als des hoffnungsreichen Zufalls, das Richtige getroffen zu haben. Die Wohlthäter, die dieses Weisheitsbüchlein zu Nutz und Frommen der Wanderer öffentlich ausgestellt haben, sind Antiochos und Bianor, beide ohne Zweifel derselben Familie angehörig, die in Anabura oder in Karabaulo zu den vor-

<sup>1)</sup> Der Text ist bis auf wenige Stellen sicher. Völlig unklar sind mir noch die Zeilen 21 und 23. Z. 8 vielleicht γλυκὸς μελίσσης παρπός, ἐπὶ πλεῖ[ον] π[ό]νος scil. γλυκὸς ἐστι. Z. 22 vielleicht ἐόδ[φ] παρόμ(ο)ιο[ν] πρᾶξις ἐν[διδοῖ χ]ρόν[φ]. Sicher aber Z. 20 ὅταν ἀμελήσης, σεαυτὸν [α]ἰ-[τ]ιῶ τό[τ]ε. Unter den Buchstaben E und Ω steht an Stelle des Trimeters je ein Hexameter, der erste mit den nämlichen Fehlern wie in dem Würfelorakel von Tefeny (Cousin S. 503, XVIII 1): εἔοδά σοι πάντ' ἐστὶ καὶ ἀσφαλῖ, [π]ερὶ ὧν μ' ἐπερωτῷς. Der barbarische Vers scheint also eine gewisse Berühmtheit gehabt zu haben.

nehmsten zählte. Sie rühmen sich die Weissagekunst von ihren Vorfahren empfangen zu haben und führen diese Gabe auf Apollo zurück. 1) Schwerlich darf man folgern, dass sie die Verfasser des Alphabets waren, wohl aber können sie diese Auswahl weiser Sprüche nach eigenem Ermessen zusammengestellt haben. Jedes Falls haben sie auf ihre Kosten den Stein anfertigen lassen und durch ihre Namen den Sprüchen Gewicht und Glaubwürdigkeit gegeben. Wenn ihnen die Stadt für diese Leistung Statuen nebst Ehrendecret zuerkannt hätte, würden wir das ganz begreiflich finden. Solche Ehre ist in Anabura dem Attalos, dem Sohne des Bianor zu Theil geworden; die Urkunde dessen steht auf demselben Stein wie die Sammlung der Würfelorakel: man wird nicht fehlgehen mit der Annahme, dass diese Orakel ihre Sammlung, Aufzeichnung und Aufstellung in Anabura dem Attalos und den übrigen, deren Ehrungen auf demselben Monument verzeichnet waren, verdankte. Auch diese Leute haben die Schätze der Würfelweisheit dem Wanderer zugänglich gemacht, also dass ein jeder ohne kostspielige Tempelhilfe einen Wurf in die Zukunft thun konnte: nur Würfel musste er mitbringen. Dass die Stadt derartige praktische Unterstützung des sinnlosesten Aberglaubens für eine anerkennungswerthe Leistung ansah, ist zum Glück nicht für jene Zeit, wohl aber für den Bildungsgrad der Asianer jener Zeit von Bedeutung. Würfelorakel und Orakelalphabete sind in Phrygien, Pamphylien und Pisidien gefunden worden.

Südöstlich von der Stätte, wo die letztbesprochene Inschrift auf einem Bergeipfel gefunden ist, fliesst von den Bergen von Baulo kommend der Kodja durch ein enges Felsthal in den Kestros. Da wo das Flussbett am wildesten ist, hat einst ein Heiligthum des Apollo bestanden, wie drei in den Felsen eingehauene Inschriften beweisen (n. 438—440 bei Sterrett), alle drei in Versen abgefasst. Da der Schriftcharakter derselben nicht wesentlich verschieden von dem der Orakelsprüche ist, so werden sie auch zeitlich diesen nahe stehen, d. h. sicher nicht älter sein als aus der zweiten Hälfte des zweiten Jahrhunderts. Um so mehr überrascht die gebildete Sprache und Verskunst dieser Inschriften: ich erinnere

<sup>1)</sup> Die Sinnlosigkeit der Worte viv ei nége Geißog Anólder verdankt der übel angebrachten homerischen Reminiscenz ihren Ursprung.

mich nicht, dass aus dieser Zeit in dieser Gegend Aehnliches schon an den Tag gekommen ist. Der Dichter heisst Leontianus, er weiht dem Gotte seinen Wanderstab mit folgenden Versen:

τίν, Φοϊβε "Απολλον, τᾶσδε δς αἰσυμνᾶς δόω"), λοιβαῖς δόειτᾶν ήνεκὲς τέρπων φρένα, τὸ βάκτρον ἀντίθημι, μουσικὰ πραπίς, Αεοντιανός τὰ δέ, μάκαρ, χαίρων δέχευ δέμας ὄχημα χειρός, έρμα γουνάτων, δόοιπόρον σκείπωνα, τῷ διάνυον κέλευθα ἐρείδων χεῖρα 'νῦν δὲ ἐλεύθερον, ὧ Φοῖβε, πὰρ τὶν τῶν πρὶν ἀμπνύσει πόνων.

Von demselben Leontianus rührt das einfache Distichon her (n. 440):

Φοϊβόν με δδείταις πᾶσιν ἔστασεν φίλον

Λεοντιανός, παῖς ὁμωνύμω πατρός.

Und vielleicht ist trotz verschiedenen Schriftcharakters von ihm oder von einem Verwandten das in Karabaulo gefundene Grabepigramm verfasst (n. 427), mit dem sich gewiss nicht viele derartige Poesien jener Zeit vergleichen lassen:

χαῖφε Λεοντιανοῦ πατρὸς παρὰ δακρυόεντος, εἰν λίδος περ ἐων, χαῖφε Λεοντιανέ, παῖ φίλε σὸς δὲ πατὶρ τῆ[μ]ος²) βαρυκηδὲς ἀνει[ω]ν²) ἄχθος ἀποζβέσσω, σὴν ποθέων κεφαλήν, καὶ πολὺ τε[ρ]σανέ[ω]⁴) τότε δάκρυον, ἡνίκα σεῖο ψυχὴν ἀθρήσω, γῆν ὑποδυσάμενος.

Bei weitem aber das merkwürdigste Gedicht an den Kodjafelsen ist die Diatribe über die wahre Freiheit, die mit geringen, zum Theil schon von Sterrett gefundenen Verbesserungen also lautet:

άγαθή τύχη.

ἔντυχε, ώ ξένε, καὶ λήμψη τι χρήσιμον ἐφόδιον, μαθών ώς ὁ τοῖς τρόποις ἐλεύθερος μόνος ἐλεύθερος. ἀνδρὸς ἐλευθερίας στάθμαν ἔχε τὰν φύσιν αὐτάν,

δ αἴ κα τὰν γνώμιαν τις ἐλεύθερος ἔνδοθεν εἴη ὀρθᾶς ἐκ κραδίας, ὰ γεννικὸν ἀνέρα ποιῆ. καὶ ταύτα κρείνων τὸν ἐλεύθερον οὔ κεν ἁμάρτοις,

<sup>1)</sup> Der Schluss klingt an Eur. Med. 19 an: Κρέοντος παϊδ', ος αἰσυμυζ

<sup>2)</sup> THMOE Sterrett; τημος erscheint durch das folgende τότε gesichert.

<sup>3)</sup> ANEIN (beide Mal N unsicher) Sterrett.

<sup>4)</sup> TEISANE: Sterrett.

ού γάρ τοι προγόνων λήρον καὶ φλήναφον άγεῦ.

οὐ γάρ τοι πρόγονοι τὸν ἐλεύθερον ἄνδρα τίθεντι.

10 εἶς γὰρ Ζεὺς πάντων προπάτως, μία δ' ἀνδράσι ἑίζα, εἶς παλὸς πάντων. ὸ δὲ τὰν φύσιν ἔλλαχεν ἐσθλάν, εὐπατρίδας τῆνος καὶ ἐλεύθερος ἀτρεκές ἐντι, δοῦλον δ' οὐκ ὄκνημι λέγην κακὸν οὐδὲ τρίδουλον, ος [προγόν]ως¹) αὐχῆ, κραδία δέ οἱ ἔνδον ἀγεννής.

15 ὧ ξ[ένε, Ἐπ]ίκτατος δούλας ἀπὸ ματρὸς ἐτέχθη, αἰε[τὸς] ἀνθρώπων²), σοφία ἔπι κυδα[λί]μα φρήν. ον [τί] χρή με λέγειν (sic); θ(ε)ῖος γένετ². αἴθε δὲ καὶ νῦν τοιοῦτός τις ἀνὴρ ὄφελος μέγα καὶ μέγα χάρμα πάντων εὐξαμένων δούλας ἀπὸ ματρὸς ἐτέχθη.

Der Verfasser versuchte es zunächst mit trochaeischen Tetrametern, vielleicht nach dem Muster des falschen Epicharm, bemerkte aber zum Glück, dass ihm dies Metrum misslang, und setzte in den geläufigeren Hexametern seine Betrachtung fort, die weder tiefsinnig noch formengewandt dennoch unsere Aufmerksamkeit verdient. Der ungenannte Dichter beruft sich auf Epiktet, den Stoiker, der, ein phrygischer Sclave von Geburt, als Freigelassener des Nero in Rom lebte, bis ihn das gegen die Philosophen gerichtete Verbannungsdecret Domitians nach Nikopolis trieb. Dass dieser Epiktet und kein anderer gemeint ist, beweisen Z. 15. 16. 17 deutlich genug und beweisen womöglich noch deutlicher die vorangehenden Betrachtungen des Verfassers, in denen offenbar stoische Gedanken verarbeitet werden. Der Mensch ist durch seine Geburt weder ein Freier noch ein Sclave: Bezeichnungen wie olxó-

<sup>1)</sup> ΠΕΙ....ΙΟΕΑΥΧΗ Sterrett, der δς [μεγάλ]ως αὐχῆ ergänzt: aber der Gegensatz der κραδία ἀγεννής verlangt den Begriff der εὐγένεια.

<sup>2)</sup> αἰετὸς ist (wie auch Z. 15 ω ξένε, Ἐπίπτατος und Z. 17 τί für Π) von Sterrett hergestellt. Ganz sicher scheint mir das nicht, man verlangt ein Wort wie άγεμών, wie es bei Pseudophilon 3 (s. die folgende Anmerkung) von dem wahrhaft freien Menschen heisst: κατ ἐμὴν δὲ διάνοιαν καὶ τῶν ἄλλων ἡγεμών, ἐπιτετραμμένος τὰ ἐπίγεια, οἶα μεγάλου βασιλέως θνητὸς ἀθανάτου διάδοχος.

<sup>3)</sup> Ueber die wahre Freiheit des Menschen handeln Epiktet diatr. IV 1, Dio Chrysostomos or. XIV. XV, Plutarch περὶ εὐγενείας, endlich der stoische Verfasser des unter Philons Namen überlieserten Büchleins περὶ τοῦ πάντα σπουδαῖον εἰναι ἐλεύθερον (vgl. Ausseld de libro περὶ τοῦ π. σπ. εἶναι ἐλ. diss. Gotting. 1887): alle diese Schristen haben eine gemeinsame stoische Quelle benützt, wie ein andermal gezeigt werden soll.

τριψ, ἀργυρώνητος, αίχμάλωτος sind ὀνόματα δόξης ήρτημένα (Pseudophilon 3), der vornehmste Beamte im Reiche ist ein Sclave, wenn er seinen sittlichen Willen in den Dienst einer anderen Macht stellen muss (Epiktet IV 1, 6). Frei ist nur der, der die Gottheit allein als Führerin anerkennt; er allein ist αὐτόνομος, ἀκώλυτος, ἐλεύθερος. Der sprachliche Ausdruck der Inschrift bewegt sich ganz im Bereiche des stoischen Stils: mit Z. 2 vgl. Philon c. 3: αλλ' ἔστιν ή σκέψις περὶ τρόπων, ους ούτ' έπιθυμίαι οὔτε φόβοι οὐθ' ήδοναὶ οὔτε λῦπαι κατέζευξαν .... τῷ γὰς ὄντι μόνος ἐλεύθεςος ὁ μόνφ θεῷ χρώμενος ἡγεμόνι. In der ὀρθά κραδία (Z. 6) wird man den ὀρθὸς λόγος, das  $\partial \varrho \vartheta \tilde{\omega} \varsigma$   $\pi o \iota \tilde{\epsilon} \iota \nu$  wiedererkennen, die  $\varphi \iota \sigma \iota \varsigma$  (Z. 4) ist die stoische, nach der der Mensch sein Leben einzurichten hat. Z. 8 klingt an Epiktet (IV 1 57) an: καὶ μή μοι πάππους αὐτοῦ καὶ προπάππους βλέπε') — άλλ' αν ακούσης λέγοντος έσωθεν καὶ ἐκ πάθους 'κύριε', κᾶν δώδεκα ξάβδοι προάγωσι, λέγε  $\delta o \tilde{v} \lambda o v$ . Und dies emphatische  $\lambda \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \delta o \tilde{v} \lambda o v$ , das sich bei Epiktet viermal wiederholt, möchte man fast nachgeahmt glauben in Z. 13, wo κακόν ein sehr übles Flickwort ist, τρίδουλον aber genau einem Ausdruck des Epiktet entspricht (6): τῶν τρὶς πεπραμένων οίδεν διαφέρεις πρός το μή και αὐτος δοῦλος είναι. Auch die Abstammung aller Menschen von Gott, wie die Stoa sie lehrte, kommt Z. 10 zum Ausdruck (vgl. Epiktet I 3 und 9), verziert durch eine Dichterreminiscenz: denn die Worte είς παλός πάντων ) weisen wohl auf die Verse des Kallimachos zurück (fr. 133):

εί σε Προμηθεύς

ἔπλασε, καὶ πηλοῦ μὴ ἐξ ἑτέρου γέγονας, welche der Verfasser der Inschrift aus den Schulvorträgen seiner Lehrer kannte (vgl. Clem. Al. strom. vol. III 80 Di). Aus der göttlichen Abstammung aber folgt, dass der Mensch, der dieser Abstammung entsprechend lebt, ein Gottverwandter, ein Θεῖος wird: und so wird Epiktet selbst Z. 17 genannt, damit hat er den Gipfel stoischen Ruhmes erreicht.

<sup>1)</sup> Drastischer dafür die Inschrist λήρον και φλήναφον άγεῦ; die Zusammenstellung der beiden Substantiva λήρος und φλήναφος, singularisch oder pluralisch, ist besonders häusig bei Lucian.

<sup>2)</sup> Sterrett hat sich durch die dorische Form zu einem Missverständniss verleiten lassen, indem er verbessert εἶς [σκ] πάλος πάντων. Das würde mit der stoischen Aussaung so wenig wie mit irgend einer anderen vereinbar sein.

Die Inschrift hat also ein stoisch gebildeter Mann in den Fels am Apollotempel eingraben lassen, als ein ἐφόδιον für den frommen Wanderer, der hier vom Wege ablenkend einkehrte und betete. Der Mann war offenbar selbst ein Unfreier, gleich dem von ihm verehrten Epiktet, er lebte geraume Zeit nach Epiktet, der für jene Zeit trotz seiner unfreien Geburt ein ὄφελος μέγα καὶ μέγα κάρμα geworden war. Er schliesst mit dem Wunsche, dass auch für seine Zeit ein solches Licht erstehen möge: vielleicht ist es nicht ungerecht auzunehmen, dass er selbst sich für den Mann gehalten wissen wollte; er war von Sclavenabstammung wie Epiktet, er war Stoiker wie Epiktet, natürlich auch im rechten Sinne gleich jenem, also auch ein Θεῖος ἀνίφ. Schade, dass der Mann uns seinen Namen verschwiegen hat.

Strassburg i./E.

G. KAIBEL.

# AD DIODORI SICULI NOVISSIMAM EDITIONEM, QUAM RECOGNOVIT F.VOGEL A. 1888, Vol. I.

Ι 24, 2 δμολογουμένου γὰς [ὄντος] παςὰ πᾶσιν ὅτι τοῖς Ὁλυμπίοις θεοῖς Ἡςακλῆς συνηγωνίσατο τὸν πςὸς τοὺς Γίγαντας πόλεμον, φασὶ τῆ γῆ μηδαμῶς ἁςμόττειν γεγεννηκέναι τοὺς Γίγαντας κατὰ τὴν ἡλικίαν ἣν οἱ Ἑλληνές φασιν Ἡςακλέα γεγενῆσθαι. Non tam prave scribere solet Diodorus, ut ὄντος ex abundanti additum participio genuinum esse possit. Nec sententiae ea ratio est, ut in ὄντως mutandum esse censeam.

I 26, 2 μυθολογοῦσι δὲ καὶ τῶν θεῶν τοὺς μὲν ἀρχαιοτάτους βασιλεῦσαι πλείω τῶν χιλίων καὶ ἐκατὸν ἐτῶν, τοὺς δὲ μεταγενεστέρους οὐκ ἐλάττω τῶν τρίακοσίων. Cum e praegressis, ubi scriptor loquitur de iis qui inde a Sole usque ad Alexandrum in Aegypto regnarunt, apparet non agi de paucis illis deis, qui ut Osiris, Isis et Horus rebus praefuisse credebantur, sed in genus de antiquissimis Aegypti regibus, tum, quod caput est, si θεῶν scriptum reliquit Diodorus, neutiquam intellegitur, cur quidam, teste scriptore, numerorum miraculum tollere voluerint fingendo antiquissimo tempore annis menstruis, deinde vero trimestribus usos esse veteres Aegyptios. His igitur de causis θεῶν a sciolo invectum esse crediderim et pro eo substituendum esse βασιλέων.

Ι 35, 10 ὅπου γὰρ ἂν φανῆ (hippopotamus), συνάγουσιν ἐπ' αὐτὸ πλοῖα, καὶ περιστάντες κατατραυματίζουσιν ὧσπερ τισὶ κοπεῖσιν ἐπὶ σιδηροῖς ἀγκίστροις, εἰθ' ἑνὶ τῶν ἐμπαγέντων ἐνάπτοντες ἀρχὰς στυππίνας ἀφιᾶσι, μέχρι ἂν ὅτου παραλυθῆ γενόμενον ἔξαιμον. Scire velim quid sibi velit in his praepositio ἐπί, qua deleta omnia plana sunt.

Ι 40, 3 διαιρούμενοι γὰρ (οἱ ἐν Μέμφει φιλόσοφοι) τὴν γῆν εἰς τρία μέρη φασὶν ὑπάρχειν εν μεν τὸ κατὰ τὴν ἡμε-τέραν οἰκουμένην, ετερον δὲ τὸ τούτοις τοῖς τόποις ἀντιπε-πονθὸς ταῖς ώραις, τὸ δὲ τρίτον μεταξὺ μεν κεῖσθαι τούτων,

υπάρχειν δε δια καυμα ανίκητον. εί μεν ούν δ Νείκος ανέβαινε κατά τὸν τοῦ χειμῶνος καιρόν, δηλον (αν add. Hertlein) ύπῆρχεν (concinnius foret ύπάρχειν) ώς έκ τῆς καθ' ήμᾶς ζώνης λαμβάνει την επίρουσιν διά τὸ περί τούτους τούς καιρούς μάλιστα γίνεσθαι παρ' ήμιν τὰς ἐπομβρίας ἐπεὶ δὲ τούναντίον περί τὸ θέρος πληροῦσθαι, πιθανόν είναι κατά τούς άντικειμένους τόπους γεννᾶσθαι τούς χειμώνας, καὶ τὸ πλεονάζον των κατ' έκείνους τούς τόπους ύδάτων είς την καθ' ήμᾶς οἰκουμένην φέρεσθαι. Zona in opposito hemisphaerio, ut scriptor ait, nostrae ἀντιπέπονθε ταζς ώραις, itaque Nilus qui non hieme, quando maxime pluit apud nos, sed aestate augetur, nasci putabatur a philosophis illis in altero hemisphaerio, ubi eo tempore tempestates furere suspicabantur. Quare corrigendum arbitror πιθανόν είναι κατά τούς άντικειμένους τόπους (τότε) γεννᾶσθαι τοὺς χειμῶνας. Ad γεννᾶσθαι cf. v. c. I 82, 3. III 51, 2. Post τόπους quam facile elabi potuerit τότε, cadit in oculos.

I 81 extr. την δὲ μουσικην νομίζουσιν οὐ μόνον ἄχρηστον ὑπάρχειν καὶ βλαβεράν, ὡς ᾶν ἐκθηλύνουσαν τὰς τῶν ἀκουόντων ψυχάς. Iniuria Hertleinio, qui plurimos Diodori locos scite correxit, obsecutus est editor delenti voculam ἄν. Nimirum ὡς ᾶν cum participio sive aliunde suspenso sive absoluto coniunctum Diodorus usurpare solet pro ᾶτε, quippe. Sic infra 88, 1 τὸ δὲ μόριον τοῦ σώματος τὸ τῆς γενέσεως αἴτιον τιμᾶσθαι προσηκόντως, ὡς ᾶν ὑπάρχον τῆς τῶν ζώων φύσεως. Adscribam ex innumeris locis, nam passim formula occurrit, aliquot quae notavi exempla: II 36, 1. III 8, 5. 14, 5. 17, 3. 18, 1. ibid. 5 (ubi suo Marte ᾶν del. Vogel). 20, 3. 23, 2. 26, 2. 29, 4. 33, 3. 6. 34, 3. 4. 35, 8.

I 91, 4. Posteaquam Diodorus narravit τὸν παρασχίστην facta in cadavere incisione fugam capessere, persequentibus iis qui astitissent, sic pergit: ὑπολαμβάνουσι γὰρ μισητὸν εἶναι πάντα τὸν ὁμοφύλφ σώματι βίαν προσφέροντα καὶ τραύματα ποιοῦντα καὶ καθόλου τι κακὸν ἀπεργαζόμενον. Quid quaeso sibi volt Vogelii annotatio καὶ — ἀπεργαζόμενον λία εκικι carent? An igitur nullo alio modo quam vi aut vulneribus corpus laedi potest? Nonne cogitare licet de quacumque contumelia? Cf. supra 77, 3 ἔπειτα εἴ τις ἐν ὁδῷ κατὰ τὴν χώραν ἰδών φονευόμενον ἄνθρωπον ἢ τὸ καθόλου βίαιόν τι πάσ-χοντα μη ξύσαιτο δυνατὸς ὧν, θανάτφ περιπεσεῖν ὧφειλεν.

- I 92, 4, ubi agitur de mortuorum apud Aegyptios iudicio, sic scriptum est: ἐὰν μὲν οὖν τις παρελθών ἐγκαλέση καὶ δείξη βεβιωκότα κακῶς, οἱ μὲν κριταὶ τὰς γνώμας πᾶσιν ἀποφαίνονται, τὸ δὲ σῶμα εἴργεται τῆς εἰθισμένης ταφῆς ἐὰν δ' ὁ ἐγκαλέσας δόξη μὴ δικαίως κατηγορεῖν, μεγάλοις περιπίπτει προστίμοις. Si accusator defuncti culpam ostenderat, necesse erat iudices eum damnarent, ut arbitror, nec tamen hoc significare possunt verba tradita. Melius sane codd. CF sine articulo et sine πᾶσιν exhibent οἱ μὲν δικασταὶ γνώμας ἀποφαίνονται, quibus verbis si addideris κατ' αὐτοῦ, dictum erit quod fuit dicendum.
- II 6, 2 Όξυάρτης κατέγραψεν απαντας τοὺς ἐν ἡλικίᾳ
  [στρατείας] ὅντας. Deleatur glossema.
- Il 16, 10 οἱ δὲ ταῦτα (elephantorum simulacra) κατασκευάζοντες αὐτῆ (Semiramidi) τεχνῖται προσεκαρτέρουν τοῖς ἔργοις ἔν τινι περιβόλω περιωκοδομημένω καὶ πύλας ἔχοντι τηρουμένας ἐπιμελῶς, ὥστε μηδένα μηδὲν τῶν ἔσωθεν ἐξιέναι [τεχνιτῶν] μήτε τῶν ἔξωθεν εἰσιέναι πρὸς αὐτούς. Manifesto e praegressis interpolatum est a glossatore τεχνιτῶν, quo addito contra mentem scriptoris etiam verba sequentia τῶν ἔξωθεν de operariis accipiendum foret. Recte mox τοῦτο δ' ἐποίησεν, ἵνα μηδεὶς τῶν ἔξωθεν ἰδη τὸ γενόμενον μηδὲ διαπέση φήμη πρὸς Ἰνδοὺς περὶ τούτων.
- 1Ι 29, 3 dicitur de Chaldaeis οὐκ ἀσόφως δὲ ποιοῦνται καὶ τὰ περὶ τὴν οἰωνοσκοπίαν, ἄκρως ἐπιτυγχάνειν νομίζοντες. Admodum mihi suspectus est usus verbi medii pro activo ποιοοῦσι, quod nescio an aut e proximo verbo ἀποφαίνονται labem contraxerit aut e sequenti ποιοῦνται in verbis τὴν δὲ τούτων μάθησιν ἁπάντων οὐχ ὁμοίαν ποιοῦνται τοῖς τὰ τοιαῦτὰ ἐπιτηδεύουσι τῶν Ἑλλήνων, ubi optime habet.
- II 47, 4 miror dici de Hyperboraeis, quod de omnibus gentibus aeque valet, propriam eos habere linguam: ἔχειν δὲ τοὺς Ὑπερβορέους ἰδίαν τινὰ διάλεκτον καὶ πρὸς τοὺς Ἑλληνας οἰκειότατα διακεῖσθαι. Si enim voluit, sermone eos uti plane singulari, potius ἰδιότροπόν τινα δ. expectes. An forte Diodorus scripsit ἡ δεῖαν τινὰ διάλεκτον, qualis decebat θεοφιλεῖς illos homines? Infra III 8, 3 de barbaris quibusdam Aethiopibus dixit τὴν φωνὴν ὀξεῖαν προβάλλοντες.

II 54, 2 τὰ δὲ πρὸς δυσμὰς μέρη κεκλιμένα τῆς Αραβίας διείληπται πεδίοις ἀμμώδεσιν ἀ ερίοις τὸ μέγεθος. Usus vocabuli Diodoro proprius, de quo cf. I 33, 3 et III 44, 6. Moneo propterea quod Pape in lexico s. v. de hoc usu dubitare videtur.

II 51, 1 de camelopardale sic scripsisse traditur Diodorus: τῷ μὲν γὰρ μεγέθει μικρότεραι τῶν καμήλων εἰσὶ καὶ βρα-χυτραχηλότεραι, τὴν δὲ κεφαλὴν καὶ τὴν τῶν διμιάτων διά-θεσιν παρδάλει παρεμφερεῖς διατετύπωνται, τὸ δὲ κατὰ τὴν ράχιν κύρτωμα παρεμφερες ἔχουσαι καμήλω, τῷ χρώματι καὶ τῆ τριχώσει παρδάλεσιν ἐοἰκασιν κτέ. Aut numquam camelopardalem vidit scriptor Siculus aut dedit μακροτραχηλότεραι.

II 56, 3 εἶναι δὲ (Aethiopes) τοῖς σώμασιν ἁπαλοὺς μὲν καθ' ὑπερβολήν, εὐτονωτέρους δὲ πολὺ τῶν παρ' ἡμῖν' δραξαμένων γὰρ αὐτῶν ταῖς χερσὶν ὁδηποτοῦν μηδένα δύνασθαι τὸ τοῖς δακτύλοις περιληφθὲν ἐκτρέψαι. Imo vero ἐκστρέψαι, extorquere.

II 59, 2 σέβονται δὲ (insulani, de quibus scripsit Iambulus) Θεοὺς τὸ περιέχον [πάντα] καὶ ἥλιον καὶ καθόλου πάντα τὰ οὐράνια. Noto usu ὁ περιέχων sive τὸ περιέχον aer vocatur, quare valde suspectum habeo quod additur πάντα, auribus quoque ingratum ob ipsa sequentia. Cf. IV 38, 4.

Il 59, 8 τοὺς δὲ καλάμους, ἔξ ὧν ὁ καρπὸς τῆς τροφῆς γίνεται, φασὶ σπιθαμιαίους ὅντας τὸ πάχος κατὰ τὰς τῆς σελήνης ἀναπληρώσεις ἀναπληροῦσθαι, καὶ πάλιν κατὰ τὰς ἑλαττώσεις ἀνὰ λόγον ταπεινοῦσθαι. Verbum ἀναπληροῦσθαι praegressi substantivi dittographia depravatum esse existimo. Aperte enim contextus et oppositum ταπεινοῦσθαι verbum postulant, quale est αὐξάνεσθαι.

III 2, 1 ὅτι μὲν γὰρ οὐκ ἐπήλυδες ἐλθόντες ἀλλ' ἐγγενεῖς ὄντες τῆς χώρας δικαίως αὐτόχθονες ὀνομάζονται, σχεδὸν

παρὰ πᾶσιν συμφωνείσθαι. Haud paullo melius abesset participium ἐλθόντες, quod num ipse Diodorus addiderit dubito.

III 4, 3, ubi agitur de signis hieroglyphicis, haec leguntur: δ δὲ κροκόδειλος σημαντικός ἐστι πάσης κακίας, δ δὲ ὀφθαλμὸς δίκης τηρητής καὶ παντὸς τοῦ σώματος φύλαξ. Locum sic scriptum interpretari nequeo. Lacuna esse videtur post δίκης, explenda in hunc fere modum: δ δὲ ὀφθαλμὸς δίκης ⟨καὶ φυλακῆς, τῶν πάντων (ὄντων?) ῶν⟩ τηρητής καὶ παντὸς τοῦ σώματος φύλαξ.

III 7, 1 Τὸ δὲ περὶ τοὺς φίλους τοῦ βασιλέως νόμιμον, καίπερ ὂν παράδοξον, διαμένειν ἔφασαν ἕως τῶν καθ' ἡμᾶς χρόνων. Requiro φασὶν pro ἔφασαν, ut recte legitur supra 5, 3 init. ἔθος γὰρ ὑπάρχειν λέγουσι κτέ.

III 8, 6 τροφη δὲ χρῶνται τινὲς μὲν — τινὲς δὲ της ἀπαλωτάτης ὕλης τοὺς ἀκρέμονας περικλῶντες. Hic exspectabam ἀποκλῶντες. Esuri enim τῷ περικλᾶν parum proficiunt, ut arbitror. Quid sit περικλᾶν cum ipsa compositio testatur tum constans verbi usus. Recte v. c. usurpatum videbis supra II 53, 7, ubi palmae genus describens dicit: ἔνια δ' ἐπ' ἀμφότερα τὰ μέρη περικλώμενα καὶ διπλη τῆ καταθέσει τῶν κλάδων ἀμφίχαιτα γινόμενα γραφικὴν ἀποτελεῖ τὴν πρόσοψιν.

III 10, 6 de magnis serpentibus scriptum est φασὶ — ἐν — τοῖς σπηλαίοις τοῖς τὸ βάθος ἔχουσι συνεχῶς ἐναυλίζεσθαι. Intellegerem τοῖς ἱχανὸν τὸ βάθος ἔχουσι aut τοῖς βάθος ἔχουσι sine articulo.

III 14, 1 ἐπὶ γὰς πλατείας σανίδος μικςὸν ἐγκεκλιμένης τρίβουσι τὴν κατειργασμένην μάςμαςον (ex aurifodinis) ὕδως ἐπικέοντες εἶτα τὸ μὲν γεῶδες αὐτῆς ἐκτηκόμενον διὰ τῶν ὑγςῶν καταςςεῖ κατὰ τῆν τῆς σανίδος ἔγκλισιν, τὸ δὲ χουσίον ἔχων ἐπὶ τοῦ ξύλου παςαμένει διὰ τὸ βάςος. Agatharchides apud Photium, unde mutato hic illic vocabulo totam hanc descriptionem mutuatus est Diodorus, pro ἔγκλισιν habet ἐπίνου κοιαν, quod procul dubio depravatum est ex ἐπίνευσιν, i. e. ἔγκλισιν.

Ill 14, 14 ἔπειτα ἐάσαντες ψυχθηναι. Cum bonus liber Vaticanus habeat ψυγηναι, fieri potest ut vetusta forma Attica ψυχηναι reddenda sit Diodoro.

III 15, 4 νομής χάριν πλανώμενοι περὶ τὰς ὑποδύσεις καὶ τὰ κοιλώματα κτέ. Ultima tria vocabula, quae plane otiona

omittit Agatharchides, ne Diodorus quidem scripsisse videtur, sed magistellus, sumta ex ipsis sequentibus: οἱ δ' ἰχθῦς ἐν τοῖς κοιλώμασι καταλείπονται, ut orationem varians pro ἐν ταῖς ὑποδύσεσιν scripsit historicus.

Ill 17, 1 ταῖς μὲν γὰρ θήραις προσκαρτεροῦσιν (Ichthyophagi) ἐφ' ἡμέρας τέτταρας, εὐωχούμενοι πανδημεὶ μεθ' ἱλαρότητος καὶ ταῖς ἀνάρθροις ψόαῖς ἀλλήλους ψυχαγωγοῦντες πρὸς δὲ τούτοις ἐπιμισγονται τότε ταῖς γυναιξὶν αἷς ᾶν τύχωσι παιδοποιίας ἕνεκα. Agatharchides corrupte: ἐπὶ μὲν γὰρ τέτταρας ἡμέρας πρὸς ταῖς θήραις γίνονται καὶ πρὸς ψόαῖς ἀνάρθροις καὶ πρὸς ταῖς συνουσίαις ταῖς παιδιᾶς χάριν μισγομέναις.

III 18, 4 καὶ ὁ τρίτος δὲ Πτολεμαῖος [ὁ] φιλοτιμηθεὶς περὶ τὴν θήραν τῶν ἐλεφάντων τῶν περὶ τὴν χώραν ταύτην ὄντων, ἐξέπεμψεν ἕνα τῶν φίλων κτέ. Exulato perversus articulus. Cf. III 36, 3.

III 21, 2 ἐξαίσιοι γὰρ τοῖς μεγέθεσιν ὑπάρχουσι (testudines) καὶ τῶν ἐλαχίστων ἁλιάδων οὐκ ἐλάττους. Perperam Pape in lexico s. v. effecit ex hoc loco ἁλιάδα esse perexiguum navigii piscatorii genus.

III 31, 1 ἄνδρες ὑπὸ μὲν τῶν Ἑλλήνων καλούμενοι Κυναμολγοί κτέ. Nisi forte hic locus lacuna laborat, perinepte Diodorus de hac gente agens neglexit ex Agatharchide adscribere verba τὰς τῶν κυνῶν θηλείας ἀμέλγοντες τῷ γάλακτι τρέφονται, quae servata sunt a Photio. Ipsum tamen Diodorum, non librarios, in culpa esse fortasse indicio est nominis, quod ex Agatharchide restitutum est, corruptela in Κυάμυνοι, quae si verba illa addidisset, non ita facile accidere poterat.

111 34, 7 ἐκ δὲ ταύτης (Alexandria sc.) κατὰ τὸν Νείλον πλέοντες πολλοὶ δεκαταίοι κατηντήκασιν εἰς Αἰθιοπίαν. Mera coniectura corrigendum fuerat ἀνὰ τὸν Νείλον, quod oblatum ab Agatharchide iniuria sprevit editor, qui non raro coniecturas haud ita certas in textum recepit. Recte IV 56, 7 scriptum exstat ἀνὰ τὸν Ἰστρον πλεύσαντας μέχρι τῶν πηγῶν, et quis eo sensu κατὰ ferri posse credat?

111 36, 7 Aegyptii quidam, regnante secundo Ptolemaeo, ingentem serpentem venantes τῷ φόβῳ τὰ χρώματα τῶν προσώτων ἀποβεβληκότες δειλῶς ἐπέβαλον τοὺς βρόχους (quos praeparaverant restes) ἀπὸ τῆς οὐρᾶς τὸ δὲ θηρίον ἅμα τῷ

προσάψασθαι τοῦ σώματος τὸν κάλων ἐπεστράφη μετὰ πολλοῦ φυσήματος καταπληκτικῶς κτέ. Vereor paene ne actum agam monendo, sententiam postulare ἐπὶ τῆς οὐρᾶς, sed silet editor.

III 37, 4 Venatores illi latebras, quas ingens ille serpens praedatum exiens reliquerat, terra et saxis saepserant, praeparato in antri vicinia ἀπὸ σχοίνου πυχνῆς περιφερεί πλοκάνω, τῷ μὲν τύπω τοῖς χύρτοις ἐμφερεί, τῷ δὲ μεγέθει καὶ τῆ διαλήψει τῆς χώρας δυναμένω δέξασθαι τὸν ὄγκον τοῦ θηρίου, eo consilio ut bestia antrum frustra repetens eo confugeret. Iam haec secuntur: τὸ δὲ θηρίον τὴν μὲν εἴσοδον (antri) ούχ ηὕρισκε, τὴν δὲ τῶν κυνηγῶν ὁρμὴν καταπληττόμενον κατέφυγεν εἰς τὸ πλησίον κατεσκευασμένον στόμιον. πιμπλαμένου δὲ τοῦ πλοκάνου τῆ διαλύσει τῆς σπείρας, ἔφθασαν τῶν κυνηγῶν τινὲς προσιπτάμενοι, καὶ πρὸ τοῦ στραφῆναι τὸν ὄφιν ἐπὶ τὴν ἔξοδον κατελάβοντο δεσμοῖς τὸ στόμιον πρόμηκες ὂν κτέ. Quid sibi velit ἡ διάλυσις τῆς σπείρας non expediens conieci: πιμπλαμένου δὲ τοῦ πλοκάνου τῆ διελεύσει τῆς σπείρας, quibus quid quaeso est planius?

111 38, 4 εὖρος δὲ (sinus Arabici) κατὰ μὲν τὸ στόμα καὶ τὸν μυχὸν ὑπάρχει περὶ ἑκκαίδεκα σταδίους, ἀπὸ δὲ Πανόρμου λιμένος πρὸς τὴν ἀντιπέρας ἤπειρον μακρᾶς νειὺς διωγμὸν ἡμερήσιον. Nec quid sit hac in re διωγμός intellego, neque unde suspensus sit accusativus. Aptum foret μακρᾶς νειὺς δίαρμα. Quod substantivum cum sequenti adiectivo non magis facit hiatum (quem anxie vitat D.) quam σιῦμα Ι 92, 4 in verbis τὸ δὲ σῶμα εἴργεται aut καταφρονήσαντα IV 22, 3, ubi est καταφρονήσαντα εἰπεῖν.

III 40, 3 τὸ βάθος οὐ πλέον εὕρίσκεται τριῶν ὀργυιῶν. Agatharchides δυεῖν, quod discrimen notare neglexit editor, quae lectio propter ea quae deinceps narrantur nescio an sit potior.

III 40, 9 ὅτι μεγάλης τινὸς γενομένης ἀμπώτεως ἐγεώθη τοῦ κόλπου πᾶς ὁ τόπος ὁ τὴν χλώραν ἔχων τοῦ τόπου πρόσοψιν. Dubito num recte Vogel receperit Eichstaedtii coniecturam τοῦ τύπου, quae verba me quidem iudice multo rectius delebuntur. Cf. § 3.

III 47, 3 ἴδιον δέ τι παρὰ τοῖς ἐγχωρίοις συμβαίνει περὶ τοὺς ἢσθενηχότας ὑπὸ μαχρᾶς νόσου τὰ σώματα. διαπνεομένου γὰρ τοῦ σώματος ὑπὰ ἀχράτου χαὶ τμητιχῆς φύσεως,

καὶ τῆς συγκρίσεως τῶν ὅγκων εἰς ἀραίωμα συναγομένης, ἔκλυσις ἐπακολουθεῖ ὀυσβοήθητος. Agatharchides de eadem re sic scribit: διαπνεομένου τοῦ σώματος ὑπ' ἀκράτου καὶ τμητικῆς φύσεως (odoris scil. aromatum, qui Arabiae aerem implet), καὶ τὴν σύμμετρον πύκνωσιν εἰς μεῖζον ἀγούσης (ἀραιούσης coni. Bekker), ὥστε ἄγειν εἰς ἔκλυσιν ἐσχάτην. In Diodori loco non intellego participium συναγομένης. Quod Agatharchidae est ἡ σύμμετρος πύκνωσις (τοῦ σώματος) a Diodoro dicitur ἡ σύγκρισις τῶν ὄγκων, i. e., ni fallor, partium corporis solidarum concretio, quam dicit acri illo spiritu, qui corpora illic perfleat, transire vel mutari in statum laxum et dissolutum, sanitati et vitae adversum. Pro συναγομένης igitur intellegerem ἀλλαττομένης aut aliquid simile.

III 72, 2 Σειληνούς — Σειληνόν. Recte codex D hic et IV 4, 3 servat genuinam horum nominum formam, quam bonae aetatis tituli confirmant, Σιληνούς et Σιληνόν.

IV 5, 2 δίμορφον δ' αὐτὸν δοχεῖν ὑπάρχειν διὰ τὸ δύο Διονύσους γεγονέναι, τὸν μὲν παλαιὸν χαταπώγωνα διὰ τὸ τοὺς ἀρχαίους πάντας πωγωνοτροφεῖν, τὸν δὲ νεώτερον ὡραῖον καὶ τραφερὸν καὶ νέον, καθότι προείρηται. Quicumque ὡραῖος est, simul est νέος, et aliud postulat oppositum καταπώγωνα, nempe λεῖον.

IV 12, 7 τον μεν γας εχθον κατ' ίδιαν εμίσησε, την δ' ύβριζομένην έλεῶν ἐπιεικεία διαφέρειν ὑπελάμβανεν. Sententiae bene consulit Hertleinii coniectura ὑπελαμβάνετο, sed incertum, utrum sic corrigendum sit an potius inserendum δε7ν, quod facile ante aut post διαφέρειν elabi potuit.

1V 24, 5 τοσαύτη δ' ἐστὶν άγνεια καὶ σεμνότης περὶ τὸ τέμενος (Iolai), ὥστε τοὺς μὴ τελοῦντας τὰς εἰθισμένας θυσίας παῖδας ἀφώνους γίνεσθαι καὶ τοῖς τετελευτηκόσιν ὁμοίους. ἀλλ' ο ὖτοι μὲν ὅταν εὕξηταί τις ἀποδώσειν τὴν θυσίαν καὶ ἐνέχυρον τῆς θυσίας (τ. θ. abesse malim) ἀναδείξη τῷ θεῷ, παραχρῆμα ἀποκαθίστασθαί φασι τοὺς τῆ προειρημένη νόσφ κατεχομένους. Perincommodum est pronomen οὖτοι, quod de pueris intellegi vetat sententia, vix autem referri potest ad Agyrrhaeos in capitis initio commemoratos, cum præsertim statim subsequantur verba: οἱ δ' οὖν ἐγχώριοι τούτοις ἀκολούθως τὴν μὲν πύλην — Ἡρακλείαν προσηγόρευσαν κτέ. Aut fallor aut Diodorus dederat: ἀλλ' ἔνιοι μὲν — φασιν κτέ.

IV 35, 2 τὰ μὲν οὖν περὶ Μελέαγρον καὶ Άλθαίαν ἔτι δ' Οἰνέα τοιαύτης ἔτυχε ΔΙεξόδου. Exitus, finis, eventus Graece ἔξοδος, non διέξοδος, dici solet, quare vide ne scribendum sit τοιαύτης ἔτυχεΝ ἐξόδου.

IV 43, 3 de Argonautis dicitur: περιπεσείν δυσί νεανίσκοις ἐπὶ τιμωρία διωρυγμένοις, nempe Phineidis, de quibus nota narratur fabula. Perabsurde hi perfossi, ceu parietes, dicuntur pro defossis, i. e. κατωρυγμένοις, quod reddatur Diodoro.

ΙΝ 46, 2 ἀντιπραττούσης δὲ τῆς Μηδείας ἀεὶ μᾶλλον τῆ προαιρέσει τῶν γονέων, φασὶ τὸν Αἰήτην ὑποπτεύσαντα τὴν ἐκ τῆς θυγατρὸς ἐπιβΟΥλὴν εἰς ἐλευθέραν αὐτὴν ἀποθέσθαι φυλακήν. De nullis cum hic agatur insidiis, procul dubio substituendum quod perpetuo a librariis cum ἐπιβουλή confunditur, ἐπιβΟλὴν, i. e. προαίρεσιν, ἐπιχείρησιν, ἐπιθεσιν. Infra cap. 50, 6 ἐνταῦθα πάντων θαυμασάντων τὸν λόγον (Medeae quae promiserat se dolo interfecturum esse Peliam et regnum sociis suis tradituram) καὶ τὸν τρόπον τῆς ἐπιβΟΥλῆς μαθεῖν ζητούντων recte receptum videtur ἐπιβουλῆς, licet antiqua volgata ἐπιβΟλῆς minime absurda sit, ut paullo post sequitur προειποῦσαν δὲ τοῖς ἀριστεῦσι τὰ κατὰ μέρος τῆς ἐπιθέσεως. Nempe omnis ἐπιβουλή simul est ἐπιβολή, sed longe abest ut omnis ἐπιβολή sit ἐπιβουλή.

1V 54, 3 τὸ μὲν πρώτον ἐπιβαλέσθαι φασὶν αὐτὸν (lasonem) πείθειν τὴν Μήδειαν ἑκουσίως παραχωρῆσαι τῆς συμβιώσεως βούλεσθαι γὰρ αὐτὸν γαμεῖν οὐκ ἀποδοκιμάσαντα τὴν πρὸς αὐτὴν ὁμιλίαν. Admodum inelegans est hace pronominis repetitio, quam iniuria editor tribuit scriptori. Codices enim altero loco exhibent αὐτήν, quod rectius olim Dindorflus in ἄλλην refinxisse mihi videtur.

IV 58, 8  $\Lambda$ irδον, Τήλυσον, Κάμ $\in$ l $\varrho$ oν. Quanto ocius revocetur optima omnium librorum scriptura Κάμ $\vert \varrho$ oν, quam solam agnoscunt fidelissimi testes tituli antiqui. Similiter  $\Sigma$ τάγει $\varrho$ oς perperam edi solet pro  $\Sigma$ τάγι $\varrho$ oς.

IV 59, 4 De Scirone scribit Diodorus οὖτος γὰς εἰώθει τοὺς παριόντας ἀναγκάζειν ἀπονίπτειν ἑαυτὸν ἐπί τινος ἀποκρήμνου τόπου. Requiro ἑαυτοὺς.

IV 60, 5 ένταῦθ' ὁ μὲν Αἰγεὺς ὑποπτεύσας τὴν 'Ανδρόγεω φιλίαν, μήποθ' ὁ ΝΙίνως βοηθήσας τοῖς υἱοῖς τοῦ Πάλλαντος ἀφέληται τὴν ἀρχήν, ἐπεβούλευσε τῷ 'Ανδρόγεω.

Necessarium pronomen absorpsit praegressi nominis terminatio ANTOC. Scribere enim debuit Diodorus: μήποθ' δ Μίνως βοηθήσας τοῖς υίοῖς τοῦ Πάλλαντος  $\langle αὐτὸν \rangle$  ἀφέληται τὴν ἀρχήν.

IV 65, 8 Καπανεὺς δὲ βιαζόμενος καὶ διὰ κλίμακος ἀναβαίνων ἐπὶ τὸ τεῖχος ἐτελεύτησεν. Vix potuit scriptor reticere quod omnes memorant quodque in hac narratione paene caput est, Capaneum fulmine percussum cecidisse, quare κεραυνωθείς aut simile quid interiisse h. l. suspicor. Cf. 68, 2. 71, 3.

IV 72, 6 τούτων δὲ Πηλεὺς δίσχω βαλων ἀπέχτεινεν ἀχουσίως Φῶχον ὁμοπάτριον ἀδελφόν. Haec verba in omnibus libris praeter D excipit scholium manifestum adscriptum antiquitus ad ὁμοπάτριον hoc: ἐξ ἄλλης δὲ μητρὸς γεγενημένον, quod dudum editoribus vel sine codice expungendum fuerat.

IV 75, 3 περὶ οὖ καὶ ὁ ποιητής Ὁμηρός φησι κτέ. Cum constanti usu ὁ ποιητής apud scriptores Graecos Homerum significet, non dubito quin nomen proprium reddendum sit glossatori.

IV 77, 4 ἐν ῷ τρεφόμενον τὸν Μινώταυρον τοὺς ἐξ Ἀθηνῶν ἀποστελλομένους ἐπτὰ κόρους καὶ κόρας ἑπτὰ κατεσθίειν. Licet codd. CD alterum ἐπτά omittant, eum numerum tamen cum Vogelio delere nolim. Accurate enim loquentibus ἐπτὰ κόροι καὶ κόραι septem tantum sunt, quorum pars pueri pars puellae, sed ubi ex utroque sexu septeni commemorandi sunt, aut repeti solet numerus aut altero loco poni τοσαῦται vel (αί) ἴσαι. Hiatum autem vitans Diodorus scribere maluit καὶ κόρας ἑπτά quam καὶ ἑπτὰ κόρας.

Scribebam Traiecti ad Rhenum m. Maio a. 1888.

H. VAN HERWERDEN.

## ZUR GESCHICHTE DER MEDICIN IM ALTERTHUME.

I. Bekanntlich ist uns für die Lebenszeit eines der berühmtesten und am häufigsten citirten Aerzte des Alterthums, des Herakleides von Tarent, kein directes Zeugniss überliefert. Die Möglichkeit dieselbe zu bestimmen, hängt einzig und allein von der richtigen Verwerthung der einschlägigen Notizen ab. Die Ansichten der Gelehrten darüber, soweit ich sie kenne, gehen auseinander. Sprengel¹) und nach ihm Kühn²) setzen seinen Lehrer, den Herophileer Mantias, ohne Beifügung eines Grundes, um 276 an; demnach hätte Herakleides nach ihrer Meinung ungefähr um 250 gelebt. Meyer³) rückt ihre Zeit tiefer hinab, die des Herakleides etwa in den Anfang des zweiten Jahrhunderts. Beide Ansätze sind unrichtig.

Von Erotian erfahren wir, dass Apollonios von Kition in 18 Büchern gegen des Herakleides Auslegungen der hippokrateischen Schriften polemisirte. 1) Der terminus ante quem, den wir durch diese Notiz gewinnen, ist also abhängig von der Zeitbestimmung des Apollonios von Kition. Dieser war nach seinem eigenen Zeugniss 5) Schüler des alexandrinischen Arztes Zopyros, von dem Galen XIV p. 150 (K.) berichtet, dass er sein im Alterthum hochberühmtes Gegengift Ambrosia dem Mithridates brieflich mitgetheilt habe. Der hier gemeinte Mithridates kann aber nur der Grosse sein, der bekanntlich den medicinischen Studien grosses Interesse entgegenbrachte, sich vielfach mit der Bereitung von Giften und Gegengiften abgab, ja sogar ein Recept zu einem allgemeinen

<sup>1)</sup> Geschichte der Medicin Bd. I (Aufl. IV) S. 605.

<sup>2)</sup> C. G. Kühn opusc. academ. et philol. vol. II p. 151 sq.

<sup>3)</sup> Geschichte der Botanik Bd. I Königsb. 1854 S. 234. 243.

<sup>4)</sup> Erot. ed. Klein p. 32, 1: ᾿Απολλωνίου τε τοῦ Κιτιέως ὀκτωκαίδεκα πρὸς τὰ τοῦ Ταραντίνου [Ἡρακλείδοι] τρία πρὸς Βακχεῖον διαγράψαντος ...

<sup>5)</sup> Vgl. Apollonii Citiensis, Stephani, Palladii . . . scholia in Hippocratem et Galenum ed. Dietz vol. 1 p. 2.

Gegengift erfand. 1) Wir werden daher schwerlich weit von der Wahrheit abirren, wenn wir die Blüthezeit des Zopyros um 80 v. Chr. setzen und die des Apollonios von Kition um 60 v. Chr. Demnach kann die Lebenszeit des Herakleides spätestens um 100 v. Chr. fallen. Dieses auf dem Wege rein logischer Schlussfolgerung gewonnene Resultat findet seine Bestätigung durch eine Stelle des Gal. XII p. 989, wo es heisst: πλείονα δὲ βιβλία συνέθεσαν δ τε 'Αντώνιος Μούσας καὶ μετ' αὐτὸν 'Ασκληπιάδαι δύο καὶ μετ' αὐτοὺς Κρίτων. ἀλλ' οὖτοι μέν οἱ τρεῖς μετὰ τὸν 'Ανδρόμαχον γεγόνασιν, "Ηρας δε ξμπροσθεν 'Ανδρομάχου καὶ μετ' αὐτὸν Μούσας τε καὶ Μενεκράτης. πολύ δ' ἔτι τούτων ἀνωτέρω ὁ Ἡρακλείδης καὶ ὁ διδάσκαλος αὐ- $\tau o \tilde{v} M \alpha \nu \tau i \alpha \varsigma$ . Galen bezeugt hier, dass Heras, Antonius Musa und Menekrates vor Andromachos, dem Leibarzte des Nero, gelebt haben, Mantias dagegen und Herakleides lange Zeit vor den eben genannten Aerzten, d. h. vor der ersten Hälste des ersten Jahrhunderts n. Chr.

Einen sicheren terminus post quem liesert uns Celsus in der Vorrede zum ersten Buche p. 2 (Daremberg): Post quos (sc. Dioclem, Praxagoram, Chrysippum, Herophilum, Brasistratum) Serapion, primus omnium, nihil hanc rationalem disciplinam pertinere ad medicinam professus, in usu tantum et experimentis eam posuit. Quem Apollonius et Glaucias et aliquanto post Heraclides Tarentinus et alii quoque non mediocres viri secuti, ex ipsa professione se èuxeloixoús appellaverunt. Darnach waren Apollonios und Glaukias die unmittelbaren Nachfolger des Empirikers Serapion, während Herakleides erst eine geraume Zeit nach Serapion, d. h. nach 200²) der Hauptvertreter dieser Schule wurde. Da also zwischen Serapion und Herakleides ein nicht unbedeutender Zeitraum liegt, so schliesse ich, dass Herakleides erst dem Ausgange des zweiten Jahrhunderts angehört. Mit diesem Resultat lässt sich vortrefflich eine schon von Meyer²) berücksichtigte, aber nicht richtig ver-

<sup>1)</sup> Gal. XIV 2 und öfter.

<sup>2)</sup> Serapion aus Alexandreia (Gal. XIV p. 683) ist sicher jünger als Andreas, der nach dem Zeugniss des Polybios V c. 81 vor der Schlacht bei Rhaphia im Jahre 217 ums Leben kam. Vgl. Gal. XIII p. 343: ἀνδρέου μάλαγμα ... ἀναγέγραπται δὲ καὶ Σεραπίωνι τῷ ἐμπειρικῷ. Da er andererseits von Gal. XIV p. 683 als Nachfolger des Philinos in der empirischen Schule bezeichnet wird, so kann er füglich nicht allzu lange nach 200 gelebt haben.

<sup>3)</sup> Geschichte der Botanik S. 243.

werthete Notiz des Gal. XVII A p. 618 vereinen. Galen berichtet, dass der Herophileer Zenon zwei Bücher über die xagantheec, d. h. die den Krankheitsgeschichten in den hippokrateischen Epidemien beigefügten Abkürzungen geschrieben habe, wogegen sich zwei Aerzte, Namens Apollonios, gewandt hätten, der zweite allerdings erst nach dem Tode Zenons, nachdem dieser zuvor auf die Angrisse des ersten Apollonios geantwortet hatte. Der ältere der beiden Apollonii wird Empiriker genannt; der jüngere setzte die Schriftstellerei des Empirikers in gewissem Sinne fort, indem er die Gegenschrift des Zenon gegen die Aussetzungen dieses älteren Apollonios angriff; er musste also in irgend einem näheren Verhältniss zu dem älteren Apollonios stehen. Bedenkt man nun, dass von Galen zwei Apollonii aus Antiochien, Vater und Sohn, als Nachfolger des Empirikers Serapion genannt werden, so wird man, glaube ich, die Vermuthung nicht von der Hand weisen, dass die beiden Gegner Zenons identisch sind mit den beiden Antiochenern 1), also um 180 resp. 160 lebten. Erst nach dem jüngeren Apollonios, also etwa nach dem Jahre 160 mischte sich Herakleides in diese Händel.

Galen spendet dem Herakleides reichlich Lob: er kann seine Zuverlässigkeit und Wahrheitsliebe nicht genugsam rühmen. ") Und Herakleides verdiente das Lob in vollem Umfange. einseitiger Schriftsteller, der unbekümmert um die Resultate seiner Vorgänger nur auf Grund seiner eigenen Beobachtungen und Experimente ein eigenes System aufzubauen suchte, er arbeitete vielmehr auf dem festen Grunde, den seine Vorgänger geschaffen hatten, weiter. Die erhaltenen Fragmente beweisen zur Genüge, dass er in umfänglicher Weise seine Vorgänger verarbeitet hat. In erster Linie sind sein Lehrer Mantias sowie die beiden Hauptvertreter der Medicin in der Alexandrinerzeit, Herophilos und Erasistratos. zu nennen. Dass Herakleides sich in der Arzneimittellehre und Diatetik an seinen Lehrer angeschlossen, bezeugt Gal. XIII p. 462: φαρμάχων συνθέσεις παμπόλλων άξίων επαίνου πρώτος ών οίδα Μαντίας ὁ Ήροφίλειος ἔγραψεν, οδ μαθητής γενόμενος Ήρακλείδης ὁ Ταραντίνος οὐ μόνον ἐν τῆ τῶν φαρμάκων χρήσει φαίνεται μιμούμενος έχεῖνον, άλλα χαὶ κατά τὸ διαιτητικὸν μέρος της τέχνης. Ansangs war Herakleides als Schüler des

<sup>1)</sup> Vgl. Sprengel Gesch. d. Med. S. 584.

<sup>2)</sup> Gal. XVIII A p. 735. XII p. 989 und öfter.

Mantias Herophileer und ward als solcher früh mit den wichtigsten Dogmen des Herophilos bekannt. Aus der Thatsache, dass er später zur empirischen Schule überging, erklärt sich, dass er gegen das Werk dieses grossen alexandrinischen Arztes über den Puls zu schreiben sich unterfing.1) In seiner θηριακά oder περί θηρίων betitelten Schrift\*) hat er sich sicher an den gemeinsamen Stammvater aller Iologen, an Apollodor, angeschlossen, wenngleich die Abhängigkeit von ihm nicht ausdrücklich für diese Schrist, sondern für eine andere πρὸς Αστυδάμαντα bezeugt ist. 3) Möglich, dass auch die von ihm und Serapion angeführten wunderkräftigen Arzneimittel<sup>4</sup>) wie Gehirn und Galle eines Kamels, das Coagulum einer Robbe, Koth eines Krokodils, Blut einer Schildkröte und Anderes mehr aus demselben Iologen entnommen sind, wenigstens ist von Apollodor ausdrücklich überliefert, dass er derartige Mittel in die Arzneikunde eingeführt habe, weswegen er von Erasistratos in seiner Schrist περί δυνάμεων angegriffen ward. ) Von den Empirikern benützte er in seiner Schrist περί τῶν ἐντὸς θεραπευτικών vor allem den Serapion (vgl. Cael. Aur. Ac. Morb. III 21 p. 263. Chron. Morb. I 4 p. 322. 323); aber auch die ältere medicinische Litteratur ist von ihm nicht unberücksichtigt gelassen worden: so erwähnte er in seiner therapeutischen Schrift περί τῶν ἐκτὸς θεραπευτικών nach dem Zeugniss des Galen XVIII A p. 731 und Cels. VIII 20 p. 359 den Hippokrates, Diokles, Philotimos, Euenor ,

<sup>1)</sup> Gal. VIII p. 726. 2) Gal. XIV p. 7. 186.

<sup>3)</sup> Gal. XIV p. 181; O. Schneider Nicandrea p. 183. 196.

<sup>4)</sup> Cael. Aurel. Morb. Chron. I c. 4 p. 322 (ed. Amman Amsterd. 1709):
At Serapion primo libro Curationum multis ex rebus diligentiam curandi
confundit .... Dat etiam cameli cerebrum atque fella et coagulum vituli
marini. Ilem dat medicamen quod ex crocodili terreni stercore confectum
probat et leporis corde et lumbis et testudinis marinae sanguine vel
testibus apri vel arietis aut galli gallinacei. Adhibet etiam odoramenta
et iniectiones clysteris non minus ab epilepticis in curationibus cadens.
Heraclides Tarentinus secundo libro interiorum curationum
eadem medicamina conscripsit.

<sup>5)</sup> O. Schneider Nicandrea p. 182.

<sup>6)</sup> Euenor wird von Cael. Aur. Morb. Chr. III 8 p. 478 zusammen mit Erasistratos, Thessalos zu den antiqui, Ao. Morb. II 16 zusammen mit Euryphon, Praxagoras, Philotimos, Herophilos zu den veteres gerechnet; ich schliesse daraus, dass er geraume Zeit vor Herakleides, etwa im 4. Jahrhundert gelebt hat. Ein fünftes Buch seiner curationes (Sepanevica) erwähnt Cael. Aur. M. Chr. III 8 p. 478. Er muss ferner über medicinische Kräfte der Arzueimittel geschrieben haben: vgl. Plin. XXI 180. XX 187. 191; Ath. II p. 46 d.

Nileus<sup>1</sup>), Molpis, Nymphodoros<sup>2</sup>) und wahrscheinlich auch den Andreas und Protarchos.

Dass er auch die beiden Letztgenannten benützt hat, dafür spricht die Vergleichung von Celsus und Galen.

Cels.

Quidam semper iterum excised Hippocrates et Diocles et Philotimus et Nileus et Heracli-Protarchus, Heraclides aliique φόδωρος, άλλοι δέ τινες. quidam reperissent, si id frustra esset.

Gal.

'Ακούσωμεν δ' αὐτοῦ (sc. Ἡραdere contendunt (sc. femur): | κλείδου > της δήσεως, ην έγραψεν έν τῷ τετάρτφ τῶν ἐκτὸς θεραπευτιχών, αὐτοῖς ὀνόμασιν οὕτως des Tarentinus, clari admodum έχούσης. ὅσοι δὲ οἴονται μη μέauctores, ex toto se restituisse νειν μηρον έμβλη θέντα .... άγνοmemoriae prodiderunt. Neque οῦσιν ἐν τῷ καθόλου τρόπω τὴν tot genera machinamentorum ἀπόφασιν ποιούμενοι. οὐ γὰρ αν quoque ad extendendum in hoc Ιπποκράτης καὶ Διοκλής ἀνέγραcasu femur, Hippocrates, An- ψαν έμβολάς, ἔτι δὲ Φιλότιμος, dreas, Nileus, Nymphodorus, Εὐήνωρ, Νηλεύς, Μόλπις, Νυμ-

Beide handeln von der Einrichtung des verrenkten Schenkels und behaupten, dass vollständige Heilung der Luxation des femur möglich sei, der erstere mit Berufung auf Herakleides von Tarent, der letztere mit Berufung auf einen Schwarm von Schriftstellern, der beide Male mit Herakleides beschlossen wird. Nun hat aber nach dem Zeugniss des Galen auch Herakleides seine Behauptung von der vollständigen Heilbarkeit des verrenkten Schenkels mit Berufung auf eine Anzahl der von Celsus citirten Schriftsteller vertreten, nämlich des Hippokrates, Diokles, Philotimos, Nileus, Nymphodoros und einiger Anderer, wie es bei Galen heisst. denke, der Schluss ist unabweislich, dass beide auf dieselbe Quelle zurückgehen und dass Galen unter den ällor dé vives auch die ausserdem noch von Celsus citirten Schriftsteller, Andreas und Protarchos verstanden hat, so dass also die Berichte beider zur Reconstruction des vollständigen Herakleides zusammenzunehmen sind.

In seiner Arzneimittellehre empfahl Herakleides<sup>3</sup>) ein Malagma

<sup>1)</sup> Sprengel Gesch. d. Med. S. 567. 2) Sprengel a. a. O. S. 568.

<sup>3)</sup> Cael. Aur. Ac. M. II 24 p. 134: Probat (sc. Heraclides) post usum cataplasmatis malagma quod Apollophanis appellamus sive polyarchion.

des Erasistrateers Apollophanes'), des Leibarztes Antiochos' des Grossen'), über dessen Composition wir Genaueres bei Cels. V 18 und Gal. XIII p. 220. 979 verzeichnet finden. Endlich benützte er nach Gal. XIII p. 722 in seiner Schrift regog Aotvoauura den Herophileer Demetrios von Apamea sowie in seiner Erklärungsschrift der hippokrateischen Glossen einen Grammatiker aus unbekannter Zeit, den Xenokritos aus Kos.')

II. Es unterliegt keinem Zweisel, dass der häusig citirte Arzt Andreas identisch ist mit dem Leibarzte des Ptolemaios Philopator, der 217 v. Chr. vor der Schlacht hei Rhaphia versehentlich an Stelle des Königs ermordet wurde ), sowie mit dem von Eratosthenes spottweise Βιβλιαίγιο 3ος genannten Andreas. Schon der eine Generation später lebende methodische Arzt Serapion, der Nachfolger des Philinos kennt und benützt ihn ); dasselbe gilt sür Nikander, was ich allerdings nur aus einer Andentung entnehmen zu können glaube. Wir lesen bei Ath. VII p. 312 d: Δνδρέας δ'

<sup>1)</sup> Aus Plin. XXII 59 schliesse ich, dass er wie Apollodor, mit dem er zusammen genannt wird, δηριαχά geschrieben hat. Ein Citat aus dieser Schrift steht im schol. Nic. Th. v. 491, wo 0. Schneider fälschlich für ἐπολλοφάνης ἀπολλόδωρος vorgeschlagen hat. Mit den Namensänderungen hat man in den Nikanderscholien vorsichtig umzugehen: so liest man gewöhnlich schol. Nic. Th. 559 ἀπολλώνιος für das überlieferte ἀπολλάς. Der Name ἀπολλάς ist beizubehalten: der Schriftsteller kehrt wieder bei Ath. II p. 63 d. IX p. 369 a, wo ihm eine Schrift περὶ τῶν ἐν Πελοποννήσω πόλεων beigelegt wird. Eigenthümlich, dass ein Arzt über die Städte im Peloponnes schrieb: dieselbe Erscheinung haben wir bei Iollas aus Bithynien, der nach Dios. περὶ ελ. ἰατρ. I p. 2 (ed. Sprengel), Gal. XIV p. 7 über Arzneimittellehre und nach schol. Nic. Th. 517 περὶ Πελοποννησιαχών πόλεων geschrieben hat.

<sup>2)</sup> Polyb. hist. V 56. Er lebte also zu Anfang des 2. Jahrhunderts.

<sup>3)</sup> Vgl. Erot. ed. Klein p. XXXIII, p. 31, 7. Bei dieser Gelegenheit möchte ich die Ausmerksamkeit auf das συμπόσιον des Herakleides lenken, aus dem Athenaios in B. II und III mehrere über Nahrungsmittel und Diätetik handelnde Fragmente erhalten hat. Es ist nach meiner Meinung kein Zusall, dass Athenaios gerade in diesen beiden Büchern die medicinische Litteratur so sleissig benützte, Schriften von Aerzten wie Hippokrates, Diokles, Philotimos, Mnesitheos, Erasistratos, Diphilos, Euenor, von denen Herakleides die meisten nachweisbar ebenfalls ausgenützt hat. Man bedenke dabei, dass Herakleides in seinem συμπόσιον in ähnlicher Weise wie Athenaios über medicinische Fragen gehandelt haben muss. Kurz, alles scheint darauf hinzudeuten, dass Herakleides eine nicht unwichtige Quelle des Athenaios ist.

<sup>4)</sup> Polyb. V 81.

<sup>5)</sup> Etym. M. s. v. βιβλιαίγισθος. 6) Gal. XIII p. 343. .
Hermes XXIII.

έν τῷ περὶ δακέτων τῶν μυραινῶν φησιν δακούσας ἀναιρεῖν τὰς ἐξ ἔχεως, εἶναι δ' αὐτὰς ἦττον καὶ περιφερεῖς ⟨καὶ⟩ ποικίλας. Νίκανδρος δ' ἐν Θηριακῷ (823):

μυραίνης δ' ἔχπαγλον, ἐπεὶ μογεροὺς ἁλιῆας πολλάχις ἐμβρύξασα χατεπρήνιξεν ἐπάχτρων εἰς ἅλα φυζηθέντας, ἐχετλίου ἐξαναδῦσα· εἰ ἔτυμον κείνην γε σὺν οὐλοβόροις ἐχίεσσι

θόρνυσθαι, προλιποῦσαν άλὸς νόμον, ήπείροισιν. 'Ανδρέας δ' έν τῷ περὶ τῶν ψευδῶς πεπιστευμένων ψεῦδός φησιν είναι τὸ μύραιναν έχει μίγνυσθαι προερχομένην έπὶ τὸ τεναγώδες οὐδε γαρ επί τενάγους έχεις νέμεσθαι, φιληδούντας ἀμμώδεσιν ἐρημίαις. Das Märchen, dass die Muränen aus dem Meere in die Sumpse gingen, um sich mit den Nattern zu paaren, ist älter; wir lesen es zuerst bei dem Physiker Archelaos, vgl. schol. Nic. Ther. 823: 'Αρχέλαός φησιν έν τοῖς Ίδιοφυέσι προιούσας τας μυραίνας τοίς έχεσι μίγνυσθαι, έχειν δε όδόντας δμοίους έχεσιν. φησί δε ψευδες είναι και Ανδρέας και μήτε την μύραιναν προιέναι μήτε τον έχιν παρ' αίγιαλον διατρίβειν. In demselben Scholion kehrt die Polemik des Andreas gegen dies Märchen wieder. Es ist der erste und einzige, soviel wir wissen, der sich so entschieden dagegen erklärt hat. 1) Nikander kennt das Märchen ebenfalls, ebenso die Polemik des Andreas, wenigstens scheinen mir die Worte εί ἔτυμον κείνην γε σὺν οὐλοβόροις ἐχίεσσι θόρνυσθαι darauf hinzudeuten.

Andreas ist von den späteren Aerzten häufig benützt worden, so von Serapion<sup>2</sup>), Herakleides von Tarent<sup>3</sup>), Philonides<sup>4</sup>); er galt eben, wie wir aus der Vorrede des Dioscorides erfahren, wenigstens auf dem Gebiet der Arzneimittellehre für einen der zuverlässigsten Schriftsteller.<sup>5</sup>) Aber schon im ersten Jahrhundert v. Chr. ist er nicht mehr gelesen worden, Dioscorides und Plinius kennen ihn nicht aus eigener Lectüre, sondern aus ihrer Quelle (Sextius Niger). Ich lasse die beiden beweisenden Stellen in Gegenüberstellung folgen:

<sup>1)</sup> Sostratos schloss sich in seiner Schrist περὶ ζώων dem Archelsos an; vgl. Ath. VII 312 e. Auch Ael. hist. an. I 50 kennt das Märchen, aus Archelsos, wie es scheint, der in seiner Quelle verarbeitet war; vgl. IX 66. Aus ihm stammen noch folgende Erzählungen bei Aelian: I 28. 51. 53. II 7. 12. 57. IV 7 (?).

<sup>2)</sup> Gal. XIII p. 343. 3) Cels. VIII 20 p. 359, 33. 4) Ath. XV p. 675.

<sup>5)</sup> Ungerecht scheint ihn Galen zu beurtheilen: Gal. XI p. 795. 796.

Diosc. IV 117 p. 604.

Κίρσιον καυλός έστιν άπαλὸς ώς δίπηχυ, τὰ κάτωθεν φυλλάρια φοδοειδη, έχοντα τὰς γωνίας ἀκανθώδεις έχ διαστημάτων μαλαχάς.  $\tau \dot{\alpha} \delta \dot{\epsilon} \phi \dot{\nu} \lambda \lambda \alpha \beta o v \gamma \lambda \dot{\omega} \sigma \sigma \phi \dot{\epsilon} \mu \phi \epsilon \varrho \tilde{\eta}$ , folia bovis linguae similia, δασέα μετρίως καὶ μικρότερα, ύπόλευκα . . . καὶ ἐπ' αὐτοῦ (sc. τοῦ ἀνωτάτω τοῦ καυλοῦ⟩ κεφάλια ἀκροπόρφυρα . . . Ταύτης herbam radicemve eius την δίζαν Ανδρέας άναγρά-adalligatam dolores vaφει ὑπὲρ τὸν ἀλγοῦντα τό-|ricum sanare tradunt. πον άναδουμένην παύειν χιρσῶν πόνους.

Diosc. III 132 p. 474.

'Όρχις Έτερος, ὃν καὶ σεραπιάδα έτερον καλοῦσιν, ώς καὶ Ανδρέας, est orchis herba sive seraδιὰ τὸ πολύχρηστον τῆς δίζης . . . | pias . . .

Plin. XXVII 61.

Cirsion cauliculus est tener duum cubitorum, triangulo similis, foliis spinosis circumdatus. spinae molles sunt. minora, subcandida, in cacumine capitula purpurea quae solvontur in lanugines. hanc

Plin. XXVI 95.

Sed inter pauca mirabilis

Unter dem Namen des Philonides kennen wir zwei Aerzte, von denen der eine nach dem Zeugniss des Herennius Philo bei Steph. v. Byz. s. v. Δυρράχιον ) aus Dyrrhachium stammte und zusammen mit Titus Aufidius<sup>2</sup>) und Nikon<sup>3</sup>) Schüler des Askle-

<sup>1)</sup> Steph. v. B. . . καὶ Έρέννιος Φίλων ἐν τοῖς Ἰατρικοῖς Δυρραχηνὸν αναγράφει Φιλωνίδην ουτως. 'Ασκληπιάδης ακουστάς έσχε Τίτον Αυφίδιον Σιχελον καὶ Φιλωνίδην Δυρραχηνον καὶ Νίκωνα 'Ακραγαντίνου'. καὶ πάλιν 'Φιλωνίδης δε ο Δυρραχηνος ηπουσε μεν 'Ασπληπιάδου, ιατρεύσας δε έν τη πατρίδι ένδόξως συνετάξατο βιβλία μέ'.

<sup>2)</sup> Titus Aufidius ist identisch mit dem von Cael. Aur. Ac. M. II 29 p. 144. M. Chv. I 5 p. 339 als sectator des Asklepiades bezeichneten Titus. Er schrieb de anima und tardae passiones.

<sup>3)</sup> Ein malagma von diesem Nikon steht bei Cels. V 18 p. 170, 37; vgl. adnot. crit. zu 169, 12. Der Scholiast zu Nic. Th. 577 kennt von ihm eine Schrift δυνάμεις, wenigstens glaube ich, dass an jener Stelle Νίχων für Νιxόων zu lesen ist. Die Verbesserung Μιχίων ist salsch, da dessen Schrift den Titel περί διζοτομικών führte. Der Arzt Μικίων (so ist sein Name und nicht Μίχτων, die Schreibung Μιχχίων ist fraglich: vgl. Boeckh C. I. Gr. n. 2363b) lebte sicher vor Krateuas, d. h. vor 70 v. Chr., vgl. schol. Nic. Th. 617; ferner scheint er den Petrichos benützt zu haben, über dessen Zeit ich in Fleck. Jahrb. für class. Phil. CXXXVII (1888) S. 153 gehandelt habe; vgl. Plin. XX 258. Der Name Muxiwr findet sich öster auf einer smyrnäischen

piades war, also etwa um 30 v. Chr. blühte. Von dem zweiten berichtet Scribonius Largus in seinen compositiones c. 97 p. 41 (Helmreich) Genaueres: Ad lateris dolorem, sive cum febre sive sine febre fuerit, compositio mirifica, non ignorata quidem ab antiquioribus propter effectus, sed praecipue a Paccio Antiocho auditore Philonidis Catinensis usu illustrata: fecit enim magnos quaestus ex ea propter crebros successus in vitiis difficillimis.

Darnach stammte er aus Catana und war Lehrer des auch aus Galen bekannten Arztes Paccius Antiochus. Galen nennt ihn Φιλωνίδης δ Σικελός '), ebenso Erotian '), Dioskorides') Φιλωνίδης ὁ Σικελὸς ὁ ἀπὸ Έννης. Für die Zeit seines Schülers haben wir ein unzweideutiges Zeugniss bei Scrib. Largus in demselben Capitel: Sed ne hic (sc. Paccius Antiochus) quidem ulli se vivo compositionem dedit; post mortem autem eius Tiberio Caesari per libellum scriptum ad eum (data) et bibliothecis publicis posita venit in manus nostras, quam antea nullo modo extrahere potuimus, quamvis omnia fecerimus, ut sciremus, quae esset. Paccius starb also kurz vor oder unter der Regierung des Tiberius, mithin kommen wir mit dem sikelischen Arzte Philonides in die Zeit des Asklepiadeers; die Vermuthung liegt also sehr nahe, dass beide Aerzte identisch sind. Und in der That erhalten wir eine Bestätigung für diese Vermuthung durch die Angabe, dass beide in umfassender Weise auf dem Gebiet der Medicin schriftstellerisch thätig gewesen sind: der sicilische Arzt schrieb περί τῆς ἰατρικῆς in mindestens 18 Büchern 1), Erklärungen zu Hippokrates, schliesslich über Arzneimittellehre<sup>5</sup>), von dem Schüler des Asklepiades bezeugt Philo, dass er 45 Bücher geschrieben habe. An der Thatsache, dass derselbe Arzt ὁ Σιχελός genannt ward, während er aus Dyrrhachium stammte — an dem Zeugniss des Philo zu zweifeln, haben wir keine Veranlassung - ist kaum Anstoss zu nehmen; es ist wohl möglich, dass Philonides längere Zeit in Sicilien als Arzt thätig

Inschrift, ebenso wie der Name Ίχέσιος; vgl. Boeckh C. I. Gr. II n. 3140: Μεκίων Μητφοδώφου Ζ. 10; Μιχίων Μητφοβίου Ζ. 26; Μιχίων Άγαθήνοφος Ζ. 37. Der Arzt scheint nach Smyrna zu gehören. Dann dürsen wir ihm nicht allzu hoch hinausrücken, da erst nach der Vertreibung der Gelehrten aus Alexandreia unter Ptolemaios Physkon Schulen der Herophileer und Erasistrateer in Smyrna auskamen.

<sup>1)</sup> Gal. VIII p. 745. 2) Erot. p. 67, 11, 124, 1.

<sup>3)</sup> Diosc. IV 145. • 4) Gal. VIII p. 745.

<sup>5)</sup> Cels. V praef.; Gal. XIII 978; Scribon. Larg. c. 97.

gewesen und darnach die Bezeichnung δ Σιχελός erhalten hat. Ein und dieselbe Person mit diesem Arzte ist nach meiner Meinung der von Ath. XV p. 675a. 676c. 691f citirte, der περὶ μύρων καὶ στεφάνων geschrieben hat.

IV. Es ist das Verdienst von Rosenbaum 1), zuerst in die Verwirrung, die über die Aerzte Namens Apollonios herrschte, durch den Nachweis etwas Licht gebracht zu haben, dass Apollonios Mys und Apollonios von Kition zwei ganz verschiedene Aerzte sind. Der erstere lebte als Schüler des Zopyros von Alexandreia etwa um 60 v. Chr., der letztere nach dem Zeugniss des Strabo XIV p. 558 (742)<sup>2</sup>) zu seiner Zeit zusammen mit Herskleides von Erythrae, also gegen Ende des 1. Jahrh. v. Chr. Darin geht aber Rosenbaum zu weit, wenn er behauptet, dass man nichts auf Apollonios Mys beziehen dürfe, was nicht den Beinamen an der Stirn trage. lonios Mys war als Mitschüler des Hoanleidne Hoogileioe latoóe ebenfalls Herophileer; Celsus in der Vorrede zum fünsten Buche bezeugt es ausdrücklich: His (sc. medicamentis) multum antiqui auctores tribuerunt, et Erasistratus et ii qui se έμπειρικούς nominaverunt; praecipue tamen Herophilus deductique ab illo viri; adeo ut nullum morbi genus sine his curarent. Multaque etiam de facultatibus medicamentorum memoriae prodiderunt, qualia sunt vel Zenonis vel Andreae vel Apollonii qui Mys cognominatus est. Als Anhanger des Herophilos schrieb er περὶ τῆς Ἡροφίλου αίρέσεως<sup>3</sup>) ebenso wie sein Mitschüler, der Herophileer Herakleides aus Erythrae und wie der Herophileer Alexander Philalethes, der nach Zeuxis, einem Zeitgenossen Strabos, der Schule der Herophileer in Laodikeia vorstand, und stimmte in der Definition des Pulses den Herophileern bei.4) Von demselben Apollonios bezeugt Cels. V praef., dass er vornehmlich über Arzneimittellehre geschrieben habe wie zwei andere Herophileer, Zenon und Andreas. Deide Characteristica, Zugehörigkeit zu der Schule der Herophileer und

<sup>1)</sup> Geschichte der Med. v. Sprengel Ausl. IV p. 547 Anm. 15.

<sup>2)</sup> Καὶ καθ' ἡμᾶς Ἡρακλείδης, Ἡροφίλειος ἰατρός, συσχολαστης ᾿Απολλωνίου τοῦ Μυός. Meyer Gesch. der Bot. I p. 241 ff. versteht die Stelle falsch.

<sup>3)</sup> Gal. VIII p. 746; Cael. Aur. A. M. II 13 p. 110.

<sup>4)</sup> Gal. VIII p. 744.

<sup>5)</sup> Pallad. comm. in VI spid. Hipp. ed. Dietz vol. II p. 98; Gal. XIV p. 143. 146.

Bedeutung auf dem Gebiet der Arzneimittellehre, passen vortrefflich für einen zweiten Arzt dieses Namens, der gewöhnlich δ Hooφίλειος genannt wird. Citirt wird er von Ath. XV p. 688 e sq., der ihm eine Schrift  $\pi \epsilon \varrho i$   $\mu \nu \varrho \omega \nu$  beilegt, ferner von Cael. Aur. A. M. II c. 28 p. 139; Plut. quaest. nat. III; Gal. XII p. 995. Aus der Galenstelle ersehen wir, dass er auf dem Gebiet der Arzneimittellehre schriftstellerisch thätig war: Απολλώνιος δε δ Ήροφίλειος εν τῷ πρώτω τῶν εὐπορίστων φαρμάκων ώδίπως έγραψε κατά λέξιν πρός τάς λευκάς ἄφθας .... Dass er als Pharmakologe bedeutend war, beweisen die vielen Citate bei Galen: Gal. XII p. 1000. 814. 475. 646. 686. 509. 510. 821; XI 795; XII 514. 520. 523. 526. 528 und öster. Erwähnen will ich noch, dass Cael. Aur. Ac. M. II 27 p. 1391) ihn bei einer scheinbar chronologisch geordneten Aufzählung von Aerzten nach Diokles, Erasistratos, Praxagoras, Herophilos, Asklepiades und vor Soranos nennt, so dass wir ihn auch darnach in die Zeit nach Asklepiades herabrücken müssen. Gegen die Identificirung der beiden Apollonii spricht keineswegs der Umstand, dass er von Caelius Aurelianus bald Herophilius, bald Mys genannt wird; dieselbe Erscheinung haben wir bei Demetrios, der von Cael. Aur. p. 468 Herophili sectator, p. 73 Herophilius, p. 469 dagegen und öfter Demetrius Apameus genannt wird.

Stettin.

M. WELLMANN.

<sup>1)</sup> C. Aur. p. 139: Pati in peripneumonicis Diocles venas pulmonis inquit, Erasistratus vero arterias. Praxagoras eas inquit partes pulmonis pati, quae sunt spinae coniunctae, atenim omnem inquit pulmonem pati Herophilus. Si vero febrem inquit, fuerint passi, pleuriticam facit. Asclepiades vero eas pulmonis partes pati, quae arteriae sunt adhaerentes, quas appellant bronchia. Item Apollonius Herophilius inquit ipsius pulmonis venas atque arterias pati. Soranus autem etc.

## DER CODEX M DES CATULL.

Die von Bährens aufgestellte Behauptung, dass mit Ausnahme von O alle Handschriften des Catull aus G stammen, ist von Bonnet (revue critique d'histoire et de littérature 1877 p. 57—65), Sydow (de recensendis Catulli carm. Berol. 1881) und B. Schmidt (Jen. Litt. Zig. 1878 S. 208 ff. und in der Ausgabe des Cat.) mit hinreichenden Gründen endgiltig widerlegt worden. Namentlich ergiebt sich die Unhaltbarkeit dieser Ansicht aus einer Vergleichung der Doppellesarten, die sich in einigen Handschriften des Dichters finden. Mit Recht hat Sydow (p. 13 ss.) aus den vierzehn Dittographien des cod. B, die in G nicht stehen, geschlossen, dass diese Handschrift von einer anderen Abschrift des cod. V herstammt; da sie durchaus dasselbe Gepräge tragen, wie die anderen, die zugleich in G vorkommen, ist die Vermuthung, sie seien vom Schreiber selbst erfunden und hinzugefügt worden, ausgeschlossen.

Schon hieraus ergiebt sich, wie wichtig diese Doppellesarten für die Kritik des Catull sind. Wir verdanken ihrer sorgfältigen Prüfung die Erkenntniss, dass ausser O und G auch die sogenannten geringeren Handschriften zur Feststellung des Textes mit herangezogen werden müssen. Aber auch sonst verdienen diese Varianten volle Beachtung. Stammen sie doch zum weitaus grössten Theil aus V (vgl. Schmidt Cat. carm. p. CI; Sydow p. 13), wie das Vorkommen derselben in mehreren von einander unabhängigen Handschriften lehrt. Es lassen sich leicht verschiedene Arten derselben unterscheiden (vgl. Schwabe ed. Cat. 1866 p. XXI; Bonnet a. a. O.; Sydow p. 15 s.; B. Schmidt p. CI). Die meisten sind redliche Versuche des Schreibers, und zwar zum Theil schon des Schreibers von V, ein schwer zu entzisserndes Wort der Vorlage auf verschiedene Weise zu enträthseln. Mit peinlicher Gewissenhastigkeit verzeichnet er die möglichen Deutungen der schwer lesbaren Stelle und schreckt selbst davor nicht zurück, ganz unlateinische Worte hinzuschreiben, oder begnügt sich damit, lateinische

Worte herauszulesen, wenn sie auch im Zusammenhang gar keinen Sinn geben. Aber eben darauf beruht ihr Werth. Wir haben es hier nicht mit einem gewissenlosen Interpolator zu thun, der, wo es ihm nicht gelingt die Worte des Dichters zu ermitteln, kühn seine eigenen Worte und Gedanken in das Gedicht hineinträgt. Durch sorgfältige Beobachtung der Buchstaben, die von dem Abschreiber dabei wiederholt unter einander verwechselt worden sind, werden wir über die Beschaffenheit des Archetypus aufgeklärt, der diese Schreibsehler verschuldet hat, was für die Herstellung auch anderer Stellen von grosser Wichtigkeit ist. Denn dieselben Fehler im Entzissern der Worte wiederholen sich im Text. - Andere sind Glossen, die schwer verständlichen Worten oder Constructionen zur Erläuterung hinzugefügt sind. Auch diese stammen schon aus V, da sie sich in mehreren Handschriften finden, und auch sie sind für die Textbegründung lehrreich, nicht etwa der für uns meist überflüssigen Erklärung halber, wohl aber deswegen, weil durch sie die richtige Lesart gestützt und gesichert wird; bestätigen sie doch, dass uns das seltenere Wort getreulich überliefert und nicht etwa nach Art der Interpolationen dafür ein leichter verständliches eingesetzt ward. — Wesentlich von einander abweichende Doppellesarten, die gleichsam aus einer anderen Quelle der handschriftlichen Ueberlieserung stammen, sinden sich in unseren Catullmanuscripten fast gar nicht, ein Anzeichen mehr dafür, dass alle unsere Handschriften des Dichters auf einen gemeinsamen Archetypus zurückgehen.

Ist nun schon G seiner Doppellesarten wegen werthvoll, so wird eine Handschrift, die viel mehr von derselben Art bietet, sicherlich unsere volle Beachtung verdienen. Je mehr wir davon zusammenstellen, ein um so treueres Bild können wir uns von dem Archetypus machen. Sie sind gleichsam Zeugenaussagen über die Beschaffenheit der ältesten Ueberlieferung, die wir sorgfältig prüfen müssen, um möglichst wahrheitsgetreuen Aufschluss zu erhalten. Eine solche bisher fast gar nicht beachtete Handschrift ist der cod. M in Venedig (codex Venetus cartaceus No. 107, class. XII cod. LXXX), der zu der im Jahre 1755 in Padua veröffentlichten cominianischen Ausgabe des Catull benutzt worden ist (es ist mir nicht gelungen, mir dieselbe zu verschaffen), dann von Heyse in seinem Verzeichniss der Catullhandschriften (im Anhang seiner Uebersetzung) erwähnt wird und neuerdings von Ellis, der einige

Lesarten aus ihm in der 2. Auslage seines Catull bringt, eingesehen wurde. Die Handschrift stammt aus dem 15. Jahrhundert, besteht aus 42 Blättern in 4°, ist sehr deutlich in halbgothischen Buchstaben geschrieben, mit Bemerkungen sowohl am Rande als zwischen den Zeilen versehen, und enthält nur die Gedichte des Catull.

Ich gebe zunächst ein Verzeichniss der Doppellesarten des cod. M, indem ich sie mit den in O, G und B vorkommenden zusammenstelle; dabei bedeutet i. m. in margine, i. t. in textu.

- 1. I 8 libelli i. m. ał mei M. i. t. G<sup>1</sup>. 1)
- 2. Il 3 at petenti i. t. al patētz M. al parenti (aus patenti) i. t. G<sup>1</sup>. petenti al patenti B.
  - II 6 libet i. m. al iubet O.
  - 9 ludere at luderem G. ludere (aus luderē) O.
  - tecum al secum i. m. O.
- '3. 13 ligatam i. m. ał negatā M. negatam i. m. ał ligatam g.
  - 4. III 8 movebat i. m. ał vacat hoc verbū M.
    - III 9 circum silens i. m. at siliens O.
    - 12 illud i. m. ał illuc O.
    - 14 Orciqz i. t. ał  $\bar{q}$  G<sup>1</sup>.
    - bella i. t. pulcra G<sup>1</sup>.
  - 5. IV 27 castrum i. m. al castor M. castrum i. t. al castorum G1.
  - 6. VI 9 hec i. t. at hic Mg.
  - 7. illo i. t. al ille Mg.
  - 8. VII 4 lasarpiciferis i. t. al fretis M. feris i. t. al fretis g.
  - 9. tyrenis i. m. al cyrenis M. tyrenis i. m. al cyrenis g.
- 10. 6 beati i. t. al beari M. i. t. G<sup>1</sup>.
- 11. 9 basiei i. t. al basia M. i. t. G<sup>1</sup>.
- 12. IX 4 suamq; i. t. al sanā M. i. t. G<sup>1</sup>.

  X 1 mens i. t. meus G<sup>1</sup>.
- 13. X 8  $q\tilde{m}$  i. t. al quonā M. i. t.  $G^1$ .
- 14. 9 neq; î ipsis al nihil neq; nec î ipis al necq; ipis M. i. t. G'g.
- 15. 10 pretoribus i. m. al nec M.
- 16. 13 no faceret i. t. al nec M G<sup>1</sup>. X 26 sarapim i. t. al e g.
- 17. 27 deserti i. t. al deferri Mg B.
- 18. XI 7 septem geminis i. t. al nus M.
- 19. XII 2 ioco i. t. al loco M G B.

<sup>1)</sup> Siehe Schwabe in der Catullausgabe von 1886.

- 20. XII 4 falsum i. t. al salsum M. salsum i. t. al falsum g. falsum al salsum (omnia in textu) O.
- 21. 15 numeri i. t. al muneri M G<sup>1</sup>.
- 22. XIII 10 qui i. t. al qd' Mg.
- 23. XIV 15 opimo i. t. ał optimo MgB.
- 24. 16 false i. t. ał salse M. salse i. t. ał false g. XIV 17 luserit i. t. ał x g. XV 11 ut ał iubet (omnia in textu) O.
- 25. XV 13 pudêter i. t. al prudēter M. prudenter al pudent' g.
- 26. 17  $t\tilde{n}$  i. t. ał  $t\tilde{u}$  M g.
- 27. XVI 7  $t\tilde{n}$  i. t. al  $t\tilde{u}$  M g.
- 28. 12 vosq; i. t. ał hos ał q (= quod, vgl. 68, 78; 01,9; 7,1; 8, 4; 24, 2; 27, 5) M.
- 29. XVII 6 sali sub sali i. m. ał subscili M.
- 30. 17 uni i. t. ał vim M.
- 31. 23 nữc cum i. t. ał hữc eũ M.
- 32. XXI 6 experibus i. t. al bis Mg.
- 33. XXII 3 itemq; i. t. ał idez M. idemque i. t. ał itemque g. XXII 15 uł neq; n<sup>c</sup> idem (omnia in textu) O.
- 34. XXIII 1 servus i. t. ał suo M. servo i. t. ał servus g.
  XXIII 2 cimex aial neque G. cimex al neque (omnia in textu) O.
- 35. 7 ne i. t. ał  $n^c$  M.
- 36. 19 culus i. t. ał cui<sup>o</sup> M g.
- 37. XXIV 5 qui i. t. al cui Mg.
- 38. nec i. t. al neq; M. neque al nec i. t. g.
- 39. 9  $\frac{\omega}{2}$ lubet i. t. ał qua M.
- 40. XXV 2 moricula i. t. al moricilla M.
- 41. 3 arâcoroso i. t. al araneoso Mg i. m. B.
- 42. 5 mulier aries i. t. al aves ul alios Mg.
- 43. 7 sathabum i. t. ał setha M.
- 44. XXVIII 11 par $\tilde{u}$  i. t. al pari M G<sup>1</sup> B.
- 45. 12 verba i. t. ał úpa ł urpa M.
- 46. 14 vobis i. t. al nob Mg.
- 47. XXX 9 inde i. t. al idez MB.
  XXXI 5 crederis i. t. al credens g.
- 48. XXXI 12 hero i. t. ał bero M.
- 49. XXXII ad Ipsicillā al Ipsicilla M.
- 50. XXXIII 4 voratiore i. t. al volatiore M. i. m. g B.

- 51. XXXIV 15 nothoes i. m. al noto es M. i. m. g.
- 52. 21 scis quecunq; tibi placent i. m. ał Sis qcūq; tibi placet M. i. m. g. placet B.
- 53. XXXVI 12 ad alium i. m. al ydaliū M. i. t. g. XXXVI 12 utriosque i. t. al uriosque g.
- 54. 18 venite i. t. al venire M.
- 55. XXXVII 17 uno i. t. al une M. une i. t. al uno g.
- 56. XXXIX 2 seu i. t. ał sei M.
- 57. 4 pii i. m. al impii MG.
- 58. 11 et truscus i. t. al etruso M.
- 59. 14 pariter i. m. al puriter M.
- 60. 20 expolitor i. t. al ti MB.
- 61. XL 8 poemea i. m. al pena M. i. m. g (pena). pena al poema B.
- 62. XLII 3 Locum i. m. ał iocū M. i. t. g B.
- 63. 7 illam i. t. al illa M.
- 64. 17 ferrei/o/ i. t. ał fero M. XLIV 8 vertitur al vertur B.
- 65. XLIV 20 sectio i. m. al ftio M.
- 66. XLV 13 septinulle i. t. al septimielle M.
- 67. L 5 ludebat i. t. al le M.
- 68. 13 omnë i. t. at essë M. i. m. g B.
- 69. LI 5 miseroq; i. t. al q.
  LIII 3 crimina i. t. al carmina g.
- 70. LIII 4 manusq; i. t. al manius M.
- 71. 5 salapantiũ i. t. ał salapputiū M. LIV 5 seniore cocto ał p i. t. g.
- 72. LV 4 idcirco i. t. al in Mg.
- 73. 25 primipes i. m. al pinnipes Mg.
- 74. 16 crude i. t. al crede M. crede i. t. al crude g.
- 75. 22 vestri i. t. al no Mg.
- 76. LIX 1 fallat i. m. al fellat M.
- 77. LXI 38 in nodum i. t. ał i moduz M.
- 78. 50 hymenee i. t. al hymen M.
- 79. 51 remus i. t. al remulus M. remulus i. t. al remus g.
- 80. 61 nil i. t. al nihil M. g durch Correctur.
  - LXI 127 lotatio i. m. al locutio g.
  - 177 uritur i. m. al urimur g.
  - 194 vultu i. m. al vult g.

- 81. LXI 228 bolnei i. t. al bonei M. i. m. g. LXII 15 divisimus i. t. al dividamus g?
- 82. LXII 37 qat tame i. t. al quid tn M i. t. g. quid tum B T.
- 83. LXIII 18 cocitatis i. m. al ere citatis M. LXIII 19 cedat i. t. al cedit g.
- 84. 49 miseritus i. t. al miseriter Mg.
- 85. maiestas i. t. al maiestates M. LXIII 81 a cede i. t. al age cede g.
- 86. 91 dindimenei i. t. al didimei M. g durch Correctur.
- 87. LXIV 3 fascidicos i. t. al phasidos MgB. ceticos i. m. al tetidicos O.
- 88. 11 āphitritē i. t. al amphitrione M. LXIV 15 mostrū i. m. al mostroψ O.
- 89. 23 mater i. t. al matre Mg.
- 90. 28 nectine i. m. al neptine al neutune Mg.
- 91. 55 sui tui i. t. al terni M. LXIV 80 versarentur B.
- 92. 109 oia i. t. ał obvia Mg.

  LXIV 123 memori i. t. ał nemori g.
- 93. 132 averta i. t. al avectã M. g durch Correctur.
- 94. 135 ad i. t. at b M.
- 95. 145 quis i. t. al p qbus M.
- 96. 165 aucto i. t. al te M. aucte i. t. al to g.
- 97. 178 idoneos ne i. t. al idmoneos MgB. LXIV 219 quē i. t. al cui g.
- 98. 232 obliferet i. t. al obliteret Mg.
- 99. 242 eti $\hat{a}$  i. t. ał in M.
- 100. 249 aspectans i. t. ał p M.
- 101. 276 tibi i. m. tñ M. tam i. t. al tibi g.
- 102. 283 curulis i. t. al corollis Mg. i. m. l corollis B.
- 103. 285 penies i. t. al os Mg. penies B.
- 104. 288 non acuos i. m. al nonacrios M. nonacrias g. LXIV 298 gnatisque i. m. al gratis g.
  - 303 stuxerunt B.
  - 307 his i. t. al hic g.
- 105. 324 tutũ op' i. m. al tu tũ opis M. al tutamen B.
- 106. 344 tenen i. t. al tenen (oder teucri) M.
- 107. 360 slumine i. t. al lumina l's slumina M. lumina i. m. al slumine G<sup>1</sup>.

- 108. 393 leti i. t. al lacti M. laeti aus lacti corrigirt g.
- 109. LXV 1 confectum i. t. al defectum M.
- 110. 7 Tydia i. t. ał Troya M. Lydia i. t. ał troya g.
- 111. 14 bauila i. t. al Baiulas M. baiulas aus bavila corrigirt g. Dauilas i. m. Bavilas B.
- 112. LXVI 5 sublimia i. t. al sublamia al sublimina M.
- 113. 21 et i. m. at at M. i. t. g.
- 114. 24 nūc i. t. al tūc Mg.
- 115. 35 s; i. t. ał si M g B.
- 116. 45 atq; i. t. ał  $c\bar{u}q$ ; M. i. t. B.
- 117. 48 celitū i. m. ał celorū ał celtū M.

asinios

- 118. 54 asineos i. t. ał arsinoes M. i. m. g. al arsinoes B.
- 119. 55 quia i. t. al q; M. isq; i. t. al qe g.
- 120. 56 advolat i. t. al collocat Mg.

  LXVI 57 legerat i. m. al legarat g.
- 121. 74 q i. t. al quin M.
- 122. 79 quẽ i. t. ał quã M.
- 123. 86 indignis i. m. al indignatis al idigetis M.
- 124. 89 tu i. t. ał cũ M.
- 125. LXVII 25  $\frac{q}{q}$ ; M.
- 126. 26 meo i. t. al iners M.
- 127. 42 aliis i. t. al concilijs M.
- 128. LXVIII 9 quero i. t. al qm M.
- 129. 11 mali i. t. al mauli M.
- 130. 29 tepefacit i. t. al factat M.
- 131. 46 certa i. t. al carta M.
- 132. 61 viatori i. t. ał ψ M.

  LXVIII 66 allius I manllius O.
- 133. 78. quã i. t. al q M.
- 134. 81 novit i. t. al vo M.

  LXVIII 91 frater al fratri B.
- 135. 119 nā nec causa carum i. m. al neq; tā carum M. nec causa i. m. al neque tam B.
- 136. 144 venilis i. t. al venit M.
- 137. 145 furtive i. t. al a M.
  - 138. LXXIII 6 habet i. m. at hûit M.
  - 139. LXXIV 1 Lelius i. m. al Gellius M B.
  - 140. LXXV 4 desiflore i. t. al desiste M.

- 141. LXXVII 4 si i. m. ał Mi M.
  - al a
- 142. LXXVIII 10 tenus i. t. M.
- 143. LXXX 6 tanta i. t. al tenta M.
- 144. LXXXIII 4 Samia i. t. al sana M; ebenso L i. m.
- 145. LXXXIV 7 hic i. t. at hec M.
- 146. XCII 2 amo i. m. ał amat M; ebenso L i. m. i. t. B. XCV 10 uł tu timido (omnia in textu) O.
- 147. XCVII 1 qcd i. t. ał qcd M B.
- 148. XCVI!I 4 carpatians i. t. al carpatias M. carpatians i. t. al carpatinas B.
- 149. C 2 veronensuz i. m. ał trenorensuz M. treronensum ał veronensum B.
- 150. deperet i. t. al ant M.
- 151. 6  $\tilde{e}$  . igith  $\tilde{e}$  i. m. at exigith MB.
- 152. CIII 3 mimi i. t. ał numi M. numi ał mimi B.
- 153. CXIV 1 Firmamus i. t. al nus M.
- 154. CXV 4 modi i. t. ał da M.
- 155. CXVI 3 leniret i. t. al rem M.

Hierzu kommen in M noch folgende Varianten, bei denem nicht ausdrücklich ał, ul oder ł hinzugefügt ist: 13, 8 areaneay; 14, 21 v kos; 15, 11 deficit ut iubet; 15, 18 attratis; 17, 16 nial nus gerrimus (vgl. 11, 7 septemgeminis; 21, 6 experibus); 23, 1 furei; 23, 12 sicciora; 29, 8 V ut; 29, 9 videbes; 30, 3 dubitis; faller; 30, 8 tu; 30, 11 fides; 36, 12 alium; 37, 5 confutere aus concutere; 37, 20 unua; 39, 5 pater; 44, 18 nefaria aus nostra; 62, 13 memorabile; 62, 54 ultimo; 63, 2 F phrygiū; 63, 29 cavai; 63, 90 fumula; 64, 20 c tū; —, 52 litora; —, 112 reflexit; —, 132 siccina; —, 135 puria; —, 151 suppremo; —, 155 expuit ; —, 169 sic aus sit; —, 211 viscere; —, 218 quanquidem; —, 255 bachantes; —, 261 vestigia tympana; —, 262 tintinnitus; —, 267 thessalia; —, 276 tibi tī; —, 289 lauros; —, 298 divim; —, 351 pectorea; —, 391 thiadas y; ovantis;

65, 7 retheo; —, 10 victa; 66, 32 loge corpore; —, 40 capudt; —, 43 maxi i horis; —, 47 ceddt; —, 49 terras; —, 76 discutior; —, 92 largeis; 67, 6 facta aus tacta; 68, 15 tradita est pura; fit —, 38 snō; —, 39 post; —, 43 aetas; —, 53 ardererē; —, 63 iactastis; —, 72 argulta; —, 73 amorem; —, 77 virgo; —, 99 obsena; —, 153 adent; 70, 1 nubere aus rubere; 73, 2 aut fieri aliquem; 75, 3 optima ē fias; 76, 3 violasset; —, 5 catullū e; —, 18 extremua; 77, 1 neg g; —, 3 tristitia aus trestitia; —, 8 cõtūgxit; 78, 4 pulla; 79, 4 reperierit; 80, 2 nota nive; —, 8 illa; 83, 2 hoc; 84, 4 insidijs; 85, 1 and; 86, 3 venutas; —, 4 salis; 88, 2 pvgīla; —, 8 apite; 89, 1 teneis; 91, 2 foret; —, 6 ededbat; 96, 6 quintū; 97, 9 fuit; 110, 3 i quod m mentita; —, 8 sese corpore tota pstituit; 116, 5 laborē aus labores; —, 8 nobis stris.

Zu beachten ist, dass von den vierzehn Doppellesarten, die in B stehen ohne in G vorzukommen (Sydow p. 14 s.), sich zehn in M vorsinden. Da weder B aus M, noch M aus B herstammt, so ergiebt sich hieraus, dass auch diese Varianten aus einer gemeinsamen Quelle fliessen und nicht etwa freie Erfindung des Schreibers sind: was Sydow nur wahrscheinlich machen konnte. So finden wir wiederholt in zwei und mehr von einander unabhängigen Handschriften dieselben Varianten, z. B. in O und G (2, 9 luderem), in GBM, wieder andere nur in ML (z. B. 83, 4; 92, 2). M ist von den uns bisher bekannten Handschriften des Catuli bei weitem am reichsten an Doppellesarten. Während G nur 83 bietet und von c. 67 an überhaupt keine mehr bringt, hat M 155 aufzuweisen, die sich über alle Gedichte gleichmässig vertheilen. Dass aber auch M noch nicht alle in V vorhandenen bringt, lehren O und namentlich L, der wieder eigene hat, z. B. 63, 66; 73, 4; 97, 3; 106, 1. Jede unserer Handschriften bietet nur einen Theil der Doppellesarten, die in V standen. Vergleicht man z. B. die in O und G, so ergiebt sich daraus, dass der Schreiber von G einige Varianten, die in V im Text selbst beigeschrieben waren, nicht wiedergegeben hat (B. Schmidt Jen. Litt. Zeitg. 1878 S. 208 ff.).

substiu.

Wenn gerade die in O überlieserten mit Ausnahme von 12, 4 in M nicht vorkommen, so ist dies nicht wunderbar, da ja O überhaupt nur wenig hat und zwar nur in den ersten Gedichten und am Ansang von c. 64 (Baehr. praes. p. XXXVIII). Hingegen stehen sast alle Doppellesarten in G und B auch in M.

Von den Doppellesarten sind die folgenden erklärende Zusätze: 1,8 libelli; der Schreiber verkannte die Glosse und fügte pulcra ał hinzu (verkehrt Baehrens praef. p. XLI). — 3, 14 bella und G; pulcra ist also nicht als Variante anzusehen, sondern nur eine müssige Erläuterung des ungelehrten Schreibers. p adipisci p quibus al iners 64, 145 quis M; adipisci O. — 67, 26 meo, wo meo zu semine gehört. Dass diese Glossen zum Theil wenigstens aus V stammen, geht daraus hervor, dass sich viele in mehreren von einander unabhängigen Handschriften finden, so pulcra über bella in G und O. Die meisten haben sich in O erhalten, wo sich zu den drei ersten Gedichten und dem Anfang von c. 64 folgende sinden: subaudi ē expectet 1 3 Corneli; 7 Iupiter; 9 qualecunque; 10 maneat. Ferner zu unus v. 5 intelligo de Virgilio et per tres cartas intelligo tres eius libros videlicet bucholica, georgica et Eneyda. Zu virgo v. 9 intelligo de palade vel de musa i gnàli quae diu permaneat ceu imortalis. scil, puelle 2 cū quo supple eris — II 1 passer. — 2 qui cū. — 5 nitenti. — 8 credo. — ardor. — 9 ipsa. — Zu v. 1 completo prohemio opus suum inchoat quod vario metrorum genere prosequitur. materia tamen fere omnis est comica ut inferius demonstratur. Zu v. 4 interpositio e. — III 3 quia que dico cris novit passer. — 4 passer; deliciae. — 6 nam. — 7 puella. — 8 illius. corrigit pulcra — Zu v. 12 i. m. in infernum. — 14 bella. — 16 male. — 17 tua. — IV 1 hospites. — LXIIII 1 narrat hic ystoriā aurei velleris. — prognate. — 1 i. m. juvenes hercules, Jason et Theseus. — 5 ven' i. incelo d's ē marin' insula ë n. ligni remis cholchis. — 7 abiegnis; palmis. — 8 diva; aces. — 11 aphitie. —

12 siml'ac. — 16 zu marinas i. m. deficit deas ut aliud siet

Nicht gehört hierher 23, 19, wo nach Schwabe p. XXI ed. 1866 über culus in G al auus stehen sollte, das er für eine Glosse auus hielt (in der neuen Ausgabe von 1886 zweiselt er selbst daran, dass auus zu lesen sei). Es ist vielmehr al cuius zu lesen, wie in anderen Handschristen steht, unter anderen auch in M, der meist mit g übereinstimmt.

Zuweilen sind diese Glossen in den Text gerathen (vgl. diese Zeitschr. XIII S. 56 f.; Sydow p. 15); so in O 12, 4 hoc falsum al salsum; 15, 11 qualibet ut al iubet; 22, 15 attigit ul neque nec; 23, 2 nec cimex al neque araneus; 68, 66 allius auxilium l manllius; 95, 10 populus ul tu timido. — 23, 2 hat der Schreiber von O aus aial — animal, wie in G steht, al gemacht (s. Schwabe p. XXI ed. 1866). So steht 64, 7 über abiegnis in O nomen ligni. — Ferner 21, 13 irruminatus sum M. — 46, 8 et iam M. — 61, 207 et ludite et lubet M, wie que 15, 10 bonisque malisque; circo 23, 22 terasque fricesque. — 55, 16 hoc. — 66, 6, wo in V giro stand; daraus ward giroclero, indem i mit l, r mit e, c mit r verwechselt wurde. — 30, 3 me in V. — 36, 10 se in V. — 10, 27

me in V. — 10, 9 neque nec in ipsis aus nec in (Baehr. p. XLIV).
— 97, 5, wo hic, nämlich culus, zwischen den Zeilen stand

(Schmidt CIV); in V stand dentis os: daher stammt die Lesart hie dentis in O, G und M, indem os verdrängt ward, und hie dentis hos in D, hie dentis os im Ricc. und Brit., so dass os nur in geringeren Handschriften erhalten blieb. — So ist wohl auch 62, 35 die Lesart eosdem statt eous zu erklären. Ueber eous wird idem hie

gestanden haben, woraus der Schreiber eosdem machte, wie aus es der Schreiber von D hos 97, 5. In demselben Gedicht ist v. 7 der Eigenname Oetaeos durch die Pronomina hoc ees (O, G, M)

verdrängt worden. — Aehnlich ist 2, 8 aus credo, tum gravis acquiescet ardor die in V überlieserte Lesart credo ut cum acquiescet zu erklären. Ut ist entstanden aus ut — vel, das z. B. O 22, 15 steht und O 95, 10 gleichsalls in den Text hineingerathen ist. Cum und tum sind sehr oft mit einander verwechselt worden, so 64, 20 tū (i. m. c) in M. Mit dem Bau des Satzes vgl. 84, 5 s. credo, sic mater ... dixerat.

Bisweilen hat auch das erklärende Wort das erklärte aus dem Text verdrängt; so 1, 8 mei statt libelli (Laur. Vatic.). — 67, 26 meo in M statt iners. — 66, 83 ist colitis (V) in einigen Codd. durch das metrisch unmögliche, erklärende quaeritis verdrängt worden, während D und einige interpolirte petitis bieten. Im cod. L sind die Glosse und das erklärte Wort zugleich überliefert: quaeritis i. m. al colitis. Einige halten allerdings petitis für die richtige Lesart (Sydow p. 9 s.; B. Schmidt CIV), und wer glaubt, die Worte seien an die Braut gerichtet und v. 79 quom (Haupt) oder quo (Vahlen) liest, der müsste petitis vorziehen. In V steht aber v. 79 das sinnlose quem. Höchst beachtenswerth scheint mir hier die

ał quam Variante in M quem; auch dies quam giebt keinen Sinn und ist dadurch vor dem Verdacht leichtsertiger Interpolation geschützt. Ich glaube, es handelt sich hier um eine Verwechselung von qua (quam) und quas (quas), so dass durch M die Conjectur der Itali quas bestätigt wird; vgl. 116, 5 laborem und labores in M. Lesen wir aber quas, so ist colitis völlig gerechtfertigt und durch die Citate im Commentar von Baehrens geschützt; über die Vertauschung von e und a (quem, quam) in Catulhandschriften s. u. — 66, 91 siris, indem die Form siris als gleichbedeutend mit siveris erklärt wurde. Der Schreiber, der dies verkannte, machte daraus vestris, indem er i für t hielt. — 68, 29 tepefacit al tepefactat in M. woraus sich das richtige tepefactet ergiebt. — 64, 353 stand über messor die Glosse cultor (s. Schmidt p. CII). Messor (O) scheint mir wegen der Allitteration mit metere den Vorzug zu verdienen, während Sydow (p. 36 s.) cultor (G) vorzieht, da sich auch bei Tibull das Wort neben metere finde. Aber was für Tibull, der die Allitteration nicht liebte, gilt, ist deshalb noch nicht für Catull massgebend. Cultor, das sich Tib. 4, 2, 18; Hor. a. p. 117 und sonst findet, schien wohl dem ungelehrten Schreiber verständlicher als messor (Prop. 5, 2, 28; Verg. ge. 1, 316; buc. 2, 10; Ov. met. 14, 643 s. und sonst), wie man im Deutschen etwa das mehr dichterische Schnitter durch Bauer erklären würde. — 64, 139 stand über blanda der erklärende Zusatz nobis, der das richtige Wort verdrängt hat. Gerade derartige die Construction erläuternde Pronominalformen sind, wie wir schon mehrfach sahen, von dem Schreiber in grosser Zahl hinzugefügt worden. Nur Laur. Paris. überliefern beides (Baehrens praef. p. XXXIX adnot.; Schmidt p. CII). — 11, 3 stand über dem selten in localer Bedeutung vorkommenden ut die Glosse ubi, die in vielen Handschriften Aufnahme gefunden hat. Dass dies ubi nicht von einem gelehrten Interpolator herstammt, ergiebt sich daraus, dass es metrisch unmöglich ist. — 2, 13 ist ligatam durch negatam erläutert, das in den Text eingedrungen ist. — 50, 5 hat ludebat die alte überlieferte Form ledebat == loedebat verdrängt; erhalten ist sie in M ludebat und

17, 1 in V.

Oefter ist auch ein Wort, das in den Text gehört, von dem des Metrums unkundigen Schreiber für eine Glosse gehalten und deshalb weggelassen worden. So erklärt sich 1, 9 quod patrona virgo, wo o fehlt. Dieses o steht oft über einem Wort, um es als Vocativ zu kennzeichnen; so 1, 7 über Iuppiter 0; 4, 1 über hospites. Ebenso fehlt 36, 11 o beim Vocativ in O und 61, 117 in M. — Ganz ähnlich fehlt 9, 1 in O e, das der Schreiber auch für einen erläuternden Zusatz hielt und darum wegliess; ferner 30, 7 me in 0; te 39, 9 und 66, 25; tu 8, 14 in M; ego 86, 2 in M; nos 68, 156; ab 61, 224 in 0; a 62, 30 in T; in 64, 127 in V; es 39, 17; 3, 8 movebat (at vacat hoc verbum) in M. — 11, 11 fehlt in M que: horribiles ultimosque, während V horribilesque hat, was wohl trotz des Hiatus beizubehalten ist (vgl. den Hiatus in der Thesis 10, 27; 38, 2; 55, 4; 57, 7; 97, 1; 114, 6). Die interpolirten Handschriften haben horribiles et oder horribiles in.

Wirklich verschiedene Lesarten, die gleichsam aus einer anderen Quelle der Ueberlieserung stammen, finden sich fast gar nicht; vielleicht gehört hierher 68, 66 allius 0, Manlius in G und den anderen Handschriften.

Die anderen Doppellesarten sind dadurch bedingt, dass der Archetypus, aus dem alle unsere Catullhandschriften stammen, schwer lesbar war. Es sind verschiedene Versuche ein räthselhastes Wort zu entzissern, indem die Variante meist die richtige Auflösung des Räthsels bringt. Da auch diese Doppellesarten sich vielfach in mehreren Handschriften zugleich finden, so ist anzunehmen, dass sie ebenfalls, wenigstens zum grossen Theil, bereits in V standen. Folgende Buchstaben sind dabei unter einander verwechselt worden: ei und a Nr. 11 basiei, basia. — e und i Nr. 6 hec, hic; 145. — o und e 7 illo, ille; 55 uno, une; 68 de, de; 96 aucto, aucte; 103 penies, penies; 140 desifiere, desistere; 64, 391

ovantis M; 83, 2 hoc M. — u und e 74 crude, crede; 64, 303 fluxerunt B. — a und i 112 sublamia, sublimia; 154 modi, da; 62, 15 divisimus g; 63, 19 cedat g. — a und e 10, 26 sarapim g; 43 sathabum; 76 fallat; 107 slumina; 113 et; 122 quem; 137 furtive; 142 tenus; 143 tenta; 64, 52 litora M; 64, 132 siccina M; 66, 57 legerat g; 80, 8 illa M. — a und u 59 pariter; 61, 127 lotatio, locutio g. — u und i 18 geminis; 32 experibus; 44 paru; 86, 4 salus M; 95, 10 timido O. — i und l 19 ioco; 36 culus; 62 locum; 2, 6 libet, inbet 0; 67, 42 ancillis, conciliis. — ri und n 31, 5 crederis, credens g. — ri und u 104 acuos, acrios. — mi und nn 144 samia, sanna. — mi und nu 152 mimi, numi. e und c 108 laeti, lacti. — c und t 9 tyrenis; 124 tū; 135 cā, tā; 61, 127 lotatio, locutio g; 64, 20 tū M; 64, 169 sic M. — t und r 10 beati; 54 venite. — f und s 20 falsum; 24 false; 140 desistore, desistere; 68, 34 sit, fit M. — m und n 21 numeri, muneri; 77 nodum, modum; 64, 123 memori g. — s und x 14, 17 luserit g. — v und n 46 vobis; 75 vestri, nostri; 134 novit; 58, 1 vostra M. — h und b 48 hero. — p und b 45 verpa, verba. — c und p90 nectine; 54, 5 cocto g. — r und l 50 voratione. — d und b94 ad; 111 baiulas, dauilas. — r und c 93 averta; 66, 6 clero, circo; 108, 4 exerta. — f und t 98 obliferet; 67, 6 facta M. l und t 136 venilis, venit; 140 desissore, desistere. — n und r 64, 298 gnatis g; 70, 1 nubere M. Dazu Verwechselung von Compendien (s. Schwabe praef. p. XXV s. 1866; Baehr. praef. p. XXXI s.): 135 cā (causa) und tā (tam), nā (nam). — 68 ēem (essem) und  $o\bar{e}m$  (omnem). —  $t\bar{n}$  (tamen) und  $t\bar{u}$  (tum) 26, 27, 82 (tum in T und B), 105. —  $t^i$  (tibi),  $t\tilde{n}$ ,  $t\tilde{a}$  101. — q; (que) und q (quod) 28, 69, 125. — ? (con) und d' (de) 109, wie auch Ov. trist. 1, 10, 42 (s. Tank p. 59). — m (mi) und si 141. — atque und cumque 116. — Der Strich, der für m oder n eintritt, hat öfter Verwirrung angerichtet, so 47 ( $\bar{i}$ de, ide), 63, 39, 124, 129, 148; 2, 9 g. — noq; (nihiloque) und nbq; (nobisque) 97, 3 (Baehr. p. XVI).

Dieselben Schreibsehler wiederholen sich an anderen Stellen im Text, wo nicht durch eine Doppellesart besonders darauf hingewiesen wird (vgl. Schwabe a. a. O. p. XXIII ss.): verwechselt werden t und c; t und r (6, 13 et futura statt ecfututa); t, i und l; co und a; r und n; n und u; cl und d; m, in, ni, iu, ui, nu, mi, ini, im, um, inni, ini, nni; ui und iri; ei und a; oe und ce; a und u; ferner e und a 79, 1 niquem, inquam; 64, 301 Palea, Pelea M. — e und i 3, 16 bonus ille, io miselle. — u und e 48, 4 sater, satur; 62, 24 und 49 credelius, crudelius T; et, ut T. — t, d und p 97, 5 dedalis, pedalis; 62, 35 eospem T; 62, 54 apsi T. — b und p 62, 13 memorapsile, memorabile; 62, 42 obtavere T; rapidos statt rabidos 63, 93 V; pupis statt pubis 64, 4 O. — b und k 63, 87 bumida O. — s und c 64, 142 disserpunt M; 77, 6 pectus und pestis, wo der Schreibsehler pectus, das Voss vergeblich zu vertheidigen versucht, das richtige pestis verdrängt hat.

Auch derartige Doppellesarten sind bisweilen in den Text gerathen, so 62, 37, wo T quema hat, das Baehrens praef. XLIV richtig als aus quem entstanden erkannt hat; vgl. Nr. 122 que al quã M. — 62, 59 et tua nec (T) entstanden aus ettunec; vgl. Nr. 113 et al at; 137; 142; 143 (Baehr. p. XLIII). — Nr. 151 & iguur & aus exigitur. — 108, 4 exercta O sus exerta. — 64, 242 sind ? (in) und ēt (etiam, z. B. 97, 4 M) verwechselt worden und ist in M etiam in den Text gerathen, während in als Variante darüber steht. - 64, 344 stand als Doppellesart zu teuc am Rande teucri oder teuen; das richtige campi ist ganz ausgefallen. - 66, 56 steht in G und L über advolat, das aus dem vorhergehenden Vers fälschlich hierher gerathen ist, das richtige collecat (O und D); in einigen Handschristen ist aber der Schreibsehler stehen geblieben (s. Schwabe a. a. O. p. XXI); vgl. 64, 261 vestigia tympana M; 80, 2 nest nive M. — Ein Schreibsehler ist auch 65, 12 morte tegam statt canam, wie die geringeren Handschriften richtig überliefern; vgl. 67, 35, wo G wegen amore amat statt des richtigen narrat schreibt.

Bei seinem Bestreben den Sinn eines schwer lesbaren Wortes zu entzissen, hat sich der Schreiber des cod. V mitunter zu harmlosen Conjecturen verleiten lassen. Da diese sich jedoch darauf beschränken ein lateinisches Wort herzustellen, selbst wenn es arg gegen das Metrum verstösst oder völlig sinnlos ist, so haben sie mit den gesährlichen Interpolationen einiger Handschristen, wie des cod. D, nichts gemein. Es sind naive Aenderungen, die sich sofort selbst verrathen (Schwabe p. XXII, Sydow p. 16). So steht 61, 51 remus, weil dem Schreiber ein Remulus (so las er statt tremulus) nicht bekannt war, wohl aber ein Remus. — 39, 4 hat der Schreiber von V für pius impius, und 51, 1 für par impar eingesetzt, da es seinem frommen Sinn unpassend erschien am Grabe eines braven Sohnes zu lachen und sich Gott gleich zu dünken. — 65, 7 stand in V Troia so unleserlich, dass man es für Tidia halten konnte (o, d, c wurden öfter untereinander verwechselt, z. B. 35, 13 incohatam, indotatam, wobei der Schreiber an ein Mädchen ohne Mitgist dachte; 64, 36 moenia, nicenisa); daraus machte G Lydia, eine leicht erkennbare Interpolation, während M getreuer Tydia al Troya überliefert. — 64, 249 machte der Schreiber in Folge der Verwechselung von  $t\tilde{a}$  (tamen) und  $t\tilde{u}$  (tum) aus dem richtigen quae tum prospectans quae tamen prospectans, und dann dem Metrum zu Liebe aspectans. — Hierher gehören ferner 2; 5 castrum (castor ist mit casto $\psi$  = castorum G verwechselt worden; vgl. 63, 81, wo für verbera in M vey vera = verum vera steht); 8; 10; 17; 42; 52; 53; 61 (aus poena ward poema); 64; 72; 88; 107; 112; 115; 117; 123; 141; 2, 9 GO; 54, 5 g; 61, 194 g. — Ohne allen Sinn, und deshalb verhältnissmässig werthvoll, da der Schreiber einfach hinschrieb, was er las, sind 41; 45; 51; 81; 87; 97; 103; 106. — M ist ganz besonders gewissenhast im Entzissern derartiger Räthsel und hat zuweilen drei verschiedene Deutungen; so 42; 45; 90; 112.

Von den Doppellesarten, die sich nur, oder fast nur in M finden, hebe ich folgende hervor: 4, 27 castor; die übrigen Handschriften haben theils castorum, das dem Genetiv Castoris zu Liebe gebildet ist, theils das völlig sinnlose castrum. — 6, 9 et hic et ille, wie wohl zu schreiben ist. — 7, 4 cyrenis, ausserdem noch in g und C; V tyrenis. — 7, 9 basia, V basiei. — 10, 8 quonam, V quoniam. — 10, 27 deferri, V deserti. — 12, 15 muneri, V numeri. — 13, 10 quid, V qui. — 15, 17 tum, V tamen. — 16, 7 tum, V tamen. — 16, 12 quod (q wie 68, 78 M; 1, 9; 7, 1; 8, 4; 24, 2; 27, 50), V que; quod steht ausser in M nur noch im cod. Laur. und Dresd. — 17, 23 eum, das nur in M überliefert ist. — 23, 7 nec: G nei, 0 ne. — 28, 12 ûpa — verpa; 0 urpa, G verba; verpa ist nur in M überliefert. — 34, 21 sis quocumque tibi placet; G scis quecumque tibi placent. — 39, 2 sei, das sich ausser in M

nur noch in O und im cod. Laur. findet. - 51, 5 misereque al quod in M und g, wie 16, 12. — 53, 5 salapputium kommt dem richtigen salaputtium, wie Seneca controv. 7, 4 p. 332 überliefert ist, am nächsten. — 61, 38 modum, V nodum. — 62, 37: die richtige Lesart quid tum ist nur in B und T (quittum) überliefert; quid haben ausserdem g und M. — 63, 18 ere citatis — erae citatis haben nur M und Laur. — 64, 28 ergiebt sich aus neptine und neutune in M das richtige Neptunine, das nach Analogie von Oceanine gebildet ist. Die von den meisten aufgenommene Conjectur Nereine ist doch sehr zweiselhast. — 64, 344 steht in M tenen al. teuen, das auch teueri gelesen werden kann und das sinnlose teuen in G und O erklärt; es ist offenbar eine Variante zu dem im Text stehenden schwer lesbaren teucro, wosur O teucto, G tenero hat. Das letzte Wort des Verses sehlt, wie oft, z. B. 8, 9 noli; 55, 11; 63, 78; 95, 9; 3, 8 M. — 66, 5 sublamia in M kommt dem richtigen sub latmia am nächsten; die anderen haben die Interpolation sublimia oder sublamina. — 66, 74 qui al quin; die richtige Lesart

ist hier nur in M überliesert. — 66, 79 quem; das richtige ist wohl quas: s. o. — 67, 42 aliis al concilijs weist auf das richtige ancillis hin. — 68, 11 ist das richtige Manli nur in M überliefert. — 68, 29 bietet M tepefactat, das dem richtigen tepefactet am nächsten kommt. — 68, 46 carta: G certa, O cerata. — 77, 4 ist das in M neben si überlieferte mi aufzunehmen: mi misero empfiehlt sich schon durch die Allitteration, die Catull gerade mit diesen Worten liebt; miserum me 51, 5 s.; 68, 20; 99, 11; me miserum 30, 5; 50, 9; 76, 19; ähnlich mi — male 14, 10; 92, 1. Mit der Häufung der Pronomina vgl. 37, 11; wegen des Wechsels von nobis und mi vgl. 107; 68, 155 ss.; 83, 1 ss. und Sydow p. 39. - 78, 10 hat M mit wenigen anderen Handschristen das richtige anus. — 80, 6 tenta, V tanta. — 83, 4 sana, O sanna, G samia. - 97, 1 steht quicquam nur in M und B. - 100, 2 hat M depereant, das dem richtigen depereunt am nächsten kommt. - Viele der guten Lesarten in M haben auch die interpolirten Handschriften, da sie leicht durch Conjectur zu finden waren; aber gerade einige Worte, die sich durch Vermuthung nicht ermitteln liessen, hat M getreu überliesert, so verpa 28, 12; sei 39, 2; salapputium 53, 5; erae citatis 63, 18; Neptunine 64, 28; sublamia 66, 5; Manli 68, 11.

An einer grossen Anzahl von Stellen sind die Doppellesarten in M, zuweilen in Uebereinstimmung mit g, gleich den Lesarten von G und O; auch dies lehrt, dass sie auf V zurückgehen und deshalb werthvoll sind. 1,8 libelli O, mei i. t. G = M; 7,6 beati O, beari G' = M; 7, 9 basiei V, basia G' = M; 9, 4 sanamque O, suamque G = M; 10, 8 quoniam V, quonam G1 = M; 10, 9; 10, 13; 12, 2. 4. 15; 14, 16; 15, 13; 16, 12; 21, 6; 23, 7; 24, 5. 9; 25, 2. 5. 7; 28, 11. 12. 14; 30, 9; 34, 21; 39, 2. 4. 11. 20; 40, 8; 42, 7; 50, 13; 59, 1; 62, 37; 63, 49; 64, 109. 232. 249. 276. 344. 360; 65, 1. 7; 66, 5. 24. 45. 48. 54. 56. 86; 68, 46. 61. 119; 73, 6; 74, 1; 84, 7; 92, 2; 100, 2. 6; 103, 3. Darunter befinden sich mehrere Lesarten, die ausser in M nur noch in O oder G vorkommen, so 15, 13 prudenter G\*; 16, 12 hos 0; 23, 7 nec G\*; 24, 9 qua lubet G; 25, 7 saethabum G\*; 28, 12 urpa O\*; 63, 49 magestates 0; 64, 360 lumina G; 65, 1 defectu 0\*; 65, 7 rhetheo G\*; 66, 5 sublamina 0; 66, 48 celerum 0; 66, 86 indignatis 0; 68, 61 viatorum O. Abgesehen von den Doppellesarten bietet M auch sonst eine Reihe von Lesarten, die sich nur in O oder G, oder nur in diesen beiden Handschriften (V) finden: 9, 2 millibus G; 10, 16 leticam V; 16, 13 millia G; 23, 19 cuius V; 35, 16 saphyca G; 36, 11 punto G; 42, 14 potes V\*; 55, 22 vestri V\*; 63, 31 anelans G und D; 63, 53 stabilla G; 63, 64 sui G und D; 63, 91 dindimenei g; 64, 19 cum 0; 64, 36 Gravinonisque G; 64, 157 redis 0; 64, 164 nec quicquam V; 64, 249 prospectans V\*; 64, 292 contesta V\*; 64, 29S gratisque g; 64, 302 thedas O; 64, 307 hic g und Laur.; 64, 324 tutum opus V; 66, 35 sed V\*; redditum 0; 66, 62 eximie V\*; 67, 12 istius V; 68, 80 virgo V; 68, 93 adeptum V\*; 68, 147 his V\*; 71, 3 nostrum g\*; 83, 6 hec est O. Die wichtigeren sind mit einem Stern versehen.

Und doch ist M weder eine Abschrift von G mit einigen aus O nachgetragenen Varianten (finden sich doch gerade die meisten der in O vorkommenden Doppellesarten in M nicht), noch von O mit Nachträgen aus G. Dies ergiebt sich aus folgenden Stellen: 2, 4 V\* ea, M et; 2, 6 V\* karum, M carum; 7, 11 V\* euriosi, M curiosi; 102, 1 V\* ab antiquo, M ab amico. Ferner

- O 11, 5 Arabasve; M Arabesque.
  - 26, 2 fehlt; M hat den Vers.
  - 26, 1 vestra; nostra.
  - 29, 14 comerset; M commesset.

- 32, 1 meas; mea.
- u. s. w. 64, 330 ist in O ausgelassen, in M nicht. 64, 353 hat O messor, M mit G und den anderen besseren Handschriften cultor. 67, 21 fehlt in O, in M nicht; ebenso 68, 16. 92, 3 und 4 stehen in O, in M und G fehlen sie.
  - G 1, 6 eum; M aevum.
    - 29, 14 comeset; M commesset.
    - 63, 17 evirastis; M evitastis mit O.
    - 67, 35 amat; M narrat u. s.

Ich hebe ausserdem einige Stellen hervor, die uns über bisher unverständliche Lesarten in G aufklären: 64, 282 G in rasura parit; M lehrt, was dastand: perit. — 64, 26 G thessalie (fuerat antea te salie); M hat tessalie. — 64, 267 G thessala in rasura; M (thessalia) lehrt, was ursprünglich dastand. — 62, 54 G est ulmo (quinque priores litterae in rasura, correxit nescio quem errorem G¹); M hat ultimo, was in G stand. — 64, 232 zweiselt Schwabe, ob in G obliferet zu lesen sei; M zeigt, dass dies dasteht.

Doch steht M, ebenso wie B (Schmidt p. CIII), g sehr nahe. Dass aber auch hier von einer directen Abstammung nicht die Rede sein kann, lehren Stellen wie

- 64, 205 g quō tūc; M quomodo tūc.
- 65, 14 g Baiulas; M bauila u. a.

Von den interpolirten Handschriften (ω) und D unterscheidet sich M an folgenden Stellen: 64, 334—337 fehlen in  $\omega$  (DBAP u. a.), M hat sie. 68, 47 steht in  $\omega$ , fehlt in M; 68, 101 fügen sie simul hinzu, das in M fehlt; ebenso 111, 4 parere. D interpolirt 95, 9 laboris; 104, 4 tu cuncta potes; 1, 9 quidem; 115, 5 altasque paludes; ändert 76, 10 die Wortstellung, um den Hiatus zu vermeiden. Von allen diesen gesährlichen Interpolationen ist M frei. 11, 3 ubi halte ich nicht für interpolirt, da es geradezu gegen das Metrum verstösst; ich glaube vielmehr, dass es aus einer Glosse hervorgegangen ist. 64, 205 quomodo tunc könnte den Verdacht der Interpolation erwecken, da es den metrischen Fehler in G quo tuc und O quo te verbessert. Ich vermuthe, dass im Archetypus quomeu — quo motu gestanden hat, das von den einen quomodo tc, von den anderen quo tc gelesen wurde (vgl. Baehr. comment. p. 414). Zu quo motu vgl. Ov. met. 8, 780 s. adnuit his capitisque sui ... motu concussit etc.; v. 603 s. movit caput rex concussitque undas; 1, 179 s. capitis concussit caesariem,

cum qua terram, mare, sidera movit; Stat. Theb. 7, 3 s. concussitque caput, motu quo celsa laborant sidera; Claud. rapt. Pros. 3, 66 horrendo concussit sidera motu. Andere haben in ähnlichen Wendungen nutu, wie Verg. Aen. 10, 115 adnuit et totum nutu tremefecit Olympum; 9, 106; Ov. met. 2, 849 qui nutu concutit orbem. So stand im Archetypus des Catull vielleicht quonutu, d. h. nutu mit darüber verzeichneter Variante motu.

Wir sehen, dass M unter den Handschristen des Catull, die auf V zurückgehen, eine selbständige Stellung einnimmt und namentlich wegen seiner vielen Doppellesarten unsere Beachtung verdient.

Doch der Werth dieser Handschrift beruht nicht allein auf diesen; sie hat auch noch eine Reihe von beachtenswerthen Lesarten aufzuweisen, die sich in keinem anderen Codex finden. Namentlich hat M mehrfach Spuren alter Orthographie. Hierher gehören posquam 11,23; 50,14; 64, 202. 267. 303. 397; 67,6; 84,11 (vgl. Ritschl op. 2,548—550. 772 s.); diese Form findet sich auch in D (11,23; 64,303; 84,11) und O (Sydow p. 63). — Neptūnus — Neptumnus 31,3. — seqūt = sequntur 63,34, wie G\*, während 64,326, wo sich dieselbe Form in O und D findet, Mal servo

sequentur hat. — servus = servos 23, 1, wie auch g; equos 66, 54, wie auch V. — flagrans statt fragrans 6, 8 und 68, 144, wo auch V flagrans hat (vgl. Ritschl op. 2, 462 und Ribbeck proleg. ad Verg. p. 420. 443). — mostra 104, 4, womit demostres in D (Sydow p. 64) zu vergleichen ist. Aehnlich antistas 9, 2 in M und V (vgl. Ritschl 2, 715). — largeis 66, 92; Furei 23, 1; audivit — audivei 67, 41. — turgidoli 3, 18 und sarcinolis 28, 2: über älteres o in Ableitungssilben statt des jüngeren u s. Ritschl 4, 91. turgidoli hat auch der Scholiast zu Juvenal 6, 8. — thuniam 31, 5. Ueber altes u für y noch zu Augustus' Zeiten s. Ritschl 4, 619 und 147; selbst unter Nero findet sich noch Suria statt Syria. - ledebat 50, 5 statt ludebat; vgl. ledere 17, 1 (Baehr. comm. p. 145 und Ritschl 4, 168 und 517). — sei 39, 2; s. Ritschl op. 2, 631. — qualubet 15, 11; so scheint Catull stets für libet geschrieben zu haben. Vgl. meine Anzeige von Rieses Catull in Wochenschr. f. class. Philol. 1885 S. 105. — sompnos 50, 10. — seppultus 68, 22 und 99; vgl. redditum 66, 35, das sich nur in O findet; salaputtium 53, 5. Baehr. prol. p. XLVIII. — potes 42, 14, das ausser in M noch in

GO steht. Ueber potis — pote s. Ritschl 2, 622 s. Ich glaube, dass hier potes — potis als 3. Pers. Sing., nicht als 2. Pers. Sing. zu fassen ist. — Werthlos hingegen ist das Schwanken zwischen t und d im Auslaut. So hat O stets inquid (10, 25; 45, 2.13; 55, 11; 63, 78), M nie. capud steht O 54, 1 und 66, 40, an letzterer Stelle auch in M. Nach Ritschl 4, 407 sind derartige Formen 'nur Barbarei der Handschriften' und 'der guten Zeit ganz fremd'. — Ich bin in Betreff dieser alten Formen mit Sydow (p. 62 ss.) der Ansicht, dass sie nicht von einem gelehrten Interpolator abstammen, sondern auf V zurückgehen, da sie sich ähnlich wie die Doppellesarten in mehreren Handschriften zugleich finden, nicht nur in D, wie man bisher von mehreren wenigstens annehmen musste. Einige allerdings stehen nur in einer Handschrift, wie pristrinum 97, 10 nur in O; vgl. über diese Form Ritschl 2, 460 ff. incohatam (V indotatam); s. Serv. zu Georg. 3, 223.

Werthvoll sind ferner die Zeichen, die den Ausfall eines Wortes oder Verses, oder den Anfang eines neuen Gedichtes, da wo es nicht durch den Zwischenraum einer Zeile vom vorhergehenden abgetrennt ist, andeuten. Dass diese Zeichen nicht vom Schreiber hinzugefügt sind, geht daraus hervor, dass sie zum Theil auch in O und g stehen; so in M x 61, 222 und 68, 40. deficit 66, 12; 70; 95, 9; 111, 4; F 102, 1; desgleichen 103; 105; 108; 112. Auch finden sich in M, meist mit g übereinstimmend, über vielen Gedichten Ueberschriften, die gleichfalls aus V stammen (s. Schwabe p. XVIIII s. ed. 1866; Baehr. praef. p. XXXII). Ich hebe diejenigen hervor, die von g abweichen. Die Ueberschrift zu 1 lautet Catulli Veronensis liber incipit. ad Cornelium. Bei c. 17 hat g keinen Zwischenraum und keine Ueberschrift; M hat wenigstens 1 Zeile Zwischenraum. 22 steht in g ad Varum am Rande ohne Zwischenraum; M hat dieselbe Ueberschrift zwischen den Zeilen. g i. m. ad Verranium et Fabullum, M zwischen den Zeilen ad Verannium et fab. 35 g i. m. ad Cecilium lubet libello loqui, M zwischen den Zeilen iubet. Beide haben 37, 16 und 17 ad Egnatium, g i. m., M zwischen den Zeilen. 40 hat g i. m. ad Ravidum, M zwischen den Zeilen ad Ravidium, i. m. ad Ravidu. 49 hat G ad Ciceronem, g ad M. Tullium, M ad Romulum, das später ausgestrichen ist; dafür trat ad Ciceronem ein. 52 haben g und M in Novium, denselben Fehler. 53, zwischen 4 und 5, haben g und M de Octonis capite. 54, zwischen 5 und 6, steht in g und M in

Camerium. Der Anfang von c. 67 ist in g und M durch bunten Buchstaben bezeichnet. 68 in g und M ad Mallium. — Auch hat M, gleichfalls in Uebereinstimmung mit anderen Handschriften, einige metrische Anmerkungen, z. B. zu c. 1 genus metri. faleutica endecasillabū constās ex quinque pedibus primo spondeo; secundo dactilo. et tribus trocheis. inter quos recipitur et spondeus maxime in fine. ponitur et quandoque iambus in primo pede et aliquando trocheus. Zu c. 11 duo genera metrorum coniungit et fit dycolos tetrastrophos etc. Zu 11, 10 hic videtur quod Catullus fuit post Cesarem, cum tamen ante Virgilium et Ovidium constet eum fuisse. Ueber dieselben Bemerkungen in G s. Bonnet revue crit. 1877 p. 57 ss. — Zuweilen werden in M Vergleiche und Sentenzen durch comparatio oder not. bezeichnet. Compar. 62, 39 ss. und 49 ss. Als Sentenzen werden dieselben Stellen hervorgehoben, welche Jeremias iudex de Montagnone aus Padua († circa 1300) ausgezogen hatte (s. Schwabe p. XIIII ed. 1886; Baehr. p. LVI s.): 22, 18 ss.; 39, 16; 51, 15; 64, 143 ss.; 68, 137, wo sich in M derselbe Schreibsehler scimus findet; 76, 13. 66, 15 s. fehlt in M, statt dessen werden 16,5 ss.; 30,4; 31,7 ss. noch als Sentenzen bezeichnet.

Ich gebe nunmehr eine Uebersicht der Lesarten, die M, abweichend von G und O, eigenthümlich sind, indem ich auch solche mit aufführe, die bisher nur durch die interpolirten Handschriften ( $\omega$  bei Schwabe) bekannt waren.

- 3, 18 turgidoli: schol. ad Iuvenal. 6, 8; die anderen codd. turgiduli.
- 6, 8 a syrio: V asirio, ω ac syrio oder et syrio; Assyrio ist zu lesen (vgl. 68, 144 und über das Asyndeton meine Dissertation de Cat. Graec. imitat. p. 41 s.).
- 7, 11 curiosi, V euriosi. 8, 5 amabiliter. —, 14 fehlt tu.
- 10, 7 bithynia, V bithinia.
- 11, 11 ulti mosque, V ultimosque.
- 12, 16 amem, V ameni.
- 21, 13 ne, V nec.
- 22, 17 tamque, V tamquam.
- 23, 22 terasque fricesque. 25, 11 fragella.

- 26, 2 favoni, G favonij.
- 28, 2 sarcinolis, V sarcinulis
- —, 11 fuistis, V fuisti.

- 29, 8 idoneus, V ydoneus.
- 31, 3 neptūnus, V neptunus.
- —, 5 thuniā, Bithynos, V thimiam atque bithinios.
- 32, 1 mea: G mead, 0 meas. ipsichila. 32, 6 libeat.

35, 11 mihi si.

- 35, 12 amore, bestätigt durch Plinius und Charisius (Bachrens p. XLVIII); V amorem. 36, 14 amatunta.
- 38, 2 male est si me, V male sime.
- 41, 5 puella, V puelle. —, 1 defutura.
- 46, 4 phrygii, V frigii. —, 5 nicceque. —, 8 et iam.
- —, 9 coetus, V cetus. —, 10 quoque.
- 50, 14 at, V ad.
- 55, 19 proicies: O prohicies, G proiicies.
- 58, 1 vostra aus nostra, V vestra.
- 61, 11 hilari, V hylari.
- -, 18 phrygium, V frigium.
- —, 22 myrtus, V mirtus.
- —, 24 ludicrum, V ludricum. —, 128 ne.
- —, 176 ac, V hac.
- -, 230 penelopeo: O pene lopeo, G penolopeo.

62, 52 fragellum.

-, 54 ultimo (G ulmo in rasura).

- 62, 58 cara, VT cura.
- 63, 2 phrygium, V frigium. —, 15 excute.
- —, 28 thasus: G thyasiis, O thiasis. —, 45 actis. —, 60 gimnasiis.
- —, 71 phrygie, V phrigie. —, 88 actin. 64, 6 decurre. ..
- 64, 20 tũ, V cum.
- —, 22 sectorum, V seculorum. —, 26 tessalie; pelleu. —, 61 bac cantis.
- —, 80 cum menia: G cum inoenia, O icenia. —, 88 compressu. —, 98 fructibus.
- —, 109 cū euit, V cū eius. Hier haben alle anderen codd. Interpolation. franges.
- —, 114 labyrintheis, V laberintheis. —, 119 ignata.
- —, 127 protenderet, V pretenderet.
- -, 151 suppremo, V suppremo.
- -, 176 regiisset, V requisisset. -, 185 pater.
- -, 213 egeus, V egens. -, 227 obscura dicet.
- -, 234 antene: O antenene ne, G antenne. ne. -, 237 sistent.

- —, 243 linctea. —, 252 insigenis.
- —, 255 bacchantes, V bachantes. —, 262 era. —, 267 thessalia.
- -, 277 ad se, V at se.
- —, 298 divum, V divi. —, 323 auges. —, 326 viridicum. —, **332** rubusto. —, 341 pervertit. —, 374 sedatur.
- -, 391 thiadas y: O thiadas, G thyadas.
  - 66, 6 guiodero. —, 9 multos. —, 20 torvo.
- 66, 27 adeptd: G adeptus, O adeptos. —, 53 mutantibus aeria.
- -, 63 uvidulum, V vindulum. -, 67 boethem.
- —, 71 pace, V parce. —, 83 q̃ritis. 67, 11 potest. —, 31 se dicit hoc.
- 67, 37 qui tu istec, V quid tu iste.
- —, 41 audivit (= ei), V audivi. 68, 22 est fehlt; seppulta. —, 42 viveret.
- 68, 50 alii (= alli): 0 alli, G ali. —, 54 oethis manlia termophylis. —, 56 nibre.
- —, 80 virgo, V virgo. —, 82 quem. —, 99 seppultum. —, 115 divie. —, 137 scimus.
- —, 151 nostrum (= vostrum; vgl. 58, 1), V vestrum; rubine.
  —, 153 hunc.
- -, 155 vita, V vite.
- 69, 2 Rufe, V Ruffe. —, 4 proluciduli.
- 72, 2 pre me, erklärt die Lesart von O prime und G per me.

  —, 3 tantus. 73, 4 stetque.
- 76, 11 tu, V tui; affirmas.
- -, 15/16 hoc, V hec. 16 facies.
- —, 18 extrema, V extremo. —, 21 unos.
- -, 23 ut me, V me ut me.
- —, 26 mi, V michi. propietate, V proprietate.
- 77, 1 Rufe, V Ruffe. —, 2 uno. —, 3 tristitia. 78, 7 nec.
- 78, 8 savia, V sania. —, 9 id verum. 80, 3 optava.
- 80, 8 illa (= ilia), V ille.
- 84, 2 hinsidias, V insidias he (O hee); arius. 86, 2 fehlt ege. 88, 3 a no sunt ee. —, 4 tantum.
- 89, 4 macer, V mater.
- 90, 6 omētū: G omnetum, 0 quītū. 91, 3 tot.
- 95, 1. 5. 6 Zmīna, V Zinirna.
- 96, 6 Quintilie, V Quintile. 97, 3 nihilo mūdius. —, 6 ploxemio. —, 7 defensus.

- 97, 8 meientis, V megentis.
- 99, 10 comîcte: G comicte, O comitte.
- 102, 1 ab amico, V ab antiquo.
- 104, 4 mostra, V monstra.
- 105, 1 pipleum, V pipileium.
  - -, 2 furcillis, V furcilis.
- 106, 1 ipse, V esse.
- 112, 1  $h\tilde{o}q$ ; (= homoque), V homo. 113, 3 millia. 115, 6 hirperboreas.
- 115, 8 mentula: G mentulla, O mencula.
- 116, 2 batade, V batriade. —, 8 afflixus; suplicium.

Auch hier sind unter den werthvollen Lesarten des cod. Meinige, die ihren Ursprung schwerlich dem Scharfsinn eines Interpolators verdanken, so neptūnus 31, 3; thunīd 31, 5; amore 35, 12; nostra 58, 1; thasus 63, 28; thyiadas 64, 391; uvidulum 66, 63; qui tu istec 67, 37; alii 68, 50; extrema 76, 18; illa 80, 8; hinsidias 84, 2; omentum 90, 6; pipleum 105, 1; batiade 116, 2. Damit vergleiche man die Interpolationen in G und O, so 90, 6 omne tum, quintum; 99, 10 comitte; 102, 1 ab antiquo; 66, 71 parce; 67, 37 quid tu iste; 72, 2 per me, prime; 76, 18 extremo; 76, 26 proprietate; 89, 4 mater; 62, 58 cura; 64, 176 requisisset; 64, 213 egens; 64, 298 divi.

Diese Stellen beweisen zur Genüge, dass der cod. M nicht nur wegen seiner Doppellesarten, sondern auch deshalb volle Beachtung verdient, weil er auch sonst vielfach die ursprüngliche Lesart getreuer überliefert hat als die anderen Handschriften. Wir werden künftig die Aussagen dieses Zeugen beachten müssen. Ein neues Aussehen erhält der Text des Catull freilich auch nach Benutzung von M so wenig, wie die Verwerthung des cod. O eine Umgestaltung desselben herbeigeführt hat. Da alle unsere Handschriften auf eine gemeinsame Quelle zurückgehen, ist dies ausgeschlossen. Aber an mancher Stelle wird die gute Lesart, die wir bisher nur aus stark interpolirten Handschriften kannten, durch M bestätigt oder aus unverdienter Vergessenheit hervorgezogen. Hierher gehören namentlich 68, 11 Manli; 77, 4 mi; 35, 12 amere; 67, 37 qui; 68, 50 alli; 68, 151 vostrum; 76, 18 extrema; 106, 1 ipse, und das Zeichen bei 68, 40.

Berlin.

K. P. SCHULZE.

## KAISERLICHE TEMPELVERWALTUNG IN AEGYPTEN.

Der Jupiter-Capitolinus-Tempel in Arsinoë stand nach Ausweis der 'Tempelrechnungen' unter der Leitung des ἐπιμελητής und ἀφχιεφεύς, dem durch Decret der Curie die ἐπιμέλεια τῶν καθηκόντων τῷ . . . Διὶ Καπιτωλίφ übertragen war. Dieser Epimelet, ein Römer — die beiden mit Namen genannten sind Αὐρήλιοι — hatte sich in seiner Amtsführung nach den Besehlen des kaiserlichen ἐπίτφοπος τῶν οὐσιαχῶν zu richten. Zur klareren Auffassung der Stellung dieses letzteren und seiner Bedeutung für die Verwaltung des Tempels tragen zwei mir inzwischen bekannt gewordene Urkunden bei, durch die mir zugleich eine wichtige Aenderung in der Interpretirung der 'Tempelrechnungen' nahe gelegt worden ist. In jenem Brief, in dem die Curie der Stadt dem neuerwählten Epimeleten seine Wahl mittheilte, hiess es (Tempelr. p. V Z. 5 ff.):

5 Εἰς ἐπιμ[έλεια]ν τῶν προσηκόντων τῷ πα[τ(ρώφ)] ἡμεῖν ઝεῷ Διεὶ Κα[πι]τωλίωι εἰλάμεθα σέ. Ἰν' οὖν [εἰ]δῆς φίλτατε κα[ὶ] μετὰ πάσης πίστεως καὶ ἐ[π]ιμελεί ας ἔχῃ τ[ῶν ἐ]νκεχειρισμένων, πρὸ ὀφθαλμῶν θέμενος [τ]ὰ κελευσθέντα ὑπὸ Αὐρη[λίου] Ἰταλικοῦ

10 τοῦ κρατίστ[ο]υ ἐπιτρόπου τῶν οὐσιακῶ[ν], διαδεχομ(ένψ)
[τὴ]ν ἀρχιερ[ωσ]ύνην ἐπιστέλλομεν σοί.

Den Schluss übersetzte ich: 'Dir, als dem Nachfolger im Oberpriesteramt theilen wir es mit'. Die folgenden Urkunden werden zeigen, dass statt διαδεχομ(ένω) vielmehr διαδεχομ(ένου) zu lesen ist, wodurch der Procurator Aur. Italicus den Titel eines διαδεχόμενος την άρχιερωσύνην erhält.

Die erste Urkunde ist ein Papyrus der Bibliothèque Nationale zu Paris, den ich im Sommer 1887 daselbst aus zwei Fragmenten zusammengesetzt und gelesen habe. Er gehört zu der werthvollen Papyrussammlung, die kürzlich aus dem oberaegyptischen Achmim, dem alten Panopolis, in die Bibliothèque gelangte. Kurz erwähnt habe ich ihn schon bei der Behandlung der litterarischen Texte dieser Sammlung.<sup>1</sup>). Folgendes lese ich auf dem Blatt<sup>2</sup>);

Κλαύδιος Διόγνητος ἐπίτροπος Σεβαστοῦ διαδεχόμενος τὴν ἀρχι[ερ]ωσύνην στρα(τηγῷ) Πανοπολ(ίτου) χαίρειν.

Πανοπολ(ίτου) χαίρειν.

Αντίγραφα ἐπιστολών δύο γραφεισών μοι

ύπὸ Σατουρνίνου ταβουλαρίου τῆς ἀρχιερωσύνης περὶ Πεχύσιος Ψενθερμού[θ]ου ἱερέως διαγρά-

10 ψαντος τιμήν στολιστείας έν [5] ε καὶ προσ(διαγραφομένους?) καὶ

Αρεμίφιος Σισόϊτος ໂερέως δ[ια]γράψαντος τιμην ετέρας στολιστείας εν δραχμαϊς έχατον καὶ
προσ(διαγραφομένοις?) Μητιόχω οἰχονόμω τοῦ χυρίου ημών
θειοτάτου Αὐτοχράτορος Σεου[ή]ρου Περτίναχος

15 | | | | | | | . ς ὑπέταξά μου τοῖς γράμμασιν. ) Σὺ φρόντισον σὺν τῷ βασιλ(ιχῷ) γρ(αμματεῖ) τὰς τάξεις προχηρῦξαι, κᾶν μηδεὶς

πλέ[ον] δῷ, παραδοῦναι αὐτοῖς, μ[η] μέντοι ἐλάττονος [τ]ης συντιμήσεως μηδ[ἐ τ]ης ἄλλοτε εἰσενεχθείσ(ης) ὁ ὑπὲρ τῶν τάξεων τιμης. Ἐρρ(ῶσθαί) σε εὕχομ(αι).

20 ∠ε// Παχών x9. Καὶ ὑπετάγησαν αἱ τοῦ ταβουλ(αρίου) ἐπιστολ(αὶ) ἐπὶ τοῦ [ε]- Παχώ(ν) x9. [Ε]τέρας:

[Κλα]ύδιος Διόγνη[τος ἐπίτροπος Σεβαστοῦ] δια- .
[δεχόμενος τὴν ἀρχιερωσύνην στρα(τηγῷ) Παν]οπ(ολίτου) χαίρ(ειν).

Es sind das von Z. 3 an die Abschristen zweier Briese des Claud. Diognetos, des procurator Augusti und διαδεχόμενος την άρχιερω-σύνην, die dieser im sünsten Jahre des Kaisers Sept. Severus an den

5

<sup>1) &#</sup>x27;Die Achmim-Papyri in der Bibliothèque Nationale zu Paris' in den Sitzungsber. d. kgl. preuss. Academie d. Wiss. 1887 S. 807 ff.

<sup>2)</sup> Accente, Spiritus, Interpunction u. s. w., die hier wie immer in den cursiven Urkunden sehlen, sind von mir wie gewöhnlich hinzugesügt.

Pap. γραμμασι<sup>ν</sup>.
 Pap. νεχθεις.

Strategen des panopolitanischen Gaues gerichtet hat. Den ersteren, der vollständig erhalten ist, fasse ich folgendermassen auf: Zwei Stellen von Stolisten, d. h. von Priestern, die das Vorrecht haben, die Götterbilder zu bekleiden 1), sind im Panopolitanischen vacant geworden und sind daher von neuem zu vergeben. Zwei aegyptische Priester haben sich für diese Posten — τάξεις — gemeldet und haben bereits je 100 Drachmen mitsammt den üblichen Zuschlägen<sup>2</sup>) an den olnovóµog des Kaisers angezahlt.<sup>2</sup>) Hiervon ist dem procurator Augusti, der zugleich διαδεχόμενος την άρχιερωσύνην ist, von dem tabularius der άρχιερωσύνη brieslich Mittheilung gemacht worden, worauf er nun dem Strategen des betreffenden Gaues unter Beifügung der Copien der beiden Briefe des tabularius — in unserer Abschrift sind sie nicht nochmals abgeschrieben (vgl. Z. 20 ff.) — den Befehl ertheilt, zusammen mit dem βασιλικός γραμματεύς jene Posten auf dem Wege der Versteigerung zu vergeben ( $\pi \varrho o \varkappa \eta \varrho \tilde{v} \xi \alpha \iota$ ). Bei gleichem Angebot sollen jene, scheint es, das Vorkaufsrecht haben, jedoch sollen ihnen die beiden Stellen nicht unter dem amtlich abgeschätzten Werth (ovτίμησις), noch unter dem zu anderen Zeiten erzielten Preise vergeben werden.

Das sind überraschende Nachrichten, die ein ganz neues Licht auf die Stellung des Kaisers zur Tempelverwaltung werfen. Die Priestertliümer wurden also in Aegypten auf Besehl der Procu-

<sup>1)</sup> In der Aufzählung der Priester im Decret von Rosette (C. I. Gr. 4697 Z. 6 ff.) werden die Stolisten an dritter Stelle genannt: οἱ ἀρχιερεῖς καὶ προφῆται καὶ οἱ εἰς τὸ ἄδυτον εἰ[σ]πορευόμενοι πρὸς τὸν στολισμὸν τῶν ઉτολισμὸν τῶν δεῶν κτλ.; vgl. Decret von Canopus Z. 4. Innerhalb dieser Klasse gab es verschiedene Rangstufen. So erscheint ein ἀρχιστολιστής bei Lepsius Denkm. VI graec. n. 2, ein πρωτοστολιστής ibid. n. 292 = C. I. Gr. 4945 (aus dem 5. Jahrh. n. Chr.).

<sup>2)</sup> Zu den beiden προς in Z. 10 und 13 muss etwas hinzuergänzt werden, wiewohl sie weder durch Ueberstellung eines Buchstaben noch eines Striches als abgekürzte Worte graphisch charakterisirt sind. Wir sind dazu um so eher befugt, als auch die Schreibung εἰσενεχθεις in Z. 19 dieselbe Eigenthümlichkeit zeigt. Ich schlage die Ergänzung προσ(διαγραφομένοις) vor, indem ich an folgende aus den Ostraka mir bekannte Quittungsformel denke: διέγραψεν ὁ δεῖνα δραχμάς Χ καὶ τὰ προσδια(γραφόμενα). Woſūr diese Zuschläge erhoben wurden, erfahren wir nicht: es liegt am nāchsten, an Schreibergebühren oder dgl. zu denken.

<sup>3)</sup> Für die Construction διαγράφειν έν δραχμαϊς statt δ. δραχμάς weiss ich keine Parallele.

ratoren für kaiserliche Rechnung verauctionirt! Im römischen Sacralwesen dürfte man sich vergeblich nach einem Analogon hierzu umsehen. Es ist das vielmehr ein auf Aegypten beschränktes königliches Recht, das die Caesaren wie so manches andere von den Ptolemaeern ererbt haben.')

Die zweite Urkunde, die ich für den Titel διαδεχόμενος την άρχιερωσύνην anzuführen habe, ist eine bekannte Inschrift aus Kalabsche, dem alten Talmis in Nubien. Ich setze sie vollständig hierher, da der Wortlaut am besten lehrt; auch kann ich nach der noch unbenutzten Reproduction der Inschrift in Lepsius' Denkmälern' VI n. 379 gegenüber der Publication im C. I. Gr. 5069 einen reineren Text bieten. Ich lese nach Lepsius' Facsimile:

Αὐρήλ(ιος) Βησαρίων δ καὶ Αμμώνιος στρ(ατηγός) 'Ομβ(ίτου) Έλεφ(αντίνης). Τοῦ κρατ(ίστου) Μύρωνος δια-

δεχομέν(ου) την ἀρχιερωσύνην, δι' ὧν μοι ἔγραψ(ε),
κελεύσαντος πάντας τοὺς χοίρους ἐξελασθηναι
δ ἀπὸ ἱεροῦ χώμης²) Τάλμεως τῆς ιβ σχοῖ (— Δωδεκασχοίνου),²) παραγγέλλε-

<sup>1)</sup> Auch die römischen Priester und ihre Apparitoren sahlten zwar pro introitu, aber nicht an den Kaiser, sondern an die betreffende Tempelkasse; vgl. Mommsen R. St.-R. 12 344 A. 3 und II2 63. Wenn Kaiser Gaius die Priesterstellen an dem seiner eigenen Gottheit auf dem Palatin errichteten Tempel an die reichsten Leute Roms vergab und sie dafür viele Millionen Sesterzen an das Aerarium zahlen liess, so war das eben eine Extravaganz dieses Kaisers, durch die die Regel nur bestätigt wird. Wie Gains hier an die Stelle des Gottes tritt, so das Aerarium an die Stelle der Tempelkasse. — Dass dagegen den Ptolemaeern das Recht zustand, von den Priestern, die sie ja auch einführten (vgl. Decret von Canopus, hierogl. Theil Z. 34), Eintrittsgelder zu erheben, zeigt die Inschrift von Rosette, die uns für denjenigen Theil der kgl. Kasse, in den dieselben abgeführt wurden, den Namen 'zd zakeszazóz' überliesert (C. I. Gr. 4697 Z. 16). Die demotische Uebersetzung dieser Stelle spricht deutlicher von den Geldern, die gezahlt wurden 'um Priester zu werden' (vgl. Revillout Chrestomathie démotique p. 17). Dass diese Eintrittsgelder auch in ptolemaeischer Zeit auf die Weise vom Könige erhoben wurden, dass er die Priesterthümer versteigerte, legen mir mehrere noch unpublicirte Urkunden jener Zeit nahe, in denen ausdräcklich vom 'Verkauf' einzelner Priesterthümer durch den König die Rede ist.

<sup>2)</sup> C. iegozwung, falsch.

<sup>3)</sup> Bisher wurde hier gelesen της ιβ του Χοι(άκ) --- 'am 12. Cholak'. Die richtige Lesung 'της Δωσεκασχούνου' ist insofern nicht ohne Interesse, als hier der Name Δωσεκάσχουνος, der uns sonst nur sus Ptolemacus IV 5

ται πᾶσι τοῖς χεκτημένοις χοίφους τούτους ἐξελάσαι ἐντὸς πέντε καὶ δέκα ἡμερῶν ἀπὸ τῆς προκειμένης κώμης, πρὸ ὀφθαλμῶν ἔχουσι τὰ περὶ τούτου
κελευσθέντα πρὸς τὸ δύνασθαι τὰ περὶ τὰ ἱερὰ θρήσ10 κια κατὰ τὰ νενομισμένα γείνεσθαι.

|||| τῶν κυρίων ἡμῶν |||||||| Σεβαστῶν.

Der Mann, auf dessen Besehl hin der Stratege den Bewohnern von Talmis die Weisung gieht, die Schweine von dem Tempel des Dorses sortzutreiben, damit der Gottesdienst nicht gestört werde, führt in der Inschrist zwar nur den Titel & xoátiotog, d. h. vir egregius. Dieser Titel war jedoch in jener Zeit den Procuratoren so eigenthümlich, dass man dieselben häusig schlankweg als viri egregii bezeichnete; vgl. O. Hirschseld Röm. Verw.-Gesch. S. 272 ff.

überliefert ist — Herod. II 29 sagt nur: 'σχοίνοι δὲ δυώδεκά εἰσι οὖτοι τοὺς θεί τούτω τῷ τρόπω διεχπλώσαι', gebraucht es also noch nicht als Eigennamen — meines Wissens zum ersten Mal inschriftlich bezeugt wird. Ueber die staatsrechtliche Stellung dieses Landstriches hat zuletzt Mommsen R. G. V S. 594 ff. gesprochen. Mommsen hebt mit Recht hervor, dass er niemals als Nomos eingerichtet war. Wenn er aber ausführt, dass er auch nie ein Theil Aegyptens, sondern sozusagen Reichsland gewesen sei, so kann ich dem auf Grund der nationalen Ueberlieserung nicht beistimmen. Ich beziehe mich auf aegyptische Denkmäler, die in nichtaegyptologischen Kreisen noch nicht bekannt sein dürften, die es daher an dieser Stelle anzuführen sich verlohnt. H. Brugsch hat in seinem verdienstvollen Dictionnaire géographique de l'ancien Egypte p. 841 ff. mehrere aegyptische Inschristen zusammengestellt, aus denen hervorgeht, dass das gesammte Zwölsmeilenland als Tempelgut der Isis von Philae betrachtet wurde. Das zeigen für die ptolemaeische Zeit Inschriften aus der Zeit des Ergamenes und Philometor I, für die römische eine Inschrift aus der Zeit des Tiberius. Diese Herrscher erneuern in diesen Inschriften die Schenkung des Dodekaschoinos an die Isis, 'gleichwie es gethan haben die königlichen Vorfahren'. In der Inschrift des Tiberius heisst es z. B., er schenke der Isis '12 Meilen im Westen, 12 Meilen im Osten, im Ganzen 24 Meilen von Takomso bis Syene' - das ist eben der Audszászeswos - und zwar, wie es in anderen Inschriften heisst, 'mit allem was dazu gehört', 'mit allen ihren Steinen (d. h. Steinbrüchen)', 'mit allen ihren Rindern, allen Kühen, allen Fischen, Vögeln' u. s. w. Dies ist der Grund, weshalb der Dodekaschoinos nicht als eigener Nomos eingerichtet werden konnte. Die obige griechische Inschrift zeigt, dass dieser Landstrich vielmehr unter der Aufsicht des Strategen des Gaues von Ombos und Elephantine stand, zu dem er ja auch gehörte. Daher wendet sich Myron an den Strategen dieses Gaues, wenn er einen Besehl in Betrest des Tempels von Talmis erlassen will.

<sup>1)</sup> Datum und Kaisername sind ausradirt. Es können nur die Philippe hier gestanden haben, wie schon Letronne gesehen hat.

Wir sind daher berechtigt, den Myron für einen procurator Augusti zu halten. Auch er führt wieder den Titel δ διαδεχόμενος την ἀρχιερωσύνην! Vielleicht hat man von den beiden ihm zukommenden Titeln, procurator und διαδεχόμενος, deshalb nur den letzteren hier erwähnt, weil er den Besehl an den Strategen nicht in seiner Eigenschaft als Procurator, d. h. als Finanzbeamter, sondern kraft seiner sacralen Stellung als Vertreter des Oberpriesters, als diaδεχόμενος, ertheilt hat (vgl. unten).

Nach den angesührten Beispielen wird man nicht im Zweisel darüber sein können, dass in den 'Arsinoitischen Tempelrechnungen' a. a. O. zu lesen ist: 'Αὐρη[λίου] Ἰταλικοῦ τοῦ κρατίστ[ο]υ έπιτρόπου τῶν οὐσιακῶ[ν], διαδεχομ(ένου) [τὴ]ν ἀρχιερ[ωσ]ύ- $\nu\eta\nu$ '. Jetzt füllt sich auch wie von selbst die Lücke auf p. VII 25-26 der Tempelrechnungen, die ich früher unergänzt lassen musste. Es ist daselbst zu lesen:

- 24 [... Ἐπιδημήσαν]τος τοῦ χρατίστου ἐπ[ιτρόπου]
- [τῶν οὐσιακῶ]ν Αὐρηλίου Ἰταλικοῦ [διαδεχομ(ένου)]
- [την άρχιερωσύν]ην.

Die Schriftspuren vor  $\eta \nu$  in Z. 26 sind deutlich die Reste eines  $\nu$ . Wir kennen jetzt also drei kaiserliche Procuratoren, die zugleich als διαδεχόμενοι την άρχιερωσύνην in die Tempelverwaltung

eingrissen. Es sind:

- 1) Αὐρήλιος Ἰταλικός, δ κράτιστος ἐπίτροπος τῶν οὐσιακῶν, im 23. Jahre des Caracalla thätig in Arsinoë.
- 2) Κλαύδιος Διόγνητος, ἐπίτροπος Σεβαστοῦ, im 5. Jahre des Severus thätig in Panopolis.
- 3) ὁ κράτιστος Μύρων, in der Zeit der Philippe thätig in Talmis.

Was bedeutet nun dieser Titel 'διαδεχόμενος την άρχιερω- $\sigma \dot{\nu} \nu \eta \nu$ ? Nach dem gewöhnlichen Sprachgebrauch müsste er den bezeichnen, der als Nachsolger die άρχιερωσύνη sührt oder übernimmt. Diese Deutung ist hier jedoch ganz unmöglich, wie sich aus dem Weiteren ergeben wird. Der Begriff des 'Nachfolgers' ist hier nicht am Platz. Wir stehen wieder einmal einem schwer verständlichen Terminus technicus der hellenistischen Kanzleisprache gegenüber. Es sei gleich hier erwähnt, dass in dieser auch sonst διαδέχεσθαι 'etwas übernehmen' bedeuten kann, ohne dass an eine Nachsolge dabei gedacht wird; vgl. Papyr. Taurin. I 4, 4: 'nal τοῦ Απολλωνίου διαδεξαμένου ύπες τοῦ Αρμάιος την κρίσιν. Hier nimmt Apollonios an Stelle des Harmais den Process auf sich; vgl. unten die Bemerkung über διάδοχος.

Mir sind drei Stellen bekannt, an denen diadexóµevoç entsprechend den hier in Frage stehenden titular gebraucht wird. Die erste findet sich in einem Papyrus der Berliner Faijūmsammlung, der bereits von Mommsen publicirt worden ist (Études archéologiques et historiques dédiées à M. le Dr. C. Leemans, Leide 1885 p. 19). Der Eingang der Urkunde lautet:

Εὐδώρψ στρ(ατηγῷ) Αρσι(νοϊτῶν) Θεμίσ[του κ]αὶ Πολ(έ-μωνος) μερίδων

παρὰ 'Οννώφρεως 'Ορσενούφεως καὶ Πανεσνέως Όρσείους καὶ Πάχεως Χνούβεως τῶν η καὶ τῶν λοιπ(ῶν) πρεσβ(υτέρων) διαδεχομ(ένων) καὶ τὰ κατὰ τὴν κωμογρ(αμματείαν)¹) κώ(μης) Μούχεως

5 γραφή πρεσβ(υτέρων) καὶ ἀρχεφόδων καὶ ἄλλων δημοσίων πρὸς τὸ εἰσιὸ(ν) κβ Αντωνίνου Καίσαρος τοῦ κυρίου.

Es ist das eine Liste der πρεσβύτεροι, ἀρχέφοδοι und anderer Beamter<sup>2</sup>) des Dorfes Muchis, eingereicht an den Strategen von 'den Dreien und den anderen Presbytern, die auch die Geschäfte innerhalb des Amtsbezirks des κωμογραμματεύς führen'. Dass diese Erklärung, die abweichend von dem Herausgeber das diaδεχομένων mit τὰ κατὰ τὶν κωμογρ(αμματείαν) verbindet, die richtige ist, wird durch die zweite hier anzuführende Stelle wohl ausser Frage gestellt. In Nr. IV Col. II Z. 5 ff. der 'Actenstücke aus der königl. Bank von Theben's) lese ich jetzt, indem ich mit dem  $\tau \dot{\alpha}$   $\times \alpha \tau \dot{\alpha}$  eine mir damals sehr schmerzliche Lücke meiner Publication ausfülle: Διονυσίωι τωι διαδεχομένωι τὰ κατά τὴν In βαρχίαν. Ueber die Stellung dieses Dionysios habe ich auf S. 25 der gedachten Publication ausführlich gesprochen. Nachdem die Lesung nun endlich festgestellt ist, wird man in ihm keinen Anderen erkennen dürsen als den 'der die Geschäste innerhalb der Thebarchie, d. h. des Amtsgebietes des Thebarchen führt'.

<sup>1)</sup> Diese Auflösung ist der damals von mir vorgeschlagenen κωμογο(αφίαν) vorzuziehen.

<sup>2)</sup> Mit den δημόσιοι sind nicht, wie Mommsen glaubt, δημόσιοι γεωργοί gemeint, sondern Männer in öffentlicher Stellung, Beamte. Das zeigt ein zweites Fragment, das ich inzwischen zu dem obigen hinzugefunden habe, auf dem nach den άρχέφοδοι die φύλαχες des Dorfes aufgezählt werden.

<sup>3)</sup> Abhandl. der kgl. Acad. d. Wiss. 1856.

Da nun nach Ausweis dieser Actenstücke damals ein Anderer als Dionysios Thebarch war, nämlich ein gewisser Demetrios, dem Dionysios untergeordnet ist, so wird man in dem διαδεχόμενος τὰ κατὰ τὴν θηβαρχίαν wohl den Stellvertreter, den nächsten Untergebenen des Thebarchen zu erkennen haben. Diese Bedeutung passt auch für jene Liste vom Dorfe Muchis. Wir haben danach anzunehmen, dass dies Collegium der Presbyter in Stellvertretung des κωμογραμματεύς und zu seinem Bureau gewissermassen gehörig bei der Verwaltung des Dorfes mit thätig war. Dieser Zug von dörfischer Selbstverwaltung, der uns in dieser Betheiligung der Presbyter an den Amtsgeschäften des κωμογραμματεύς entgegentritt, ist uns übrigens ein willkommener Beitrag zu unserer Kenntniss der Komenverfassung.

Für die Richtigkeit der obigen Aussaung des deadezouerog bürgt endlich drittens ein Papyrus des Vaticans'), verglichen mit dem Leydener Papyrus B.2) In dem ersten heisst es Z. 24: ἀνακαλέσαθαι δὲ 'Αμ[ω]σιν') τὸν διαδεχόμενον αὐτόν. Das αὐτὸν weist auf den vorher genannten Yerrang zurück. Wenn wir nun im Leydener Papyrus B Col. III 10 ff. lesen 'δμοίως δὲ καὶ Ψινταέους τοῦ ἐπιστάτου καὶ Αμώσιος τοῦ παρ' αὐτοῦ', so gewinnen wir die Gleichung: ὁ διαδεχόμενός τινα - ὁ παρ' αὐτοῦ (so schon richtig Leemans a. a. O.). Letzteres bezeichnet nun aber, wie allgemein feststeht, den nächsten Untergebenen. Hiernach stehe ich nicht an, unsere διαδεχόμενοι sprachlich mit den διάδοχοι der ptolemaeischen Papyri zu vergleichen. Schon A. Peyron (Papyri Graeci R. Taur. Mus. Aeg. I S. 56 ff.) hat aus diesen sowie den LXX und Philo erhärtet, dass hier das titular gebrauchte διάδοχος nicht den 'Nachsolger' irgend Jemandes bezeichnet, sondern die ersten Untergebenen, die ersten Diener des Königs. Nur kann ich ihm nicht beistimmen, wenn er a. a. O. S. 75 unter den οἱ περὶ αὐλὴν διάδοχοι der Papyri die 'dignitate proximi ab Aulicis seu Aulici secundi ordinis' versteht; das musste οἱ τῶν  $\pi ε ρ ι$   $α \dot υ λ \dot η ν$   $δ ι \dot α δ ο χοι$  heissen. Es sind das vielmehr — ursprüng-

<sup>1)</sup> Vgl. Mai Auctores classici V p. 602.

<sup>2)</sup> C. Leemans Papyri graeci Mus. R. Lugduni-Betavi I (1843) p. 10 ff.

<sup>3)</sup> Mai las ἀμ(είβ)ειν. B. Peyron in den Memorie della R. Acoad. d. scienze d. Torino Ser. II 3 (1841) p. 99 vermuthete μμ[ω]σιν. Die Richtigkeit dieser Coniectur zeigte mir das Original.

lich — am Hof thätige höchste Diener des Königs, etwa die königlichen Oberhofbeamten. 1)

Wir haben danach unsere διαδεχόμενοι την ἀρχιερωσύνην als die dem ἀρχιερεύς zunächst Unterstellten aufzusassen. Wer war nun aber dieser ἀρχιερεύς? An die Oberpriester der einzelnen Localtempel in Talmis, Panopolis und Arsinoë kann nicht gedacht werden. Dann würde ja der Aurelius Italicus unter dem arsinoitischen Oberpriester stehen, der doch gerade ermahnt wird, sich nach den Besehlen Jenes zu richten. Man wird nicht sehl gehen, wenn man unter der ἀρχιερωσύνη unserer Titel das grosse Oberpriesterthum des 'ἀρχιερωσύνη unserer Titel das grosse Oberpriesterthum des 'ἀρχιερωσύνην unserer Titel das grosse Oberpriesterthum des 'ἀρχιερωσύνην aind danach die in den verschiedenen Nomen der χώρα in Stellvertretung thätigen Unterbeamten dieses in Alexandria residirenden ἀρχιερεύς.

Es ist nun gewiss kein Zusall, dass die drei uns bekannten διαδεχόμενοι zugleich procuratores sind; es liegt vielmehr nahe anzunehmen, dass umgekehrt ihre Procuratur sie erst zur Uebernahme der Stellvertretung des Oberpriesters von Alexandria qualificirte. Dies wird um so sicherer, wenn wir erfahren, dass dieser Oberpriester selbst ebenfalls zugleich eine Procuratur bekleidete, und zwar eine im Rang höher stehende. Jener alexandrinische Oberpriester war nämlich zugleich 'Idiologus'! Dieses merkwürdige Factum hat sich mir aus einem kürzlich von Prof. Hartel') publicirten Papyrusfragment der Sammlung Erzherzog Rainer durch eine vom Herausgeber abweichende Aussasung der Urkunde ergeben. Dieser vom Jahre 231 n. Chr. datirte Text lautet, soweit er mitgetheilt worden ist:

5 δηλουμεν μηδέν δεῖν ἀνῆ[κον σ]ημᾶναί ποτε τῆ τοῦ ἰδιολόγου κ[αὶ]
[ἀρχ]ιερέως ἐπιτροπ(είρ) τοῦ ὄντος μηνὸς Τῦ[βι]
[τοῦ ἐν]εστιῦτος ιγζ, μηδένα δὲ τῶν ἱερέω[ν]
[ῆ] ἱερωμένων ἐνκαταλελοιπέναι τὰς
10 [θρ]ησκείας.

<sup>1)</sup> Dies hat nichts zu thun mit dem militärischen Titel 'diadozoi', womit bei Arrian Anab. VII 12, 4 die 'Nachfolger', die Ersatztruppen bezeichnet werden, die Antipater dem Alexander nachschicken soll. So z. B. Lumbroso Recherches sur l'économie pol. d. Lagid. p. 195.

<sup>2) &#</sup>x27;Ueber die griech. Papyri Erzh. Rainer', Vortrag in d. kais. Acad. d. Wiss. März 1886 S. 70.

601

Es steht das in einem Inspectionsbericht von Subalternen an den βασιλικός γραμματεύς Ήρακλεοπολίτου 'über das Wohlbefinden der Priesterschaften'. Wenn ich Hartel recht verstehe, sieht er in dem Idiologus und dem ἀρχιερεύς des Papyrus zwei verschiedene Personen. Mir scheint jedoch nur von einem έπίτροπος die Rede zu sein, der zugleich ἰδιόλογος und ἀρχιερεύς ist. Denn erstens ware sprachlich in dem anderen Falle x[aì τοῦ ἀρχ]ιε- $\varrho \dot{\epsilon} \omega \varsigma$  zu erwarten; für die Ergänzung des  $\tau o \tilde{v}$  ist aber offenbar kein Platz. Zweitens kann doch nicht der ἀρχιερεύς als solcher 'ἐπίτροπος', d. h. procurator genannt werden, sondern nur, wenn er eben eine Procuratur daneben bekleidet, wie z. B. die des Idiologus.

Fassen wir nun das gesammte hier vorgebrachte Material zusammen, so ergiebt sich Folgendes für die Verwaltung der Tempel Aegyptens in der Kaiserzeit: An der Spitze der sämmtlichen Tempel Alexandrias und Aegyptens steht der für die hadrianische Zeit überlieferte 'άρχιερεὺς 'Αλεξανδρείας καὶ Αἰγύπτου πάσης'. Dieser vertritt für Aegypten, wie Mommsen R. G. V S. 558 u. 569 hervorhebt, die Stelle der Sacerdotes der Provinzen, allerdings mit dem Unterschiede, dass für Aegypten eine Repräsentation autonomer Gemeinden, wie es für die anderen Provinzen der vom άρχιερεύς geleitete Landtag war, nicht existirte. Der alexandrinische Oberpriester hatte, wie in seinem Titel liegt, offenbar die Aufsicht über die Verwaltung der Tempel des gesammten Landes. Diese Centralisirung des Cultus scheint mir in Aegypten erst unter dem Principat eingeführt zu sein. Hartel glaubt a. a. O. vielmehr, und das scheint die herrschende Meinung zu sein, dass die Römer sie von den Ptolemaeern übernommen hätten. Zu dieser Annahme scheint mir jedoch kein Anhaltspunkt vorzuliegen. Weder in dem Decret von Canopus noch in dem von Rosette wird ein höchster Vertreter der Priesterschaften des Landes erwähnt¹); in beiden Fällen wird das Decret vielmehr verfasst von den 'apxiepeig (das sind die Oberpriester der einzelnen Localtempel) καὶ προφήται καὶ οἱ εἰς τὸ ἄδυτον εἰσπορευόμενοι πρὸς τὸν στολισμὸν τών θεών καὶ πτεροφόροι καὶ ίερογραμματείς καὶ οἱ άλλοι

<sup>1)</sup> Dass diese Decrete nicht nur nach dem Regierungsjahr des Königs, sondern auch nach dem eponymen Alexanderpriester datirt sind, wie alle derartigen Urkunden dieser Zeit, gehört natürlich nicht hierher.

ίερεῖς' κτλ.1) Die Vertreter der gesammten Priesterschaft des Landes sind also versammelt, sie decretiren, und doch wird kein vorsitzender, kein leitender höchster Oberpriester erwähnt! - Man pslegt den Alexanderpriester als das Haupt der ptolemaeischen Hierarchie zu betrachten, dessen Machtspruch die übrigen Priesterschaften zu gehorchen gehabt hätten. So führt Hartel hierfür an, wohl mit Bezug auf das Decret von Rosette, die Priesterschaften Aegyptens hätten zur Zeit der Ptolemaeer jährlich ihre Gesandten zu dem Oberpriester Alexanders und der Ptolemaeer entsendet. Aber wenn in dem genannten Decret Z. 17 gesagt wird aneluger (scil. der König) δὲ καὶ τοὺς ἐκ τῶν ἱερῶν ἐθνῶν τοῦ κατ' ένιαυτὸν εἰς 'Αλεξάνδρειαν κατάπλου', so ist damit nicht gesagt, dass sie zum Alexanderpriester ziehen müssen, vielmehr geht es, wie Lepsius 'das Decret von Kanopos' S. 15 richtig bemerkt, darauf, dass die Vertreter der Priesterschaften jährlich dem Könige persönlich in Alexandria zum Geburtstage gratuliren mussten. Dieser Alexanderpriester darf ganz gewiss nicht, wie das allgemein geschieht (vgl. auch Mommsen R. G. V S. 568 A. 1), dem oben genannten άρχιερείς Άλεξανδρείας καὶ Αἰγύπτου πάσης gleich gestellt werden, da er eben nur ein legede Alegardgelag ist. Denn stimmt man der von Mommsen a. a. O. vorgeschlagenen Identissicirung des Alexanderpriesters mit dem bei Straho XVII p. 797 erwähnten  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \eta \zeta$  bei, so ist auch der Alexanderpriester, wie jener  $\xi \xi \eta \gamma \eta \tau \dot{\eta} \varsigma$ , ein speciell städtischer Beamter Alexandrias, dessen Competenz über das Weichbild dieser Stadt ebensowenig hinausgeht wie die der übrigen von Strabo a. O. genannten ἐπιχώριοι άρχοντες, des ύπομνηματογράφος, des άρχιδικαστής<sup>2</sup>) und des νυκτερινός στρατηγός. Der Alexanderpriester ist nichts weiter als eben der Priester des Alexander als des Localgottes von Alexandria, mit dessen Cult der der consecrirten Ptolemaeer als der σύννασε Geoi eben so verbunden ist, wie er es allerorten in Aegypten mit dem des Localgottes ist.3) An der Verkennung der Stellung dieses

<sup>1)</sup> So im Decret von Rosette C. I. Gr. 4697 Z. 6 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Wilchen Observationes ad historiam Aegypti prov. Rom. Berlin 1855 p. 9 ff.

<sup>3)</sup> Dies versuchte ich in dieser Zeitschrift XXII S. 1 ff. darzulegen. Durch eine kürzlich gefundene griechische luschrift von Elephantine, über die ich in der Archaeologischen Gesellschaft in der Sitzung vom 3. Juli 1888 berichtete, werden die Resultate dieser Untersuchungen völlig bestätigt. — Nachträglich

Priesters — vgl. auch Marquardt R. St.-V. I<sup>2</sup> S. 505 A. 6 — ist Letronne Schuld, der auf Grund seiner Behandlung der Obeliskeninschrift von Philae die irrige Ansicht verbreitet hat, der Alexanderpriester habe über die sämmtlichen Priesterschaften Aegyptens eine Controlle und über ihre Publicationen eine Censur ausgeübt. Dass diese Auffassung nur aus einer falschen Ergänzung der Obeliskeninschrift von Philae resultirt und daher mit derselben in allen Punkten fällt, ist in dieser Zeitschrift XXII S. 1 ff. nachgewiesen worden. Es fehlt somit jeder Anlass, den Alexanderpriester mit jenem άρχιερεύς 'Αλεξανδρείας καὶ Αἰγύπτου πάσης zu vergleichen oder gar zu identisieren. — Es ist wohl daran gedacht worden, zwischen beiden Institutionen auch insofern eine Continuität aufzustellen, als der ἀρχιερεύς Aegyptens offenbar dem Kaisercultus vorstand, dieser aber in Aegypten den Ptolemaeercultus ersetzte, als dessen höchsten Leiter man eben den Alexanderpriester auffasste. Der dem Alexanderpriester unterstehende Cultus ist jedoch in dieser Hinsicht nicht in höherem Grade mit jener ἀρχιερωσύνη zu vergleichen als jeder beliebige andere Cultus einer aegyptischen Stadt in ptolemaeischer Zeit, da eben an allen Orten Aegyptens der Ptolemaeercultus mit dem Localcultus verbunden war, in Elephantine nicht weniger mit dem des Χνουβώ Νεβιήβ als in Alexandria mit dem des Alexander. In Hinsicht auf den Ptolemaeercultus steht also der Alexanderpriester auf einer Linie mit den übrigen Priestern Aegyptens. Seine Eponymität verdankt er der besonderen Bedeutung des Alexander. Nicht aber der auf Alexandria beschränkte Alexandercultus, sondern der durch das ganze Land verbreitete Ptolemaeercultus ist der Vorläufer des Kaisercultus. Es fällt also auch diese Beziehung zwischen dem Alexanderpriester und dem römischen ἀρχιερεύς. Uebrigens gab es für Oberaegypten noch einen zweiten eponymen Priester, den des Ptolemaeus Soter u. s. w. in Ptolemais Hermiu, ferner in Alexandria eine eponyme Kanephore der Arsinoë Philadelphos und andere mehr. Wir vermissen eben eine höchste, in einer Hand ruhende

sei auf einen Irrthum hingewiesen, zu dem ich durch die von Letronne vorgeschlagene Ergänzung verleitet wurde. Es war ein Versehen, wenn ich es als möglich bezeichnete, die Reihe der apotheosirten Könige in der Obeliskeninschrift bis auf Alexander zurückzuführen. Alexander kommt natürlich nur in Alexandria in Betracht, wo er eben die Stelle einnimmt, die die Isis auf Philae.

Leitung des Ptolemaeercultes. Wir vermissen aber sür diese Zeit nach dem Gesagten auch überhaupt eine Centralisation des Cultus, wie sie sich in der Kaiserzeit in der Person des åquequès Alsξανδρείας καὶ Αἰγύπτου πάσης darbietet. Dieser ἀquequès ist daher als eine Institution des römischen Principats zu betrachten, die unter Berücksichtigung der eigenthümlichen aegyptischen Verhältnisse offenbar im Anschluss an die Provinzialsacerdotien des Reiches neu geschaffen worden ist.

Politisch lässt sich diese Neuschöpfung gut begreifen. Es ist ja bekannt, welche Gewalt der Cultus und damit die Leiter desselben, die Priester, über das abergläubische Volk Aegyptens zu allen Zeiten ausgeübt haben. Für einen freien, unbeaussichtigten Priesterstand lag daher die Verlockung sehr nahe, diese Gewalt zu seinem eigenen Vortheil zu missbrauchen. Es ist ferner bekannt. eine wie wichtige Geldmacht die Priester in Aegypten repräsentirten. Sie waren neben dem König die grössten Grundbesitzer; ein Drittel des ganzen Landes war nach Diodor I 73 in ihrem Besitz. Die ξερά γη und ξερατικά έδάση werden häufig in den Berliner Faijumpapyri und sonst erwähnt. Auch die 'Tempelrechnungen' zeigten uns eine Reihe von Dörfern in dem Besitz des Iupiter Capitolinus von Arsinoë, der dafür die Grundsteuer an die kaiserlichen neántoges zu zahlen hatte. Eine centrale Beaussichtigung des Cultus und der Tempelverwaltung behufs der Instandhaltung dieser reichen Einnahmequelle und andererseits zur Niederhaltung dieser zu Uebergriffen zu allen Zeiten aufgelegten Macht musste daher von den Kaisern als ein dringendes Bedürfniss empfunden werden. Dass dieses Bedürfniss nicht schon die Ptolemaeer zur Einsetzung einer mit censorischer Macht ausgestatteten Behörde geführt hat, mag darin seinen Grund haben, dass für sie bei der Nähe der königlichen Hofhaltung in Alexandria ein regerer persönlicher und schriftlicher Verkehr mit den Priesterschaften und damit eine von den Königen selbst geübte Controlle möglich war und auch factisch stattgefunden hat. Auch auf jene alljährlichen Geburtstagsgratulationen der Priester mag in diesem Zusammenhang hingewiesen werden. Es zeigt, einen wie grossen Werth die Kaiser auf die Verwaltung der aegyptischen Tempel legten, dass sie ihre Beaussichtigung nicht etwa dem Praesecten nebenbei auftrugen, sondern zunächst zur Controlle des Cultus einen eigenen, meist wohl aus der Umgebung der Kaiser genommenen agzesests

Aλεξανδοείας καὶ Αἰγύπτου πάσης den aegyptischen Priesterschaften aufoctroyirten. Jener einzige ἀρχιερεύς, der uns überliefert ist, ist ein römischer Ritter, L. Iulius Vestinus, der mit dem kaiserlichen Hause in engen Beziehungen stand. Von welchem der Kaiser dieser Posten geschaffen ist, lasse ich dahingestellt.

Die ἀρχιερεῖς der einzelnen Tempel Aegyptens, die als solche speciell dem Cultus vorstanden, waren nun aber schon unter dem ptolemaeischen Regiment immer zugleich ἐπιστάται ihres Tempels, als welche sie die finanzielle Verwaltung desselben leiteten. Vgl. Decret von Canopus Z. 73: 'ὁ δ' ἐν ἑκάστω τῶν ἱερῶν καθεστηκῶς ἐπιστάτης καὶ ἀρχιερεύς'. Pap. Leyd. G. Z. 4: 'τοῖς ἐπιστάταις τῶν ἱερ[ῶ]ν καὶ ἀρχιερεῦσι (sic), womit ein und dieselben gemeint sind, da sonst τοῖς ἀρχιερεῦσι gesagt wäre. Das scheint in römischer Zeit nicht anders geworden zu sein. So wird wenigstens in den arsinoïtischen Tempelrechnungen der 'ἀρχιερεῦς' des Iupiter-Capitolinus-Tempels zugleich auch 'ἐπιμελητής' genannt, und wir sehen ihn als solchen mit der Buchführung über die Einnahmen und Ausgaben des Tempels beschäftigt.')

Ob dem entsprechend auch jener ἀρχιερεὺς der hadrianischen Zeit die sinanzielle Leitung der Tempel in Händen gehabt hat, lasse ich dahingestellt. In seinen Titeln ist eine derartige Befugniss nicht besonders ausgedrückt. Es scheint eher, als wenn anfangs die Finanzverwaltung der Tempel den Procuratoren und namentlich dem höchsten derselben, dem Idiologus, anvertraut worden sei. Der Idiologus war ja nach Strabos²) vielbesprochenen Worten der 'τῶν ἀδεσπότων καὶ τῶν εἰς Καίσαρα πίπτειν ὀφειλόντων ἐξεταστής'. Er war also die zuständige oberste Behörde z. B. sür die Verwaltung jener Einnahmen, die der Kaiser nach dem oben publicirten Pariser Papyrus aus dem Verkauf der Priesterstellen zog. Denn diese Summen gehören doch sicherlich auch zu den 'εἰς Καίσαρα πίπτειν ὀφείλοντα'.

Es war daher nur eine Vereinsachung des Geschästsganges und zugleich eine consequentere Durchsührung des einmal ausgenommenen Systems der Tempelcontrolle, wenn die Kaiser, wie es uns für das dritte Jahrhundert durch den Wiener Papyrus über-

<sup>1)</sup> Es sei übrigens hervorgehoben, dass der Oberpriester von der Curie der Stadt nur zum ἐπιμελητής erwählt wird, nicht zum ἀρχιερεύς. Vgl. p. V 5 st.: Εἰς ἐπιμ[έλεια]ν ... εἰλάμεθα σέ.

<sup>2)</sup> XVII p. 797.

liesert wird, jene ἀρχιερωσύνη und die Procuratur des Idiologus in eine Hand legten. Diese Cumulirung der sacralen und profanen Competenzen entspricht jener Vereinigung des Amtes des ἀρχιερεύς und des ἐπιστάτης der einzelnen Tempel in ptolemaeischer Zeit.

Dieselbe Cumulirung finden wir nun auch gleichzeitig bei den Untergebenen dieses höchsten άρχιερεύς von Alexandria. Wir sahen oben, dass in den Gauen Aegyptens, in der χώρα, in Stellvertretung jenes obersten Priesters kaiserliche Procuratoren thätig waren, die als διαδεχόμενοι την άρχιερωσύνην die Tempelverwaltungen leiteten. So wie der άρχιερεύς über den διαδεχόμενοι την άρχιερωσίνην, so stand der Idiologus über den anderen so verwendeten Procuratoren. Und damit haben wir endlich auch die Sicherheit, dass, wie schon Hirschfeld R. V. G. S. 43 A. 5 es ausgesprochen hat, auch der procurator usiacus, der ja in den arsinottischen Tempelrechnungen nur als διαδεχόμενος την άρχιερωσύ- $\nu\eta\nu$  erscheint, dem Idiologus untergeordnet war, nicht aber mit ihm identisch war, wie das von anderer Seite angenommen wird. Auch meine Ausführungen in dieser Zeitschrift XXII S. 466 ff. modificiren sich hiernach. Lernen wir durch das neue Material auch nichts über die speciellen Competenzen des procurator usiacus im Gegensatz zu den übrigen in Aegypten fungirenden Procuratoren, so wissen wir jetzt doch wenigstens, dass er - mit ihnen - dem Idiologus unterstellt war.

So viel möchte ich einstweilen aus dem vorliegenden Material folgern. Manch Neues hat es uns gebracht, aber auch manche neue Probleme sind dadurch gestellt worden. Gern wüssten wir, wann jene ἀρχιερωσύνη von Alexandria, wann die διαδεχόμενοι την ἀρχιερωσύνην, wann endlich die Vereinigung beider mit den entsprechenden Procuraturen eingeführt worden ist. Vielleicht können diese Fragen von anderer Seite beantwortet werden.

Berlin.

ULRICH WILCKEN.

# ΣΥΜΠΤΥΚΤΟΙ ΑΝΑΠΑΙΣΤΟΙ.

Aus der 'Korianno' des Pherekrates sind uns drei Verse erhalten, in denen der Dichter die Zuschauer auf eine ihnen vorzulegende Neuerung ausmerksam macht. Die Verse lauten 1):

> άνδρες, πρό**σσχετε τ**ὸν νοῦν ἐξευρήματι **χαιν**ῷ, συμπτύχτοις ἀναπαίστοις.

Worin die Neuerung bestand, darüber sind verschiedene Ansichten vorgetragen worden, die jüngste, bis jetzt nicht angesochtene, von Crusius im Rhein. Mus. 1888 S. 197 ff. Er hält die Verse, die er, wie Andere vor ihm, dem κομμάτιον einer Parabase zuertheilt, sür anapaestische Tetrameter, von denen der erste ganz, der zweite zur Hälste angesührt sei; die Form habe der Dichter hier so organisirt, dass nach der ersten Hälste des zweiten Metron eine Pause von <sup>3</sup>/<sub>4</sub> Metren Platz sinde (vgl. S. 201: "Während die κροῦσις den Takt weiter sührt, tritt gerade nach der im Kommation herkömmlichen Wendung 'Gebt acht' ganz unerwartet eine Pause ein"), mithin solgender Bau erscheine

äνδοες, πρόσσχετε τὸν νοῦν Ο - || Ο εξευρήματι καινῷ u. s. f. Dass kein attischer Dichter einen solchen Tetrameter construirt haben kann, ergiebt schon die einfache Thatsache, dass der Tetrameter, wie jeder stichisch gesetzte Vers, wie jeder, der eine Caesur hat, wie der Trimeter und Hexameter, die er doch an Länge überragt, nie gesungen, sondern stets gesprochen wurde: melische Anapaesten sind überhaupt nur mit der grössten Vorsicht zu constatiren, in den erhaltenen Komödienresten gar nur einmal mit Sicherheit nachzuweisen. Dausen aber, noch dazu von messbarer Ausdehnung, kann es nur in der Musik, im Gesange geben; selbst dass Pausen dieser Art, welche die Melodie unterbrechen, im gesungenen Texte ausgedrückt worden seien, ist nur eine willkür-

<sup>1)</sup> Kock Com. Att. Fragm. 1 p. 166.

<sup>2)</sup> Arist. Fri. 943 ff. = 1027 ff.

608 F. SPIRO

liche Annahme moderner Metriker, die wir abweisen mussten.¹) Endlich stelle man sich vor, wie eine in gleichen sich ablösenden Perioden an derselben Stelle regelmässig wiederkehrende Pause auf den Hörer wirken müsste: die musikalische Erfahrung zeigt uns so gut wie die speculative Psychologie, dass eine mit starrer Consequenz durchgeführte rythmische Regelmässigkeit das Gemüth bis zur völligen Unmöglichkeit anderweitiger Empfängniss in Anspruch nimmt, im Hörer also jene Erbitterung erzeugt, welche durch eine systematisch gesteigerte und nirgends gelöste Spannung naturgemäss hervorgerufen werden muss.

Ist das Resultat, welches Crusius uns bietet, an sich unhaltbar, so dürfen wir uns einer Prüfung des Weges nicht entschlagen, auf welchem er zu demselben gelangt ist. Pherekrates sagt selbst, seine Neuerung wären die σύμπτυκτοι ἀνάπαιστοι. Folglich, meint Crusius, sind die angeführten Verse anapaestisch zu messen, wenn auch jeder Unbefangene sie logaoedisch lesen wird; im letzteren Gebrauche aber war dieses Kolon schon so lange bekannt, dass Pherekrates seine Anwendung unmöglich als eine neue Erfindung hätte bezeichnen dürfen. Das Anapaestenschema aber, fügt er hinzu, werde durch die Verse richtig ausgefüllt, und er theilt dieses Schema S. 199 mit:

Gegen dieses Schema ist zunächst zu bemerken, dass es aus dreimal drei Anapaesten besteht, während es doch eine ungerade Anzahl von Anapaesten nie gegeben hat, deren kleinste Einheit vielmehr stets ---- lautete. Sodann beachte man, dass von jenen Behauptungen weder bei Pherekrates noch bei den Grammatikern, welche seine Worte erhalten haben, etwas steht. selbst sagt nicht einmal, ob seine neuen ανάπαιστοι schon in diesen Versen vertreten sind, oder ob sie durch sie erst angekundigt werden; die Grammatiker aber, welche sich der ersteren Ansicht zuneigen, behaupten keineswegs, dass diese Verse unter die anapaestischen zu rechnen sind. Schliesslich besteht ja auch Crusius selbst nicht auf jenem dreitheiligen Schema, das er erst als richtig ausgefüllt bezeichnet; er nimmt vielmehr zwei jener Kola zu einem Verse zusammen, den er dann erst mit Hülfe seiner beliebig eingeschobenen Pause als Tetrameter hinstellt. Denn aus der Thatsache, dass das Kommation der Acharner aus zwei wirklichen Tetra-

<sup>1)</sup> In dieser Zeitschrift XXIII 240.

metern besteht, durste er doch unmöglich auf das Vorhandensein einer alteren so beschaffenen Form schliessen; noch weniger können wir nachweisen, dass die Korianno zu den ältesten Lustspielen gehörte; dies alles aber zugegeben und angenommen auch, die citirten Verse gehören wirklich dem Kommation des letzteren Stückes an, so dürsen wir aus der Thatsache, dass hier ein anderes Metrum vorliegt als dort, doch nur die Verpslichtung entnehmen, auch dieses Metrum wie es ist zu erklären und nicht durch willkürliche Ergänzung oder Dehnung auf die Form des anderen zu spannen.

Ist somit diese Erklärung der Verse erledigt, so wollen wir zusehen, welche andere, und ob überhaupt eine andere an ihre Stelle zu setzen ist. Die Versuche der Neueren halten nicht Stich. G. Hermanns Hinweis auf das Scholion zu Pind. Ol. IV besticht zwar ungemein, weil auch dort der uns beschäftigende Ausdruck gebraucht ist, und zwar von den zu Spondeen contrahirten Anapaesten; danach hätte Pherekrates die durchaus nicht gewöhnliche, als seine Neuerung wohl denkbare Parodie der tragischen 'Klaganapaeste', wie uns eine solche in den Fröschen 372 ff. vorliegt, angekündigt. Aber, wie Crusius richtig bemerkt, ist jener Scholiast ein Byzantiner, und wir dürsen ihm nur Glauben schenken, wenn wir ihn in Uebereinstimmung mit antiken Traditionen sehen: in Wahrheit aber widerspricht ihm die gleich zu behandelnde einzige Tradition, die wir aus dem Alterthum haben. - Christs Erklärung (Metr.<sup>2</sup> 106/7) fällt schon deshalb fort, weil sie eine Brachykatalexe herbeizieht, als ob wir anrechnen dürften oder auch nur ausrechnen könnten, was an einer Versform fehlt, und nicht vielmehr die Versform nehmen müssten, wie sie der Dichter mit ihrem Inhalt zusammen hingestellt hat. Selbst von einfacher Katalexe darf man ja nur als im Sinne von männlicher und weiblicher Endung reden; auch hier kommt der Begriff des Aufhörens nur als ein von Grammatikern, die dem Dichter eine willkürliche Construction seiner Verse zutrauen, erfundenes Mittel in Betracht, durch welches man z. B. tragische Ausruse wie τί δὲ oder αἰαῖ mit vollem Recht als katalektische Trimeter bezeichnen könnte, während in der That der Vers uns als etwas Positives, fertig Gegebenes entgegentritt. Wohin jene Theorie führt, ersieht man ja auch aus dem Ungeheuer der Hyperkatalexe, des zu späten Aufhörens, und an Crusius' Versuch, mitten im Verse eine Pause von 3/4 Metren zu statuiren.

610 F. SPIRO

So kehren wir zum Alterthum zurück; und metrischen Theorien des Alterthums verdanken wir die Erhaltung der in Rede stehenden Verse. Crusius selbst merkt an, dass dieselbe Quelle, der Hephaistion (cap. 10 und 14) sie entnahm, auch im Scholion zu den Wolken 563 benutzt ist; er hätte gleich hinzusugen können, dass diese Quelle Heliodor heisst, den wir, auch wenn er uns nicht als Urheber der metrischen Aristophanesscholien überliesert wäre.), bei Hephaistion schon an der Antispastentheorie erkennen würden, und dass sie uns an letzterer Stelle zwar reicher, an ersterer aber reiner sliesst. Im Encheiridion (cap. 14) heisst es:

Καὶ τὸ ἐχ τῶν ἀντισπαστιχῶν δὲ καταληχτιχῶν διμέτρων δικατάληχτον, ὃ Φερεχράτης ἑνώσας σύμπτυχτον ἀνάπαιστον χαλεῖ, ἐν τῆ Κοριαννοῖ, ἄνδρες χτλ.

Er sagt also ausdrücklich, dass die Neuerung in den angeführten Versen, und zwar durch die ξνωσις des Kolon ----, welches er freilich wieder in einer für uns bedeutungslosen Weise charakterisirt, enthalten sei. Es fragt sich nur noch, was mit dem Evouv gemeint war. Bedeutet es wirklich ein Zusammenstellen zweier Verse zu einem nach Art der (supponirten) Asynarteten - und so fasst es Crusius —, so bestand die Neuerung ganz einfach in dem Bau von anapaestischen Trimetern, wie wir sie sonst allerdings nicht Aber diese Interpretation entbehrt der zwingenden Beweiskrast; denn kvocv ist nicht combinare, sondern unire. Wichtiger noch ist folgendes Moment: da wir dem Hephaistion seine Antispasten und seine Dikatalexe nicht glauben können, so dürfen wir ihm überhaupt nichts, was er hier erzählt, glauben; und wirklich sindet man das einzige, was wir von ihm annehmen, die & σις des Kolon ----, auch ohne ihn. In der Vereinigung von so gebauten Versen lag, wenigstens zum einen Theil, die Neuerung, in der stichischen Aufreihung eines bis dahin nur als Glied lyrischer Strophen mit anderen ähnlichen Gliedern vermischten Kolons.

Schlagen wir jetzt das Wolkenscholion auf, so finden wir dort den Vers: ἐν θνητοῖσί τε δαίμων bezeichnet als ἀντισπαστικόν δίμετρον καταληκτικόν, τὸ καλούμενον Φερεκράτειον ἐφθημιμερές, ἐξ ἐπιτρίτου τετάρτου καὶ βακχείου, ὡς ἔχει τὰ Φερεκράτους ἄνδρες κτλ.

<sup>1)</sup> Vgl. Thiemann Heliodori fragmenta, Halle 1869; Hense Heliodoreische Untersuchungen, Leipzig 1870.

Wesentlicher, als es auf den ersten Blick scheint, ist der Umstand, dass wir hier von der Dikatalexe verschont bleiben: die Erklarung, welche Heliodor hier vermittelt, schloss sich an einen Text an, in welchem die einzelnen Kola ----- als selbständige Complexe unter einander standen. Wir sind somit zu der Folgerung berechtigt, dass der Name pherecrateus, dessen Erfindung durch einen zu Alexandreia etwa unter Ptolemaios Philopator lebenden Gelehrten wir nachweisen können, unmittelbar auf Grund dieser von Pherekrates selbst so energisch hervorgehobenen Stelle vorgeschlagen wurde, und dass, wie der Name ihr seine Entstehung, sie ihm, als typisch gewordenes Musterbeispiel, ihre Erhaltung verdankt. Jedenfalls aber ist das Fragment nur so abzutheilen, wie es, im Gegensatze zu Hephaistion, Westphal und Crusius, von Dübner und Kock abgetheilt ist; zweiselhast konnen wir nur noch über den Ausdruck σύμπτυκτοι ἀνάπαιστοι bleiben. Und hier liegen zwei Möglichkeiten vor: er bezog sich entweder auf die Verse selbst oder auf die nachfolgenden. Das Erstere sagt ausdrücklich Heliodor; urtheilte sein Gewährsmann nur nach Missverständniss oder nach Belieben, so eröffnen sich zur Erklärung unendlich viele Auswege, zu denen auch der von G. Hermann durch Hinweis auf das Pindarscholion angezeigte gehört, von denen aber jeder gleich viel und gleich wenig Beweiskraft für sich hat.') Da wir aber jedes Materiales zur Beurtheilung dieser Sachlage beraubt sind, so müssen wir methodisch die einzige Angabe, die uns vorliegt, befolgen und dem Heliodor glauben, dass die von ihm citirten Verse nicht nur die Ankundigung, sondern auch die Bethätigung des naurdr Efec- $\varrho\eta\mu\alpha$  enthalten. Dieses hätte dann einerseits in der schon genannten stichischen Anwendung des an sich älteren Verses bestanden, auf welche hin er zwei Jahrhunderte später seinen bis heute geltenden Namen genau in der Weise wie der eupolideus<sup>5</sup>) und noch viele erhielt, andererseits in dem prosodisch strengen Bau, welcher

<sup>1)</sup> Es könnte z. B. ebensowohl eine musikalische wie eine metrische Neuerung gemeint sein; js, der Ausdruck supervisses brauchte nicht nothwendig auf die Form zu gehen, da, wie das Beispiel der Ritter (504) seigt, mit ἀνάπαιστοι die eigentliche Parabasis ihrem ganzen Wesen nach bezeichnet wurde.

<sup>2)</sup> Man beachte, dass Aristophanes seinen ersten offenen Angriff gegen Eupolis in derjenigen Form ausführte, welche dieser erfunden hatte, in stichischen Eupolideen!

Haben wir das 'Zusammenwickeln', das συμπτύσσειν des Pherekrates, ebenso wie das minder bezeichnende évouv des Hephaistion mit Wahrscheinlichkeit auf die stichische Folge bezogen, so bleibt noch die Frage offen, wie diese Art von Versen zu dem Namen άνάπαιστοι kommt. Hier ist nun daran zu erinnern, dass derselbe, wie die der meisten Versfüsse, in der classischen Zeit sehr viel seltener vorkommt als in der späteren, von der wir abhängen, — die classische Zeit kannte eben den Begriff des Versfusses nicht und dass selbst bei den Grammatikern viele solche Namen, wie, um nur die bekanntesten zu nennen, choreus und baccheus, sehr verschiedene Bedeutungen erhalten. An sich bedeutet avanaim nur 'aufschlagen', ἀνάπαιστος also, wenn es überhaupt auf die Versbewegung angewendet wird, ein Metrum, das mit dem leichten Theile, der Senkung, beginnt. Gewiss gehören in diese Kategorie die von den Späteren ausschliesslich so genannten Anapaesten, nicht minder aber auch die übrigen steigenden Bewegungen, vor allem der steigende loniker. Dass nun unsere drei vielumstrittenen Verse sich als steigende Ioniker bequem lesen lassen, so gut wie das kallimacheische Γαλλαὶ μητρὸς ὀρείης, welches nie anders aufgefasst worden ist, das wird Niemand leugnen; dass der Dichter sie so aufgefasst wissen wollte, gab er aufs Deutlichste zu erkennen durch die Regelmässigkeit des spondeischen Anfangs - und durch die Benennung αναπαίστοις.

Berlin.

FRIEDRICH SPIRO.

# MYTHISCHE KURZNAMEN.

I.

Die Thatsache, dass neben den Vollnamen auch die entsprechenden Kurzformen im griechischen Mythus geläufig waren, haben die alten Erklärer des Epos betont. Sie knüpfen ihre Bemerkung an den Myrmidonen Alkimedon. Dieser, des Laerkes Sohn, heisst II 197 Unterführer des Achill. P 475 lädt ihn Automedon ein, zu ihm als Lenker der Rosse auf den Wagen zu steigen, mit der für unsere Zwecke wesentlichen Motivirung:

τίς γάρ τοι Αχαιῶν ἄλλος ὁμοῖος ἱππων ἀθανάτων ἐχέμεν δμῆσίν τε μένος τε, εἰ μὴ Πάτροκλος, θεόφιν μήστωρ ἀτάλαντος, ζωὸς ἐών;

So geschieht es 481 ff. Wieder mit Automedon und als Rosselenker wie dort, diesmal aber des Achill, erscheint Alkimos T 392 ff. Diese beiden sind Ω 473 ff. im Zelte um Achills Person und heissen 573 ff. seine liebsten Gefährten nach Patroklos' Tode; sie spannen die Thiere von Priamos' Wagen und nehmen die zur Lüsung bestimmten Geschenke herab. Nun ist Alkimos richtig gebildetes Kosewort zu Alkimedon. Die Identität der Personen ist somit erwiesen. Behauptet hat sie Aristonikos zu Ω 574 ότι συγκέκοφε τὸν Άλκιμέδοντα Ἄλκιμον εἰπών und T 392 ότι τὸν Άλκιμέδοντα μεταπλασμὸν ἐλκιμέδων, ὡς Μελάνθιος Μελανμέδων, ὡς Μελάνθιος Μελανθιος) κατὰ μεταπλασμὸν ᾿Αλκιμέδων, ὡς Μελάνθιος Μελανθιος. Die neueren Ausleger des Epos, soweit ich sie kenne, verhalten sich trotzdem nicht wie sie sollten unbedingt beistimmend; so Giseke in Ebelings sehr verdienstlichem Homerlexicon s. v. Ἦλκιμος und Faesi-Franke zu T 392.

Ein anderer Fall. In der hyginischen Fabel 134 ist unter den tyrrhenischen Seeräubern, die den Dionysos bedrohen, neben Aethalides, Medon, Lycabas, Libys, Opheltes, Alcimedon, Epopeus, Dictys, Simon, Acoetes auch ein Melas. Ovid nennt in seinem Verzeichnise, das für Hygin unmöglich Quelle gewesen sein kann, meist dieselben, nur statt des Aethalides 'Aethalion' und statt des uns hier allein angehenden Melas Melanthus mit untadelhaftem Vollnamen. Wer wird dem gegenüber zu ändern wagen? M. Schmidt hat die Ergänzung des Melas bei Hygin zum ovidischen Melanthus wirklich vorgeschlagen.')

Archemoros' Vater, der König von Nemea, heisst bei Hygin durchgehends Lycus Fab. 15. 74. 273; mit Vollnamen Lycungus oft, z. B. bei Apollodor III 6, 4. Nichtsdestoweniger hält es Bethe in seinen zum Theil vortrefflichen Ramenta mythographa (Genethliacon Gottingense p. 41) für selbstverständlich, dass Lycurgus statt der Koseform Lycus eingesetzt werden muss.

Auch Gale, Herakles' Amme, wird verkannt, obwohl sie Istros beim Schol. Townl. zu T 119 bezeugt: Ἰστρος δέ φησιν, ωδινούσης ἀλαμήνης τὰς χεῖρας συνσχεῖν τὰς Μοίρας, γαλῆς δὲ παρελθούσης ἀναλῦσαι καὶ τεχθέντος αὐτοῦ (Herakles) νομισθήναι Γαλῆν εἶναι αὐτῷ τροφόν. Bekker druckt γαλῆν, denkt also auch hier an das Thier, was sachlich eine Unmöglichkeit ist. Die Amme des Herakles heisst bei Nikander (Antoninus Liberalis 29) Galinthias, bei Ovid (Metam. IX 307) Galanthis: zu beiden Vollnamen ist Gale das richtige Kosewort und die Uebereinstimmung mit γαλῆ eine zufällige.

Demo, die cumanische Sibylle bei Hyperochos von Cumae, Pausan. X 12, 8, steht neben Demophile (Varro bei Lactanz Institut. l 6) als richtiges Kosewort, wie Hero neben Herophile, Hippo u. A. Vor zehn Jahren habe ich selber de Sibyllarum indicibus p. 33 bei Pausanias  $\Delta\eta\mu o\varphi i\lambda\eta$  ändern wollen; ich weiss jetzt längst, dass  $\Delta\eta\mu\dot{\omega}$  unantastbar ist.

#### H.

Die Erkenntniss, die die Alten von der Namenbildung im Mythus besassen, scheint demnach nicht verbreitet. Die losen Beobachtungen, die ich aus einer weit umfangreicheren Sammlung herausnehme, werden zeigen, welcher Arbeitsstoff ungenutzt liegt. Was ich zunächst aufzähle, ist fast alles bekannt oder sollte es sein. Daraus wird man sich leicht die Gesetze und Weisen der

<sup>1)</sup> Zum attischen Demos Μελαιναί gehört Melanthos als Eponym (Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXI 112 A. 2), genauer der Kurzname Μέλας, obwohl er hier unbezeugt ist.

hypokoristischen Bildung mythischer Namen ablesen. Erschöpfung des Materials bezwecke ich übrigens auch hier nicht. Litteraturnachweise sind nur, wo es nützlich oder nothwendig erschien, beigegeben.

- "Αδων Theokr. XV 149 neben "Αδωνις (vgl. Meineke z. d. St.). Hesych. s. v. "Αδωνα u. A.
- "Αμπυξ, Vater des Mopsos, Paus. V 17, 1 neben "Αμπυκος (Hygin Fab. 14, Schol. Apollon. I 65, beide im Argonautenverzeichniss).
- Άμφιάρης neben Άμφιάραος erschlossen durch Wilamowitz in dieser Zeitschr. XXI 108.
- "Aviog neben 'Aviwr (Diodor V 79).
- "Aσκλης neben 'Aσκληπιός, freilich für eine andere mythische Person, Schol. Lycophr. 1050 (Wilamowitz Philol. Unters. IX 92 A. 70), gebraucht, aber eine dem Asklepios ganz nahe stehende: einen epidaurischen König, den Asklepios von einer Augenkrankheit geheilt hatte. Gern werden ja die mythischen Hypokoristica in dieser Weise verwandt, vgl. Aias Aiakos (Wilamowitz Philol. Unters. VII 245) und anderes unten Angeführte.
- 'Αστήρ der Gigant neben 'Αστέριος: Mayer Giganten und Titanen S. 187.
- 'Aφρώ neben 'Aφροδίτη. Auch 'Aφρεία kommt vor: Kaibel in idieser Zeitschr. XIX 261; B. Keil ebenda XX 630.
- Bριάρεως neben 'Οβριάρεως (Hesiod Theog. 617. 734) nicht Kosename, aber doch eine besondere Art. der Kurzform. Ebenso Βριμώ neben 'Οβριμώ als Beiwort der Unterweltsgöttin: Lycophr. 698.
- Γλαύκη, als Beiwort der Athena, Eurip. Herakliden 754, Theokrit XXVIII 1, kann nur als Kurzform des homerischen Γλαυκῶπις gefasst werden; nicht die ganze Göttin, sondern lediglich ihre Augen sind γλαυκοί.
- Δεύκαλος Theokrit XV 141 und in Δευκαλίδαο des M 117 (năm-lich Ἰδομενῆος) vorausgesetzt, neben Δευκαλίων.
- Διονῦς (Meineke zu Phrynichos' Kronos II 585) neben Διόνυσος. Δώδων, Eponym von Dodona Steph. s. v., neben Δώδωνος Schol. Townl. zu Π 233, vgl. p. XIV des zweiten Bandes der Ausgabe.

Eίδα (Euripides Helena 11) neben Eίδόθεα.

Εὐρώπη neben Εὐρώπεια mit vollerer Endung, und Achnliches sehr oft: Ἡριγόνη neben Ἡριγένεια, Ἰφιγόνη neben Ἰφιγένεια, Ἰόλη neben Ἰόλεια und Anderes, werüber Lehrs im

Aristarch <sup>3</sup> p. 243 und Meineke Anal. Alex. p. 46 gut gehandelt haben.

Ερεχθεύς (Εριχθεύς auf dem Marmor Parium, wozu die Ueberlieserung in Ovids Metamorphosen mehrsach stimmt) neben Έριχθόνιος. Die Personen werden ebenso geschieden wie "Ασκλης und 'Ασκληπιός.

Ήλέκτρα, Göttin von Samothrake, Atlas' Tochter, heisst Ήλεκτρυώνη bei Hellanikos, im Schol. Apollon. I 916. — Ήλεκτρυώνη, die Heroine von Rhodos, Helios Tochter (Diodor V 56), nennt die rhodische Inschrift (Cauer Delectus 177) Αλεκτρώνα: Wilamowitz in dieser Zeitschr. 1879 S. 457 ff.

Ήλεκτρος (Plautus Amphitr. 99) neben Ήλεκτρύων.

Zέλυς, der 'Heros von Zeleia' Et. M. s. v. Zέλεια, heisst Zέλειος bei Steph. s. v. Ζέλεια. ')

Ίέρα. Dass Hiera, des Telephos Weib, bei Philostratos (im Heroikos II 15 p. 299 ed. Kayser), das Robert im Jahrbuch des kaiserlichdeutschen archaeologischen Instituts II 255 ff. auch auf dem Telephosfries von Pergamon entdeckt hat, als Koseform aufzufassen sei, hat Robert S. 259 gesagt. Wie aber lautet der Vollname? Zweifelnd denkt Robert an Hierapolis wegen der zum pergamenischen Reiche gehörigen Stadt dieses Namens: 'wenn ich gleich nicht anzugeben vermag, warum gerade sie von der Sage in dieser Weise bevorzugt wurde', fügt er binzu. So sei es denn gestattet, gegen diese Vermuthung eine andere, ich glaube etwas wahrscheinlichere, zu setzen. Die Gemahlin des Telephos ist sonst 'Αστυόχη, Schwester des Prismos, und Zusammenhänge des Telephos und seines Hauses mit Troja habe ich in meinem Programm (Greifswald 1886 S. 4) aufgezeigt. Sollte sich für Hiera ein Vollname finden lassen, der in die Troas weist, so ware die Combinirung der beiden, meine ich, nicht von der Hand zu weisen. Nun kennt die troische Genealogie bei Apollodor III 12, 2, 3 Ίερομνήμη, des Simoeis

<sup>1)</sup> Stephanos sagt: Ζέλεια . . . ἀπὸ Ζελείου ἥρωος · οῖ δὲ Ζέλην αὐτήν φασιν. Knaack (Commentationes philologue in honorem sodalitis phil. Gryph. 1887 p. 39) will Ζέλην αὐτήν in Ζέλεν αὐτόν nach Et. M. s. v. andern. Aber Ζέλη ist gute Kurzform des Stadtnamens, wie Μαντίνη (Meineke Anal. Alex. p. 46), Θρύον — Θρυόεσσα, Μέσση — Μεσσήνη (Lehrs Aristarch p. 235), Τρίκη — Τρικαλαί (so Schol. Townl. rec. zu Δ 28, jetzt Τρικαλά), Δίρφυς — Διρφωσσός (Euphorion fr. 83 M.) u. A.

Tochter, Frau des Assarakos, Mutter des Kapys, also Grossmutter des Anchises. Alles stimmt — bis auf die relative Chronologie; diese aber darf als Gegeninstanz nicht geltend gemacht werden: wie flüssig sie zu sein pflegt, weiss jeder. Hier kommt hinzu, dass ja auch Astyoche, in der kleinen Ilias (Schol. Eurip. Troad. 821; Orest. 1392) und in der Odyssee  $\lambda$  519 Frau desselben Telephos, in derselben apollodorischen Genealogie, obwohl Tochter des Simoeis wie Hieromneme, doch als Frau des Erichthonios und Mutter des Tros erscheint, des Vaters des Assarakos, den Hieromneme heirathet.

Ίσμαρος neben Ίμμάραδος: O. Müller Kl. Schriften II 250 Anm. Κεβρήν neben Κεβριονεύς: Gaede de Demetrio Scepsio p. 28.

Κλυμένη, des Minyas Tochter bei Apollodor III 9, 2, 2, heisst bei Stesichoros Έτεοκλυμένη (Schol. Apollon. Rhod. I 230).

Δητώ neben Latona ist allbekannt.

Mάκαρ, der Heros von Lesbos, neben Μακαρεύς (Meineke Anal. Alex. p. 276), wie "Αθως neben 'Αθωεύς (Antipater AP VII 748).

Μερά, des Chiers Oinopion Tochter, ist von mir Philol. Unters. VI 129 A. 109 aus Αίρώ bei Parthenios 20 hergestellt. Μερόπη heisst sie in den Katasterismen XXXII und bei Hygin Astron. II 34.

Mύρτως aus dem mare Myrtoum zu erschliessen neben Μυρτίλος, wie Pamphos neben Pamphilos u. A.

Mύτων neben Μυτίλης, Eponym der Stadt Mytilene: Stephanos Byz. s. v.

Πάνδαρος heisst der Milesier im Schol. Townl. zu Ω 602: ἀπώλετο δέ (Niobe), ὥς τινες, συνεπιορχήσασα Πανδάρω περλ
τοῦ χυνός. Es ist der Hund des Zeus, den Pandaros stiehlt
und beim Tantalos, Niobes Vater, versteckt. Das steht im
Schol. zu υ 66, nur lautet der Name dort Πανδάρεος.

Πάνελος, der boeotische Heros, Mitgründer von Heraklea Pontica, heisst Nachkomme des aus der Ilias bekannten Πηνέλεως bei Steph. Byz. s. v. Πάνελος, vgl. Wilamowitz dies. Ztschr. XXI 108.

Πέλως, der Gigant Schol. Townl. zu Π 176 (in dieser Zeitschrift XXIII 74 Anm.), tritt sonst als Πελωρεύς oder Πέλωρος auf: Mayer Giganten und Titanen S. 253.

Πλοῦτος oder Πλουτεύς neben Πλουτοδότης als Beiwort des Hades.

Ταυρώ neben Ταυροπόλος.

Τεύθρας, der bekannte Heros von Teuthranien, neben Τευθρά-

- vios (Dictys II 3), wenn sie auch in der Sage als verschiedene Personen begegnen: Teuthranios ist Sohn des Teuthras und der Auge.
- Tiταξ (Hesych. s. v.) neben Τιτακός als Eponym des attischen Demos, vgl. Mayer a. a. O. S. 76.
- Teώς Τοωίλος wie Μύρτως Μυρτίλος. Wie Romus Romulus, sind sie in der Sage, die wir kennen, zu zwei Personen geworden.
- Tύμνης neben Ατυμνος und Aehnliches: Wilamowitz Philolog.
  Unters. VII S. 18 Anm.
- Xάλχων der Koer Theokrit VII 6 neben Χαλχώδων bei Apollodor II 7, 1, 2. Der Chalkidier Chalkodon B 541 hat in der übrigens durch Athen beeinslussten euboeischen Genealogie im Schol. Ven. B zu B 536 zum Grossvater den Chalkon, Enkel des Kekrops; im Grunde sind sie natürlich identisch.
- Xάρων der Unterweltsferge ist Kosewort zu Χαροπός: Wilamowitz Philol. Unters. VII 225 A. 23.

#### III.

Sinopos kennen wir durch Pherekydes (Schol.  $\mu$  257) als Odysseus' Gefährten. Er ist Eponym der milesischen Colonie Sinope, und es leuchtet unmittelbar ein, dass erst mit der Verlegung der Irrfahrten des Odysseus in das schwarze Meer und der Besiedlung seiner Ufer durch Milet Sinopos zum Begleiter des Helden hat werden können (Wilamowitz Philol. Unters. VII 167). Er wird von der Skylla verschlungen.

Ich gehe einen Schritt weiter. Kurzform zu Sinopos ist Sinon, und jeder weiss, dass der Achaeer Sinon nicht nur bei der Einnahme Trojas eine entscheidende Rolle in der kleinen Ilias spielte, sondern auch seinem Wesen nach ganz ein zweiter Odysseus war. Ja Sinon heisst in unserer Ueberlieferung (Paus. X 27, 3) geradezu Odysseus' Genoss; und in seinem Schwindelbericht schilt er den Troern gegenüber (bei Vergil) so weidlich auf Odysseus, dass wir schon darum das Gegentheil, ein vertrautes Verhältniss der Beiden, für wahr halten müssten, auch wenn jene Ueberlieferung nicht vorläge. Aus diesen Gründen, formellen und sachlichen, folgere ich die Identität des Sinon und Sinopos. Pherekydes, der den Vollnamen allein erhalten, schöpft wie so oft aus anderer Quelle als dem Epos, wohl aus der Volkssage direct.

#### IV.

Kalchas, der Weiser der Griechen gen Troja, soll nach einer Tradition auf dem Rückwege in Kolophon gestorben sein (Conon VI und Andere), wo auch seine Tochter Lampusa, die kolophonische Sibylle, lebend gedacht wird (Suidas s. v.  $\Sigma l\beta$ .). Das Ursprüngliche bietet diese Kolonistensage so wenig, wie Kalchas' Versetzung in den Westen, wovon weiter unten gehandelt wird.

Bei Pausanias I 43, 9 behaupten die Megarer, bei ihnen sei lphigeneia geopfert, ihr Artemistempel von Agamemnon gegründet,  $\dot{\eta}$ νίκα  $\dot{\tilde{\eta}}$ λθε Κάλχαντα οἰκοῦντα ἐν Μεγάροις ἐς Ἰλιον ἕπεσθαι πείσων. Die drei Ansprüche gehören zusammen, entweder sind alle neben dem Epos berechtigt oder keiner.

Nun lässt sich ein Megarer Kalchas allerdings nachweisen. Kalchedon oder Chalkedon ist megarische Kolonie, ihr Eponym heisst natürlich ebenso und ist durch Hesychius Milesius (Origines Constantinopolitanae bei Müller F. H. G. IV p. 150) bezeugt; von Kalchedon ist Kalchas richtig verkürzt. Den Alten war das Bewusstsein davon unverloren, sie zeigen das darin, dass sie den Kalchedon zum Nachkommen des Kalchas machen, wie es bei Erichtheus Erichthonios, Chalkon Chalkodon, Askles Asklepios ebenso oder doch ähnlich geschehen ist. Wenn in dem späten Bericht des oben genannten Hesychius: Χαλκηδών δ' ώνόμασται τὸ χωρίον, ώς μέν τινές φασιν, ἀπὸ τοῦ Χαλκηδόνος ποταμοῦ, ώς δ' έτεροι, ἀπὸ τοῦ παιδὸς Κάλχαντος τοῦ μάντεως υστερον τοῦ Τρωικοῦ πολέμου γενομένου, ώς δὲ άλλοι, ἀπὸ Χαλκίδος πόλεως της Είβοίας αποίκων έκεί(σε) πεμφθέντων: dieser Kalchas mit dem bekannten Seher der Griechen identificirt wird, so ist das allerdings willkürlich und sicher falsch, weil der Seher Kalchas im troischen Epos ohne jede Frage älter sein muss als der Megarer Kalchas, der nicht vor der Gründung von Chalkedon, d. h. nicht vor dem siebenten Jahrhundert, in der Sage existirt haben kann: begreiflich ist die Identificirung seitens der Megarer freilich.

Für den Kalchas des Epos gewinnen wir durch diese Tradition nichts. Vielleicht gelingt es durch folgende Betrachtung. Wie Χαλκηδών neben Καλχηδών, Τραχίς neben Θρᾶκες, κιθών neben χιτών tritt u. A., so darf Χάλκας neben Κάλχας mit Recht angesetzt werden. Diese Form gehört als Hypokoristikon nicht blos

zu Χαλκηδών, sondern ebenso gut zu Χαλκώδων, dem Heros eponymos von Chalkis, neben dem gleichberechtigten Χάλκων, von dem oben gehandelt wurde. Aehnlich heisst der Eponym von Ανθηδών Αντήκε (Plutarch de musica 3). Dass Chalkis zur Zeit der Blüthe im Besitz der gegenüberliegenden Küste Boeotiens, also von Aulis, war, muss als selbstverständlich vorausgesetzt werden. ') Und in Aulis spielt Kalchas vor der Absahrt eine so bedeutende Rolle. ') Aber vielleicht hat dieser Zug kein Gewicht.

Wir finden Kalchas auch im Westen. Am Siris liegt er nach dem Chalkidier Lykophron 980 begraben, durch Herakles getödtet; bei den Dauniern hat er sein Orakel (Strabo 284); als Daunierfürst wirbt er — hier übrigens Kalchos genannt — vergeblich um Kirke (Parthenios 12). Genügt seine Bedeutung im Epos dies Alles zu erklären, oder haben wir uns nicht vielmehr nach einem in Unteritalien Kolonien gründenden Griechenstamme umzusehen, der Kalchas als eine Gestalt des Volksglaubens mitbrachte? Da passten die Chalkidier vortrefflich. 3)

### V.

Bei Eponymen begegnet es keineswegs vereinzelt, dass sie den Vollnamen tragen, während der zugehörige Ort mit der Kurzsorm erscheint. So Kleonymos neben Kleonai bei Pherekydes im Schol. Townl. zu Ψ 296 Φερεκύδης ἐν τῷ γ΄ 'Κλεώνυμος δὲ ὁ Πέλοπος ῷκει ἐν Κλεωνῆσι, καταστήσαντος 'Ατρέως' τοῦ δὲ γίνεται 'Αγχίσης, τοῦ δὲ Έχέπωλος'. Aphareus gehört zu Pharai (Wilamowitz Philol. Unters. IX S. 55 Anm.), Kebriones zu Kebrene, Immarados zu Ismaros, Chalkodon zu Chalkis u. A.

Da mythische Verbindung zwischen Euboia und Attika nicht zu den Seltenheiten gehört, so war es richtig, dass Chalkiope, eine der unfruchtbaren Frauen des Aigeus bei Istros (Athen. XIII 556 und Schol. zu Eurip. Medea 673), mit Chalkis zusammengebracht wurde (Wilamowitz in d. Zeitschr. XV 484 A. 3). Das thut eigentlich schon die Tradition bei Istros, die Chalkiope zur Tochter des Chalkodon macht. Uebrigens erscheint Chalkiope, die Eponyme

<sup>1)</sup> Theben zeitweilig unter Chalkis (Chalkodon): O. Müller, Orchom. 227.

<sup>2)</sup> So bilden auch in Euripides' Iphigenia Aulidensis chalkidische Frauen den Chor.

<sup>3)</sup> Seit Klausen (Aeneas und die Penaten II 1180) liebt man es Kalchas mit καλχαίνω wie seinen Vater Thestor mit Θεσπίζειν zusammenzubringen.

der Stadt Chalkis, nicht blos in der Aigeussage (als Frau des Aigeus) neben der Korintherin Medea, sondern auch in der Argonautensage, hier als ihre Schwester: zum Zeichen, dass ausser korinthischen Bestandtheilen auch chalkidische in der Argonautenüberlieferung vorliegen. Medea und Chalkiope müssen in ihr schon vorhanden gewesen sein, bevor das Ziel in den Pontos nach Aia durch die Milesier verlegt ward. Ursprünglich hatte die Fahrt eine ganz andere durch Korinth und Chalkis begrenzte Richtung.

Assarakos ist Troer (Y 232. 239), mit der Troerin Hieromneme (oben S. 616 f.) verheirathet, in troischer Erde bestattet (Quintus Smyrnaeus VI 145): trotzdem behauptete Welcker (Ep. Cycl. II S. 213) Zusammenhang mit dem Reiche Assur. Demgegenüber sei betont, dass wir innerhalb der Troas einen Ort kennen, welchen, dem Namen nach zu urtheilen, Assarakos als eponymer Heros gut vertreten würde: Assos. Dann wäre die Existenz dieser Stadt zur Zeit der Entstehung des Y der Ilias gesichert. Der hochverdiente Leiter der Ausgrabungen von Assos, J. Th. Clarke in Boston, will das in der Ilias nicht genannte Assos in Pedasos wiedererkennen: das kann wahr bleiben, ohne dass meine Combination Assarakos-Assos fällt. Namenwechsel ist ja nichts Seltenes.

#### VI.

Wir wissen, dass der Mythus zusammengehörige Personen gern mit Hülfe der hypokoristischen Bildung bezeichnet. Hier interessiren uns nur die als Composita erscheinenden Vollnamen. ist Melanippe Tochter der HIPPE bei Euripides (vgl. Nauck p. 404), EPIONE Frau des Asklepios, genau der Koseform Epios entsprechend (Wilamowitz Philol. Unters. IX S. 92). Triton wie Amphitrite (entsprechend der Bildung Τριτώ) sind gleichermassen Meerdämonen u. A. Darf man nach diesen Analogien folgenden Fall beurtheilen? Memnon, der Sohn der Eos, ist eine Zeit lang Hauptheld und Führer auf troischer Seite nach Hektors Tode, ein Märchenprinz, der nirgends seine Heimath hat (Robert Philol. Unters. V S. 119). Als griechischer Hauptführer tritt ihm Agamemnon gegenüber. Ihre Namen gehören zusammen wie Koseform und Vollname. Wie des Helden Thaten in der Aithiopis dichterische Ersindung sind, so sein Name, wie ich meine.

Greifswald.

ERNST MAASS.

## MISCELLEN.

## NACHTRAG zu S. 219 ff.

(die griechischen und lateinischen Handschriften im alten Serail zu Konstantinopel).

Dank der gütigen Vermittelung des Herrn Botschafters v. Radowitz habe ich im Februar-März dieses Jahres zwei griechische Handschriften des Serail hier in Kiel genau prüsen können. Es sind dies die Nr. 36 und 40 meines Verzeichnisses (s. S. 225 f.), zu deren Beschreibung nun Folgendes nachzutragen ist.

Die Handschrift Nr. 36 (Taktik des Nikephoros Uranos) ist von Herrn Stud. phil. F. Beheim-Schwarzbach vollständig abgeschrieben worden. Sie ist nicht defect, wohl aber nach einem defecten Originale gefertigt. Wie bereits Herr Generalconsul Dr. Schröder alsbald nach der Aushändigung in Konstantinopel zum Theil constatirte, fehlen von den 264 Capiteln, die das beiliegende Inhaltsverzeichniss aufzählt, die Cap. 4. 5 ganz, vom 6. der Anfang, dann wieder Cap. 32 ganz, und in dem unvollständigen 43. Capitel bricht die Handschrift ab. Eingehenderer Mittheilungen enthalte ich mich hier, um Herrn Beheim-Schwarzbach nicht vorzugreifen, der sie aufs genaueste untersucht hat. Die Blätter sind 20,7 cm lang, 14,5 cm breit. Das Inhaltsverzeichniss steht auf den ersten 17 Seiten; auf 271 Seiten folgt der Text selber.

Die Handschrift Nr. 40 (Astronomen und Mathematiker) liegt zwischen zwei Deckeln, die für sie viel zu gross sind; der obere davon trägt die türkische Nummer 4. Der ursprüngliche Einband ist also verloren, mit sammt dem vorderen Theile der Handschrift selbst. Die Masse der Blätter sind: Höhe 35 cm, Breite 25 cm. Es ist in zwei Columnen geschrieben; Höhe der Columne gegen m, Breite gegen 8 cm, Spatium zwischen den Columnen gegen cm. Die Schrift ist nicht ohne Eleganz und Sorgfalt, übrigens von Abkürzungen; sie weist etwa auf das Ende des 14. Jahrlerts. Die Anfangsbuchstaben, welche roth zu malen waren, n insgemein. Ein Corrector ist nur in der Schrift des Geis thätig gewesen, in der auch von erster Hand manches girt ist; die zweite Hand hebt sich durch die schwarze Tinte, Legensatz zu der braunen der ersten, und durch die kleine ift deutlich ab. Zur Bestimmung des ursprünglichen Umfangs en wesentliche Dienste die Quaternionenzahlen, die sich aufer Weise erst im letzten Theile (Apollonios-Serenos) finden. zwar ist hier eine ältere und eine jüngere Nummerirung, erstere ekratzt und nur hie und da noch zu lesen, letztere deutlich, it sie nicht durch die zu Anfang wie zum Schluss der Handist besonders starke Zerstörung des unteren Randes verloren ngen ist. Sie steht ganz unten auf der letzten Seite des ernio; die ältere etwas höher, doppelt neben einander geschrieund sowohl auf der ersten wie auf der letzten Quaternionen-- Nach der jüngeren Nummerirung ist der Quaternio, mit dem Apollonios beginnt, Nr. 49; die weiteren Zahlen entsprechen. der älteren ist einmal am Schluss von Quat. 51 (n. d. jetzigen ım.)  $\mu \mu$ , also 40, unversehrt stehen geblieben, und sodann trotz der Auskratzung noch die Ziffern vv 50 und va 51 zu ing von Quat. 61 und 62 einigermassen zu erkennen. Die erenz beider Zählungen beträgt also 11 Quaternionen. Da nun 1 dem jetzigen Stande der Apollonios auf S. 349 beginnt, und Vorausgehende 21 Quaternionen und einen Binio (natürlich zu zählen) sowie zwei Blätter umfasst, so fehlen (von letzteren esehen) nach der massgebenden jüngeren Zählung 26 Quater-Davon sind 41) inmitten des Erhaltenen ausgefallen, 22 zu Anfang, doch so, dass von Nr. 22 die Blätter 5 und 6 geet sind. Das Inhaltsverzeichniss gestaltet sich nun so:

I. S. 1—55 a Theon von Alexandria, Commentar zu Ptoleus μαθηματική σύνταξις B. VI. Beginnt jetzt auf p. 293 der Basil. Nach S. 4 fehlen zwei Blätter (Quat. 22, 7. 8); nach 6 ein Quaternio (25), desgl. nach S. 52 (27). Nicht nur der

<sup>1)</sup> Ueber die Lücke nach S. 68, deren Grösse nur nach Wahrscheinlichfestzustellen, s. unten zu II.

untere Rand, sondern auch der untere Theil der Columnen hat stark gelitten, desgl. bei Nr. II.

- ΙΙ. S. 55 b 111a Πάππου 'Αλεξανδρέως είς τὸ πέμπτον τοῦ Πτολεμαίου μαθηματικής συντάξεως (Ueberschrift S. 55 b). Nach S. 68 fehlt ein Quaternio (29), desgleichen nach S. 84 (31). Die Handschrift hat nicht die Lücke der edit. Basil. sowie des cod. Laur. pl. 28 cod. 18 (Bandini Catal. bibl. Laur. II 36), in welchen dieser Commentar nach ausdrücklicher Bemerkung da, wo er plötzlich abbricht (p. 236 der Ausg.), aus dem des Theon ergänzt ist; aber was diese Handschrift mehr bietet, beträgt wegen der Lücke nach p. 68 wenig mehr als zwei ihrer Seiten (was ich abgeschrieben habe), während nahezu 14 fehlen. Es ist nämlich kein Grund zu glauben, dass mehr als ein Quaternio hier ausgefallen, von dem die beiden letzten Seiten (nahezu) auf das kommen, was die Vulgata hinter der Lücke wieder aus Pappos giebt; das bei Theon Entsprechende, hier Eingeschaltete umfasst acht Druckseiten, gleich etwa zwölf der Handschrift, und Theons Commentar ist bei VI der längere.
- III. Πάππου Άλεξανδρέως εἰς τὸν (so) ς΄ τῶν Κλαυδίου Πτολεμαίου μαθηματικῶν (Ueberschrift auf S. 111a), S. 111 bis 180. Vollständig und in guter Erhaltung; ungedruckt, doch auch in dem angeführten Mediceus und, wie Herr Observator Dr. Kreutz hierselbst mir nachweist, angeblich mit dem gesammten Pappos in einer Handschrift in Fez erhalten. Die Schrift ist hier copirt worden, theils von mir, theils von den Herren Dr. Schulz, Studd. Klint, Hollinde und Schmedes.
- IV. Πρόκλου ὑποτύπωσις εἰς τὴν ἀστρονομίαν, S. 181—258. Ueberschrift klein, links oben; ebenso bei V und VI.
- V. Ἰωάννου ᾿Αλεξανδρέως περὶ τῆς τοῦ ἀστρολαβείου χρή-σεως, S. 259—281.
  - VI. Γεμίνου είς τὰ φαινόμενα, S. 283-347.

77

VII. 'Απολλωνίου Περγαίου κωνικών α', S. 349-409. Ueberschrift gross auf S. 349.

" β΄, S.410—449. Desgl. auf S. 410.

" " γ΄, S. 449—489. Dies Buch entbehrt der Ueberschrift und (wie die Ausgaben) des Procemiums, so dass gar keine Scheidung zwischen β΄ und γ΄ ist; auf p. 489 aber steht die Unterschrift  $Aπολλωνίου Περγαίου κωνικῶν <math>\bar{\gamma}$  (=τρίτον). ἐκδόσεως Εὐτοκίου Aσκαλωνίτου. εὐτυχῶς. A. κωνικῶν δ΄ (Unterschr. S. 516), S. 489—516.

VIII. Σερήνου Αντινσέως φιλοσόφου περὶ πυλίνδρου το- $\mu \tilde{\eta}_{S}$  (Unterschr. S. 549), S. 517—549.

IX. ( $\Sigma \epsilon \rho \dot{\gamma} vov \dot{A} v \tau \iota v \sigma \dot{\epsilon} \omega \varsigma \ \varphi \iota \lambda o \sigma \dot{\phi} \varphi o v \ \pi \epsilon \varrho \dot{\iota} \ \kappa \dot{\omega} vov \ \tau o \mu \ddot{\eta} \varsigma$ ), S. 549—588. Die Unterschrift fehlt hier mit dem Schlusse der Schrift selbst, welche jetzt bei  $\pi \varrho \dot{\sigma} \tau \alpha \sigma$ .  $\mu \zeta'$  aufhört; vermisst werden die  $\pi \varrho \sigma \dot{\tau} \dot{\alpha} \sigma \epsilon \iota \varsigma \ \mu \eta' - \xi \gamma'$ . Auch sind die letzten erhaltenen Theile arg geschädigt, besonders unten.

Es erübrigt noch die Beantwortung der Frage, welche Bewandtniss es mit der doppelten Quaternionenzählung hat, und der anderen, welches Inhalts wohl der verlorene erste Theil der Handschrift gewesen. Erstere Schwierigkeit nun löst sich sehr einfach unter der Voraussetzung, dass die mittleren Theile: Proklos Ioannes Geminos, erst hinterher der Handschrift eingefügt sind; denn mit Proklos beginnt ein Quaternio, ebenso wie nachber mit Apollonios, und es stehen diese drei Schriften auf 10 Quaternionen und einem Binio, der, wie gesagt, als voll zu zählen; 11 aber beträgt die Differenz beider Zählungen. Die zweite Frage dagegen kann ich nicht befriedigend beantworten. Der in der Handschrift verlorene Anfang des Commentars des Theon zu Ptol. VI umfasst 19 Druckseiten, gleich etwa 29 Seiten der Handschrift; diese Schrift begann also gegen Ende von Quaternio 20. Es ist wahrscheinlich, dass wie von Pappos so von Theon der Commentar zu V und VI gegeben war; der zu V ist indess bis auf jenes in den des Pappos eingeschaltete Stück verloren. Nehmen wir ihn aber als gleichen Umfangs mit dem des Pappos an, d. i. gegen 90 Seiten umfassend, so ist alsbald klar, dass in den dann noch verfügbaren Quaternionen weder für den Commentar Theons zu I. II. III. IV, der auf 230 Druckseiten steht, noch auch etwa für den Ptolemaeus selbst irgend Raum vorhanden ist. Müssen wir aber von diesen Vermuthungen absehen, so lässt sich überhaupt keine, soweit ich sehe, mit Wahrscheinlichkeit aufstellen.

Kiel. F. BLASS.

## ZUR CHRONIK DES THEOPHANES.

In dem Abschnitte des Theophanes, welcher die Regierung des Kaisers Heraklius (610-641) behandelt, wird unter anderem ein den Griechen günstiges Scharmützel geschildert. Die Perser haben einen zerklüfteten, schwer zugänglichen Bergzug besetzt, lassen sich aber durch einen scheinbaren Rückzug des byzantinischen Heeres zum Verlassen ihrer Stellung und zu ungeordneter Verfolgung hinreissen; plötzlich machen die Griechen kehrt, stürzen sich auf die Perser, werfen sie auf die in ihrem Rücken befindlichen Höhen zurück, jagen sie dort an gefährlichen Steilhalden hin und her und reiben den grössten Theil derselben auf. Das Ende dieses Ereignisses erzählt Theophanes in seiner hastigen, übel stilisirten Diction folgendermassen: ἐπιστραφέντες οὖν οἱ Ῥωμαζοι εὐψύχως τούτους ἐτρέψαντο καὶ πολλοὺς ἀνεῖλον, ἐλάσαντές τε αὐτοὺς εἰς τὸ ὄρος εἰς χρημνοὺς αὐτοὺς ἐνέβαλον καὶ τόπους δυσβάτους καὶ πάντας αὐτῶν συνέτριψαν εν δε τοῖς κρημνοῖς αίγιῦν άγρίων δίκην ἐσκηνοβάτουν. πολλοὺς δὲ καὶ ζῶντας  $\xi \zeta \omega \gamma \varrho \eta \sigma \alpha \nu$  (ed. Bonn. I 470, 19 ff. = ed. de Boor I 305, 26 ff.). Was die Ueberlieserung betrisst, so steht in drei Handschristen ἐσχηνοβάτουν mit χηνο von zweiter Hand auf Rasur, in einer vierten ἐσκηροβάτουν, in einer fünsten endlich ἐσηροβάτουν; im Vaticanus 154, der nach de Boors trefflichem Nachweis die beste Ueberlieferung darstellt, und in dem früher als Grundlage benützten Coislinianus 133 fehlt das unsere Stelle enthaltende Stück.

Schon der Bonner Herausgeber Classen nahm an ἐσκηνο-βάτουν Anstoss und vermuthete ἐσκληροβάτουν. Dagegen vertheidigt Tafel, der den Abschnitt über Heraklius als Probe einer neuen kritisch-exegetischen Ausgabe des Theophanes veröffentlichte, die alte Lesung, indem er bemerkt: ἐσκληροβάτουν coni. ed. Bonn., quae vox est nihili. Tenenda vulgata. Persae debellati per rupes agiliter ambulabant quasi per scenam salientes caprarum instar (Sitzungsber. d. phil.-hist. Cl. der Wiener Academie 9 (1853) 76, 16). C. de Boor schreibt im Texte mit Tafel ἐσκηνοβάτουν, kommt aber im Index (Il 772 s. v.) auf Classens Vermuthung zurück, empfiehlt jedoch das in einer Handschrift überlieferte ἐσκη-ροβάτουν, weil bei Hesychius σκηρόν als Nebenform von σκληρόν überliefert ist.

Beide Lesarten sind verschlt. Das Wort σχληφοβατέω

ist, wie Tafel richtig gesehen hat, nirgends bezeugt und hat schwerlich jemals existirt; wurde es gebildet, so bedeutete es wahrscheinlich eher ich schreite hart, d. h. auf harte Weise als ich schreite auf hartem (Gestein) (vgl. Lobeck ad. Phryn. 563 ff. und N. Dossios Beiträge zur neugr. Wortbildungslehre 56 f.). Damit fällt auch σκηφοβατέω; übrigens müsste σκιφοβατέω geschrieben werden, denn in der Glosse des Hesychius ist σκηρός ohne Zweisel in σχιρός zu ändern; vgl. G. Meyer, Gr. Gr.<sup>2</sup> § 293. Aber auch ἐσκηνοβάτουν kann nicht richtig sein; denn das Wort hat nicht die von Tafel ihm vindicirte Bedeutung: auf der Bühne einherschreiten, sondern heisst nur transitiv: in scenam producere, θεατρίζειν, auf die Bühne bringen. Selbst wenn wir gegen die sonstige Ueberlieferung dem Worte eine intransitive Bedeutung unterschieben wollten, hätte die Lesart keinen Sinn. Denn erstens kommt es nicht auf die öffentliche Schaustellung der auf den Felsen herumirrenden Perser an, sondern auf die schwierige Lage derselben, und zweitens ist es keine Gewohnheit wilder Ziegen, auf der Bühne ihre Kunst zu zeigen.

Die Stelle wird geheilt, wenn wir mit einer rein orthographischen Aenderung der bestgesicherten Lesart ἐσχοινοβάτουν schreiben. Jetzt ist das Bild anschaulich und richtig; jeder weiss, dass für Ziegen, Gemsen und verwandte Thiere das sichere und slinke Einherschreiten auf schmalem, zerklüstetem Terrain ein charakteristisches Merkmal ist, und dieser Begriff wird durch σχοινοβ. seiltanzen, klettern trefflich ausgedrückt. Es braucht kaum bemerkt zu werden, dass die im deutschen Worte liegende Vorstellung des Tanzens dem griechischen σχοινοβ. ebenso fremd ist wie dem lateinischen funambulus. Dass es in unserer fatalen Situation nicht auf die Härte des Gesteins und nicht auf die komische Schaustellung ankommt, sondern auf die Schwierigkeit der Fluchtsprünge an der zerrissenen Bergwand, lehrt uns auch die Quelle, welche Theophanes für seine Schilderung (ich weiss nicht, ob mittelbar oder unmittelbar) benützte; wir lesen bei Georgios Pisides De exped. Persica III 251 f.: χρημνούς τε πάντες ἀγρίων αἰγών δίκην || φυγῆς ἀνεξίχνευον ἐκπηδήματα.

Ich bemerke noch, dass in der neugriechischen Aussprache, welche der des neunten Jahrhunderts gewiss in den meisten Dingen sehr ähnlich ist, die altgriechische Lautgruppe σχ völlig unbekannt ist und demnach σχοινοβατῶ genau wie σχηνοβατῶ gesprochen

wird (d. h. skinovató); für das neunte Jahrhundert könnte man höchstens die schwache Differenz des  $o\iota$  (ü) von  $\eta$  (i) zugeben. Wie die Lautlehre so kommt auch das Wörterbuch des Neugriechischen zu Hilfe; es giebt heute kein  $\sigma x \eta v o \beta \acute{\alpha} \iota \eta \varsigma$ , wohl aber ein  $\sigma \chi o \iota v o - \beta \acute{\alpha} \iota \eta \varsigma$  in der Bedeutung Seiltänzer, Akrobat.

Der Umstand, dass in drei Handschriften die Silbe xnvo auf Rasur steht und in den übrigen sich an ihrer Stelle Verbesserungsversuche finden, macht wahrscheinlich, dass der Fehler auf alte Zeit zurückgeht. Auch die Handschrift, welche der römische Bibliothekar Anastasius für seine um das Jahr 873 (also etwa 56 Jahre nach dem Tode des Theophanes) angefertigte lateinische Uebersetzung des Theophanes benützte, scheint eine dem Anastasius unverständliche Lesart gehabt zu haben; denn er überträgt die Stelle: inter ea praecipitia vero instar caprarum silvestrium morabantur (ed. de Boor II 188, 34), giebt also unser Wort mit einem farblosen Nothbehelf. Wir haben es demnach mit einem Fehler zu thun, der in eine dem Verfasser sehr nahe liegende Zeit zurückgeht, vielleicht gar mit einem Schreibsehler, der dem Versasser selbst zur Last gelegt werden muss. Theophanes, bekanntlich ein homo rudis, ist vielleicht durch eine nahe liegende Volksetymologie verführt worden; er kannte das Wort skünovátis in der Bedeutung Akrobat, Mimiker, und brachte es in der Hast des Schreibens mit σκηνή zusammen; das konnte um so leichter geschehen, als der spätrömisch-byzantinische σχοινοβάτης und Pantomim in der That den alten \*σκηνοβάτης, d. h. den Mann der Bühne, den sprechenden Schauspieler vertrat. Die oben erwähnte Nüance, durch welche die zwei Wörter im neunten Jahrhundert wahrscheinlich lautlich unterschieden waren, spricht nicht gegen unsere Meinung; denn Volksetymologien gehen bekanntlich über kleine, von dem gewöhnlichen Manne zwar instinctiv beobachtete, ihm aber nicht bewusste Differenzen der Aussprache leicht hinweg. Es war mir interessant, dass ein sprachlich wenig geschulter moderner Landsmann des Theophanes, dem ich zufällig die Stelle zeigte, in denselben Fehler versiel, d. h. ἐσκην. richtig übersetzte: sie kletterten, turnten auf den Kanten herum wie Seiltänzer, den Schreibsehler aber erst wahrnahm, als ich ihn daran erinnerte, dass das neugr. skinovätis mit σκηνή nichts zu thun hat.

München.

KARL KRUMBACHER.

# ZU DEN ARSINOÏTISCHEN TEMPELRECHNUNGEN.

Unter den über 1000 Nummern der aus dem Faijum stammenden griechischen Papyrussammlung des Louvre sind nur ganz wenige — etwa 30, die aus den ersten Jahrhunderten der römischen Herrschaft über Aegypten stammen; die Hauptmasse der übrigens mit einigen Ausnahmen nicht sehr hervorragenden Fragmente gehört in die byzantinische Zeit. 1) Als ich im Herbst 1886, dank der freundlichen Erlaubniss des Herrn E. Revillout, Gelegenheit hatte, diese Sammlung kennen zu lernen, fand ich unter diesen 30 Stücken eines, das sich mir als ein Fragment der im XX. Bande dieser Zeitschrift von mir behandelten arsinottischen Tempelrechnungen des Berliner Museums herausstellte. Direct eingefügt kann es zwar den Berliner Fragmenten nicht werden, es wird auch wohl der Rechnunglegung eines anderen Jahres entstammen; die Zugehörigkeit zu den Berliner Urkunden springt jedoch auf den ersten Blick in die Augen.2) In der folgenden Transcription sind Worttrennung, Accente, Spiritus von mir hinzugefügt:

```
[... ἱερᾶς οὖσης ὑπὲρ ..]... ///σων ι..[
[... τοῦ χυ]ρίου ἡμῶν Αὐτοχράτορο[ς Σεουήρου]
[ἀντωνίνου, στέ]ψεως ἀνδριάντων χαὶ εἰχόν[ων τῶν ἐν τῷ]
[ἱερῷ πάντων,] τ[ω]ν χυρίων ἡμῶν Αὐτοχ[ρα]τ[όρων σ..]
[ Ναῦλα ὅ]νων \overline{β} ὑπὸ δένδρα χαὶ βαΐς ση.
[ ἀλείψεως τῶν ἀ]νδριάντων πάντων χοτυλ(ῶν) χ
[έλαίου] σ[..
```

Es handelt sich hier um die Feier eines Festtages zu Ehren des regierenden Kaisers Caracalla. Welcher historische Vorgang dieser Feier zu Grunde liegt, ist aus den spärlichen Resten in Z. 1 nicht mehr zu erkennen. So winzig das Fragment ist, bietet es eine erwünschte Ergänzung zu den ausführlichen Angaben des Berliner Papyrus, in sofern es direct bezeugt, was ich früher nur vermuthete (a. a. O. S. 458), dass die Statuen, von deren Bekränzung und Salbung häufig die Rede ist, Kaiserstatuen sind. — Werthvolle Einzelheiten über die Aufstellung einer Kolossalstatue des

<sup>1)</sup> Einige der besseren Stücke sind bereits in der Revue Egyptologique III st. von Dr. K. Wessely (in den Lettres à Mr. Revillout) mitgetheilt worden. Diese Publication ist jedoch, da sie von salschen Lesungen wimmelt, mit Vorsicht zu benutzen, wie sich mir bei Einsicht der Originale ergab.

<sup>2)</sup> Auch K. Wessely ist sie nicht entgangen. Seine verheissene Publication ist jedoch meines Wissens noch nicht erfolgt.

Caracalla gab der Berliner Papyrus p. VI. 'Wer die Statue gesetzt hat', schrieb ich damals, 'erfahren wir nicht, der Tempel hat sie jedenfalls auf seine Kosten nicht errichtet' (a. a. O. S. 467). Es liesse sich an verschiedene Geber denken. Erwähnen möchte ich ein durch Ostraka mir jetzt mehrfach bezeugtes, höchst practisches Verfahren der Regierung, um die Kosten für die in den Tempeln aller Orten aufzustellenden Kaiserstatuen aufzutreiben: sie legte dem Volke eine 'Statuensteuer' auf. Diese wird uns wenigstens für Elephantine durch die Ostraka bezeugt. Bisher war es von den Herausgebern derselben nicht erkannt worden. Birch ') las auf dem Ostrakon Brit. Mus. 13969 (oder 5790a), vom achten Jahre des Trajan,  $\tilde{v}$   $\alpha \nu \alpha \gamma \varrho \alpha \bar{\varphi}$  anstatt  $\tilde{v}_{\pi}(\grave{\epsilon}\varrho)$   $\tilde{\alpha} \nu \delta \varrho \iota \acute{\alpha} \nu \bar{\iota}(o\varsigma)$ ; und Fröhner\*) hat für seine richtige Lesung  $\delta \pi(\hat{\epsilon}\varrho)$   $\hat{\alpha}\nu\delta\varrho\iota(\ldots?)$  keine Deutung vorgeschlagen. Auf dem Ostrakon C. I. Gr. 4875 las er  $\tilde{v}(\pi \hat{e})\varrho$ μερισ(μοῦ) ἀπέ(χω) ζ΄ ἑπτ(ὰ)³) anstatt ὑπ(ἐρ) μερισ(μοῦ) ἀνδριάντ(og). Aus dem mir vorliegenden unpublicirten Material citire ich noch: Ostrakon Brit. Mus. 12103, vom sechzehnten Jahre des Trajan:  $\dot{v}_{\pi}(\hat{\epsilon}\varrho)$   $\tau\iota\mu\tilde{i}(\varsigma)$   $\times\alpha\dot{i}$   $\delta\alpha\pi\alpha\nu\dot{i}(\mu\alpha\tau\circ\varsigma)$   $\dot{\alpha}\nu\delta(\varrho\iota\dot{\alpha}\nu\tau\circ\varsigma)$  $T_{\varphi\alpha\iota\alpha}[vo\tilde{v}]$ '. Ebenso lautet es in Nr. 12135 und 13975 (oder 5790 c) desselben Museums, aus dem achtzehnten Jahre des Trajan. Ferner: Ostrakon Brit. Mus. 14908, von mir zusammengesetzt mit Nr. 15668:  $\dot{v}$   $\bar{u}$   $\bar{u}$   $\bar{v}$   $\bar{u}$   $\bar{u$ Καισάρων', vom dritten Jahre des Marcus und Verus. Vgl. dazu Nr. 12162 desselben Museums. Weitere Belege werde ich an anderem Orte geben. Hier sei nur noch erwähnt, dass diese Statuensteuer gerade so wie die Kopf- und Gewerbesteuer von den στράκτορες άργυρικής Έλεφαντίνης erhoben wurde. Die Steuer war wie eine Kopfsteuer für alle Unterthanen in gleicher Höhe normirt.

Zu der Schreibung von  $\beta\alpha$ ig in Z. 5 ist zu bemerken, dass der Schreiber des Pariser Fragments die Punkte über dem Iota gesetzt hat, während sie in der Berliner Urkunde regelmässig fehlen. Danach modificirt sich meine Bemerkung a. a. O. S. 458 A. 2.

Berlin.

<sup>1)</sup> Proceedings of the Society of Bibl. Archaeol. 1883 S. 130.

<sup>2)</sup> Revue archéologique 1865 S. 433 n. 17 (vom vierten Jahre des Antoninus Pius).

<sup>3)</sup> a. a. O. S. 434 n. 19.

## DAS ATRIUM LIBERTATIS.

Dem Vorsteher des Senatsbureaus giebt König Theoderich bei Cassiodor var. 5, 21 auf: ut illis aperias ianuas curiae, quos nostra electio aulam iusserit libertatis intrare. Anderswo (var. 6, 4) heisst es bei ihm von dem vorsitzenden Stadtpräfecten: in illa libertatis aula reverendus aspiceris, und derselbe wird ermahnt (3, 11) ante ipsum libertatis gremium seine Tugend leuchten zu lassen. mium libertatis nennt er den Senat noch einmal (3, 6). Aufnahme in den Senat ist Eröffnung der atria libertatis (8, 10), Einführung ad penetralia libertatis (3, 33). Gesagt wird ferner (var. 6, 15) von einem durch sein Amt in den Senat gelangenden Beamten: illa tibi panduntur atria, quae summatibus probantur esse conlata; hinc est, quod in aula libertatis locum patrium tenes. Bei ihm wechselt (6, 16) aula patrum und curia libertatis; der letztere Ausdruck kehrt wieder 9, 25. Selbst der libertatis genius 1, 4, die cana libertas sind gleichartige Redeblumen. Auch dem Ennodius (op. 49 [2], 132 p. 66 Vogel) ist der Senat sacrarium libertatis. Diese Phrasen fordern den Spott heraus und haben ihn gefunden 1); Usener erinnert an den Erlass des Königs Theoderich vom 11. März 507 domitori orbis, praesuli et reparatori libertatis, senatui urbis Romae<sup>2</sup>), der von Cassiodors Amtsvorgänger geschrieben und Cassiodors würdig ist; sie passen gut zu dessen Schlagwort (var. 5, 16): libertatis genus est servire rectori. Aber dass diese Wendungen zugleich eine thatsächliche Beziehung haben, scheint von den Historikern wie von den Topographen übersehen zu sein. Am römischen Forum in der Kirche S. Adriano fand sich das folgende Fragment (C. I. L. VI 1794):

<sup>1)</sup> Dahn König der Germanen 3, 272. Usener comm. Mommsen. p. 760.

<sup>2)</sup> Mansi coll. concil. 8, 345.

und in der Kirche S. Martina ein anderes aus guter Kaiserzeit (C. VI 407):

# s enatus populvsque R[omanus libertatis

Dass die Kirche S. Martina das secretarium senatus ist, früher wahrscheinlich bezeichnet als atrium Minervae, und die Kirche S. Adriano die alte Curie, haben die neueren Untersuchungen erwiesen. Dass der erste Stein an Ort und Stelle zum Vorschein gekommen ist, hat grosse Wahrscheinlichkeit, da die Ausgrabungen uns das Forum zunächst so zeigen, wie Theoderich es bergestellt hat, und längst ist danach das atrium Libertatis in dieser Gegend gesucht worden, ohne dass es gelungen wäre, weder die genaue Lage noch die spätere Verwendung dieser wichtigen Localität zu bestimmen. Im 6. Jahrhundert der Stadt wird dieselbe als Mittelpunkt der censorischen Thätigkeit öfter erwähnt. Caesar beabsichtigte das Forum zu erweitern und bis zum atrium Libertatis zu erstrecken (explicare). Asinius Pollio hat unter Augustus das Atrium restaurirt. Als Galba von der Auflehnung der Prätorianer Kunde erhielt, berief er die in dem atrium Libertatis einquartirten Detachements der Rheintruppen nach dem Kaiserpalaste. Von da an bis auf jene Inschrift aus Theoderichs Zeit wird des Gebäudes ausdrücklich nicht weiter gedacht. Es ist nicht meine Absicht, die Untersuchung selbst hier aufzunehmen. Jordan, der zuletzt darüber gehandelt hat'), setzt das atrium Libertatis in das Marsfeld in die Nähe des Nymphentempels und schliesst, im Gegensatz gegen meine Ausführung, dass dasselbe unmittelbar am Forum gesucht werden müsse<sup>2</sup>), mit der Frage, 'wo es denn am Forum gestanden haben 'könne?' 'Das atrium Libertatis', sagt er anderswo, 'kann so wenig 'die Stelle von S. Martina wie die von S. Adriano eingenommen 'haben; Curie und Kanzlei würden dadurch von ihren allein denk-'baren Plätzen vertrieben werden.' Auf jene Frage wusste ich die Antwort nicht zu geben; nun giebt Cassiodor eine, die Jordans wohl begründeten Bedenken Rechnung trägt. Wir sehen jetzt, dass das atrium Libertatis eben nichts ist als die Senatsstätte, ein zu der Curie gehöriger Saalraum. Das Verhältniss dieses Saales und des Sitzungsraumes selbst weiter darzulegen versuche ich nicht; identisch können sie selbstverständlich nicht gewesen sein, wohl

<sup>1)</sup> Topogr. 1, 2 S. 460, vgl. S. 257. 268.

<sup>2)</sup> Staatsrecht 2 3 S. 365.

aber hat die eine Bezeichnung für die andere gesetzt werden können. Es ist zu bedauern, dass in dem cassiodorischen Phrasenschwall dieser Hinweis sich der topographischen Specialforschung bisher entzogen hat, und zu hoffen, dass die in Rom verweilenden und dafür thätigen Gelehrten die nicht unwichtige Frage weiter aufnehmen werden. Insbesondere bleibt die Frage zu beantworten, ob es möglich ist, dies Gebäude mit dem als libertatis auf dem Stadtplan bezeichneten, der basilica Ulpia benachbarten zu identificiren. Ist diese Beischrift, wie es scheint, vollständig, so bietet für ihre elliptische Redeweise die in S. Martina gefundene Inschrift die Parallele.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

## BERICHTIGUNG.

In dieser Zeitschr. XXIII 325 A. 2 habe ich behauptet: 'Dass W. Gurlitt (de tetrapoli attica, Göttg. 1867) den Apollocultus dieser Gegend mit keinem Worte berührt, ist nur ein beschämendes Zeichen für die Oberstächlichkeit, mit der diese Dissertation durchweg geschrieben ist'. Mir ist dabei ein Irrthum begegnet, den ich hiermit auf Wunsch des Verfassers dieser Dissertation öffentlich bekenne: dass der Apollocultus in der genannten Schrift keine Bearbeitung gefunden, liegt an einer spanischen Reise, nicht an der Oberstächlichkeit ihres Verfassers. Ich habe die darauf bezügliche Bemerkung am Schlusse der genannten Abhandlung ('Quominus de Ionibus quoque huic dissertationi nonnulla adderem, iter Hispanicum me prohibuit') leider übersehen. Somit fällt die Nichterwähnung des Apollocultes als Zeichen für die Oberstächlichkeit, mit der diese Dissertation durchweg geschrieben ist, fort.

Göttingen.

JOHANNES TOEPFFER.

# REGISTER.

561 A. 1.

Αφρεία, Αφρώ 615. Αδων, Αδωνις 615. Apollas, π. τ. έ. Πελοποννήσω πόλεο Aegypten, Tempelverwaltung 592 f.; Priesterthümer verauctionirt 594 f.; Statuensteuer 630. Apollodoros von Athen (bei Strabo) Aelianus (v. h. IV 8. V 10 nach Isokrates) 367 A. 1. Aeolische Verse 244 sf.; Basis 249. Actossage 311. Agapetos Diakon, benützt d. Isokrates Nicocl. 367 ff.; Demonic. 381 f. ager publicus 416 ff. Agora von Olympia 429 lf. Akroterien 428. Alexander d. Gr., Heeresorganisation 526 ff.; Alexanderpriester in Aegyp-Alexander der Aetoler (Athen. VII 296 e) Alexios Comnenos, night identisch mit Alexios I, benützt Isokrates Demonic. 381 A. 1. Alkaeischer Vers, Caesur bei Horaz 246. Alkibiades, der Skambonide 396. Alkibiades, der Phegusier 395. Alkidamas, angebl., in einem Wiener Papyrus 385 ff. Alkimedon, Alkimos in der Ilias 613. Altare in Olympia 430 ff. άμέλει 14 Α. 1. 'Αμφιάρης, 'Αμφιάραος 615. άμφικέφαλος 400. Άμπυξ, Άμπυχος 615. Anabura, Stadt in Pisidien 532. Anapaeste, melische 607; σύμπτυκτοι 607 ff.; im weiteren Sinn 612. Anaxikrates, att. Archon 279/8: 462 f. Andokides (π. μυστ. 17. 35) 393; (65. 67) 395. Andreas, βιβλιαίγισθος, Leibarzt des Ptol. Philopator 557 A. 2. 561 ff. ανθρεία und αρετή 353. Androgeos 326 A. 1. Artos, Ariwr 615. Autiphon (or. 1, 17) 298 A. 1. Antisthenes Kyros 356 A. 2.

404) 321; A.'s Chronika 101. Apollodoros, der Arzt 559. Apollon, Cult in der Paralia 332: der Tetrapolis 325; Λεψιεύς 19 πατρώος 332; Geburt in Tegyra 33 A. 2; Geburt dargestellt auf eine afrikanischen Mosaik 319. Apollonios von Antiocheia, Vater ui Sohn 558. 565. Apollonios von Kition 556. 565. Apollonios Μυς 565; π. τ. Ήροφίλο αίρέσεως 565; identisch mit de Herophileer 566. Apollonios von Perge, Kwriza, Han schrift in Konstantinopel 226. 62 Apollonios der Rhodier, Podov zria 141; Argon. (IV 405) 286. Apollophanes, Leibarzt Antiochos' Gr., Θηριακά 561. Apostrophe in rhetor. Polemik 389 Appian bell. civ. (7 ff.) 411 f. Apuleius 489 ff.; *Met.* (1 1) 489 f. Arathiographie (p. 60, 17 W.) 313. Archestratos nicht direct von Athenai benützt 190 f.; (fr. 20. 38) 284. άρχιερεύς 'Αλεξανθρείας καὶ Δίγυ του πάσης 601 ff.; verschieden v dem ίερεὺς Άλεξάνδρου 602. Archilochos (fr. 143) 279; (schol. Apo Rhod. I 1212) 133 A. 1. Archontendatirung bei Hellanikos 82 άρετή, bei Homer und Hesiod 352; 1 Späteren 353; Bedeutungswech 352 ff. άργυρίου λόγον, είς 458. Aristides (I 102 Dind. nach Isokraf II 4 und IX 23) 348 A. 1. 358 A. Aristophanes (Ach. 282) 253 A. 1; (Ac 25) 256 A. 1; (Fried. 114 ff.) 25 (Vögel 1537) 354.; (Lysistr. 780) 255 f.

Aristoteles, 'Aθ. πολ. Berl. Frgm. 464 ff.; d. anima (III 11 p. 434 12-15) 469 II.

Arsinoe, Tempel des Iup. Capit. 591. 621 f.; Tempelrechnungen 591. 605. 621 ff. 629 ff.

Artemidoros, Zeit und Vatersname 287 f. Artemis, αγοραία, Ευχλεια 431.

Άσχλης, 'Ασχληπιός 615.

Assarakos, Eponym von Assos 621.

Άστήρ, Άστέριος 615.

Athena, Γλαύχη 615; Πρόνοια 330; Ζωστηφία 331.

Athenaios, benutzt Herakleides von Tarent 561 A. 3; Fischkatalog (Buch VII) 179 ff.; (VI 254) 460; (VII 312 d) 561 f.; (VII 328 f) 189; (XI 476 e) 399. atrium libertatis 631 ff.

Attalos, Sohn des Bianor 538 ff. Aurelius Italicus, kais. Procurator in

Aegypten 592. 597.

Βασιλεία 355 Α. 2.

Bate 394.

βιβλιαίγισθος, Spottname des Arztes Andreas 561.

Bibliothek der Palaeologen, nicht durch Mohammed II vernichtet 232.

Blitzbeobachtungen 325.

Βριάρεως, Όβριάρεως 615.

Βριμώ, Όβριμώ 615.

Caecilius von Kaleakte, sein Verhältniss zu περί Ύψους 1. 8 ff.

Cardinaltugenden 354 ff.

Catullhandschriften 567 ff.; Doppellesarten 567 ff.; cod. Venetus M 569 ff. Celsus (p. 2 Dar.) 557.

Chalkiope, Eponyme von Chalkis 620.

Χάλχων, Χαλχώσων 620. χαμετνα, χαμεύνη 400.

Χάρων, Χαροπός 618.

Choregie s. Delos.

χρήματα, πραγματα 380 Α.

χοονογραφία 94 f.

Cicero (Brut. 4, 15, 14, 53, 30, 116, 35, 132) 314 ff.; (Tuscul. 1 3, 6, 45, 108) 316; (pro Sulla 15, 42) 316; (ad fam. V 13, 1) 317; (ad Quinlum fr.II 13, 2) 317.

Claudius Diognetos, έπίτροπος Σεβαστοῦ διαδιχόμενος την άρχιερωσύ- $\nu \eta \nu 593 \text{ ff. } 597.$ 

Cornelius Nepos, von Plinius benutzt 480.

Daidalos von Sikyon 429. Daktylen, kyklische 234 f. 239 ff. decussare, decussis 154.

Deliasten 321 ff.

Delion in Athen 332; in Phaleron 332 A. 2.

Delos, Choregie an den Apollonien 271 A. 4.

Demeter Δηλιάς 327 A. 1.

Δημιόπρατα 397 ff.

Demo, Demophile, Sibylle 614. Demonikos, König von Kition 374.

Demosthenes, XXV, Urkunden 333 ff.; (XXV 4) 336; (10—13) 340 ff.; (30)

341; (31) 339; (32) 343; (36) 335. (39) 341; [Demosth.] g. Zenothemis XXXII 202 ff.; (XXXII 1) 209; (19. 20) 206 A. 1; bei Caecilius 4 f.

desultoriae scientiae stilus 492.

σεξιά, έν, bei Pausanias 432.

Dexippos, der Historiker und der Philosoph 402.

διαγράφειν έν δράχμαις 594 Α. 3; προσδιαγραφόμενα 594 Α. 2.

τήν **θι**αθεχόμενος, άρχιερωσύνην 593 ff.; τὰ κατὰ τὴν κωμογραμματείαν 598; τα κατά την Θηβαρχίαν 598 f.; δ. τινα, δ = δ παρ' αύτοῦ 599; =  $\delta\iota\dot{\alpha}\delta\sigma\chi\sigma\varsigma$  599.

σιάνομος Abzugsgaben 394.

Διεύχης Φρεάρριος 473.

δίχη ξμποριχή 209 f.

Dio Cassius (48, 33) 48. 50 ff. 57.

Dio Chrysostomos, Abneigung gegen Isokrates 365 f.; Ll (p. 325 R.) 437. Diodoros (1 24, 2. 26, 2. 35, 10. 40, 3) 546; (81. 91, 4) 547; (92, 4. II 6, 2. **16**, 10. 29, 3. 47, 4) 548; (51, 1. 54, 2. 56, 3. 58, 7. 59, 2. 8. III 2, 1) 549; (4, 3, 7, 1, 8, 6, 10, 6, 14, 1, 14, 14, **15, 4) 550; (17, 1. 18, 4. 21, 2. 31, 1. 34**, 7. **36**, 7) **551**; (37, **4**, 38, **4**, **40**, **3**. 40,9. 47,3) 552; (72, 2. IV 5, 2. 12, 7. **24**, 5) 553; (35, 2. 43, 3. 46, 2. 54, 3. **58, 8. 59, 4. 60, 5) 554; (65, 8. 72, 6.** 

75, 3. 77, 4) 555; (V 50) 73 ff. Diomedes, in Prasiai 330 A. 3.

Διονύς 615.

Dionysios Hal., arch. (174) 102; (1134) 478; (IV 61) 477; (ind. Isocr. 3) 13;

(comp. verb. 17) 242 f. Dionysos πελάγιος, Cult in Pagasai 72 ff., in Boeotien 74 f., in Lesbos und Aiolis 74 A. 2; D. und die Seeräuber 77; D. zu Schiff auf einer attischen Vase 78; D.' indischer Feldzug 78 f.; D. und Proteus 72 A. 2.

Dirae 508 ff.; Abfassungszeit 511 A.2; (7 ff.) 514; (15) 515; (24) 516; (26) 517; (28 ff.) 516; (31.40) 518; (47) 516; (64 ff.) 513. 519; (70) 519; (82 f.) 520; (93) 514; (94. 100) 521.

Dochmien in der Komödie und Lyrik 250 f., scheinbare bei Pindar 250 ff. Δωσεκάσχοινος, ή 595 Α. 3. **Δώσων** 615. Dorion περί ίχθύων, Quelle des Pamphilos 187 ff.; Zeit des D. 192.

Είσω, Είσόθεα 615. Eileithyia 329. 'Ηλέχτρα, 'Ηλεχτουώνη 616. Ήλεχτρος, Ήλεχτρυών 616. ένοῦν unire, metr. Terminus 610. Epainetos' Όψαρτυτικά bei Pamphilos 189; Zeit des Ep. 192 f. Ήπειρώται, Collectivname 87 A. 5. Epicharm (bei Philon qu. in Genesin **4,** 203) 280 f.

Eratosthenes' Chronographie 92 ff. 97 ff.; Γεωγραφικά ὑπομνήματα 96; Όλυμ- 🛭 πιονίκαι 100; E. von Poseidonios benützt 120.

'Ερεχθεύς, Έριχθόνιος 616. Ergasterion des Pheidias 453.

Erysichthon 328 ff.

et transponirt bei Properz 517 A. 2. Etymolog. Magnum (154, 8) 135. Euenor, Arzt 559 A. 6.

Euenos 379 A. 1.

Eugamon (Athen. X 412d) 279.

Eunapius (Vit. Porphyr. p. 11 Boiss.) **402.** 

Euripides (Rhesos 675 ff.) 244 A. 1; Hermokopiden 392 ff. (fr. 420) 379 A. 1.

Eusebius, codex Columnensis 148.

*fabula* bei Apuleius 493 A. 1. Fuss, italischer 477.

Gale, Galanthis, Galinthias, Amme des Hipponax (fr. 43) 280. Herakles 614.

Galen (de plac. Hippocr. et Plat. Homer (Z 132) 71 f. p. 349, 9 Muell.) 280 A. 1; (XII p. 989) 557; (XV p. 444) 287 f.; (XVII A Hylassage bei Kallimachos 136 ff. p. 618) 559.

Gaugamela, Schlacht bei, Datum 525 ff. Geminos, είς τα Φαινόμενα, Handschrift in Konstantinopel 226. 624. γεωγραφία in der Schule 95 A. 2.

Gephyraeer 79 A. 1. Geschäftsurkunden aus Pompei (not.

d. scavi 1887 p. 415) 157 ff. Γλαίκη, Beiname der Athene 615. Gorgias' 'Ολυμπικός 284 f.

Gorgias, att. Archon 280/79: 462. Grabstätten in Athen 476.

Hagia Trias, Grabstätten bei 474 ff. Handschriften, griechische: in Konstantinopel im alten Serail 219 sf.

622 f.; (des Aristoteles) 225; (des Nikephoros Uranos) 225. 622; (astron. und mathem. Misc.) 226. 623 ff.; des Eusebius Columnensis 148.

lateinische: in Konstantinopel im alten Serail (Seneca und A.) 226 f.; des Catull Venetus M 567 ff.; des Properz Neapolitanus 28 ff.

Harma 322. 326.

Harpokration (s. είλωτεύειν) 88 A. 2. Hekataios und Herodot 73 A.

Helena, Raub durch Theseus 439; mit den Dioskuren auf der Kypselosiade

Heliodor, der Metriker, über Anapäste **610.** 

Hellanikos' Ardic 81 ff.; Bucheintheilung 82 f.; Sagenbildung 84; Ίέρειαι, Form und Charakter 86 ff.; gemeinsamer Inhalt beider Werke 90 f.

Hephaistion (enchir. c. 14) 610.

l Heraheiligthum in Argos, seine Bedeu-

tung 90.

Herakleides von Tarent 556 ff.: Onριακά, π. Αστυδάμαντα, π. τ. έντος θεραπευτικών, π. τ. έκτὸς θεραπευτιχών 559; συμπόσιον 561 Α. 3. Herakleides Pontikos (pol. 22) 285 f. Herakles βουθοίνας 135. 320; H**erakles**sage von Lindos 139.

| Hermias, Flüchtigkeit im Citiren 482.

Herodotos (l 200) 284.

Hesiodos, citirt auf der Kypseloslade 440 A. 3.

Hesychios (s. argoi) 317 f.

Hippokrates (xar' inrosior), Ueberlieferung und Textkritik 259 ff.

historiae Romane 497.

Hyginus (fab. 134) 613; (fab. 140) 318 f. Hypaspisten, im Heer Alex. d. Gr. 527 f. Hyperboreer 330.

ίδιολόγος 600. 605 f.

: Ιέρα 616.

Ίεροχλείσης Τιμοστράτου **Άλωπεχη-**JEV 471.

Τερομνήμη 616 f.

Ignatius, der Epigrammendichter und der Diakon 149 ff.

lliascitat auf der Kypseloslade 440. Inschriften, griechische: aus Athen. Hermokopiden —, 392 ff.; (CIA I 277a) 393; (CIA II 107) 473 A. 1; (CIA II 175 b) 462 A. 2; (CIA II 238 b.

320 b) 462 A. 3; (CIA III 70a. 714—

717) 403; (CIG I 92) 471 f.; (' 'θήν. VI p. 133) 455; (Ber. d. Berl. Acad. 1887 S. 1066, II 5) 455 (s. d. Beil.); (1888 S. 244, V 21) 471 f.; aus Delos (bull. de corr. hell. VII 104) 272 A.; aus Epidauros (έ $\phi\eta\mu$ . ά $\varrho\chi$ .1883 p.199. 1885 p. 7. 15) 286; aus Olympia (Arch. Zeit. 1877 S. 193 Nr. 100) 452; aus Thera (CIG 2448) 289 ff.; aus Pisidien (CIG 4379 o) 540 ff.; (Papers of the Amer. school. III nr.339—342) 532 ff.; (nr. 438-440) 541 ff.; aus Nubien (CIG 5069) 595; unbekannter Herkunft (cod. Marucell. A 6) 268 ff. lateinische: (CIL VI 407. 1794) 631 f.

loannes v. Alexandreia, π. τ. τ. άστρολαβείου χρήσεως, Handschr. in Konstantinopel 226. 624.

Ion 326.

Isidorus von Pelusium, benützt den Isokrates 367 A. 1.

"Ισμαρος, Ίμμάραδος 617.

Isokrates, Abhängigkeit von Sokrates 357; Verhältniss zu Xenophon 373; Einfluss auf das Drama 373; nachgeahmt von Aelian und Isidorus Pelus. 367 A. 1; von Manuel II Palaiologos 370; Kanon der Isokratesreden 376; I  $\pi \varrho$ .  $\Delta \eta \mu o \nu$ . 374 ff.; nicht von Isokrates 375; Zeit der Fälschung 376; nachgeahmt von Agapetos Diaconos 381 f.; von Photios 382; (I 24) 377 f.; (29) 378; (42) 379; Il  $\pi \varrho$ . Nixoxl., Papyros in Marseille (1-31), Nachvergleichung 346 ff.; in der Renaissance viel gelesen 372; nachgeahmt von Agapetos Diaconos 367 ff.; von Photios 369; (Il 19—39 aus Aristoteles Polit. interpolirt) 358 ff.; (H 31) 357; (H 37) 357; (V 116. 117 in einem Wiener Papyros) 383 ff.; (1X 22) 357 ff. Ίσθμιασταί 322.

L. Iulius Vestinus, άρχιερεύς Άλεξανδρείας και Αίγύπτου πάσης 605. luppitertempel, capitolinischer 477; d. lup. Feretrius 478; d. lup. Capitolinus in Arsinoe 593; sein έπιμελητης και άρχιερεύς 592.

Kalchas, Chalkas, Kalchedon 619. Kalender, lulianischer, Anfangstag 48 ff. Kallimachos, att. Archon 349/8: 471 ff. Kallimachos von Kyrene, von Gregor benützt 133; K. und Lykophron 199; (fr. 309) 134 A. 2; (fr. 491 b) 133; (fr. 538) 286; (fr. 546) 136. κάλπις und τδρία 320.

χαναύστρον, χάνυστρον 400. Katillos von Kroton 429. Κεβρήν, Κεβριονεύς 617. Kephalos 327. Κήρυχες 237 Α.1. Kleonymos, Eponym von Kleonai 620. Kleruchen, att. auf Lemnos 454 ff. Κλυμένη, Έτοκλυμένη 617. Komeas, att. Hipparch auf Lemnos 454. Komödie, griechische, ihre Metrik 252 ff. χωμογραμματεία 598 f. Königsliste, Spartanische 100. Krateros' συναγωγή ψηφισμάτων 398. Kratinos' Δηλιάδες 324 A. 2. χράτιστος vir egregius, Titel 596. Kurznamen, mythische 613 ff. Κύχαλα, Κυχάλη, Κυχαλεύς 394. χυχεών 280. Kypseloslade, Inschriften 436 ff.; Anordnung der Darstellungen 442.

Kyros als Idealfürst 355 ff.

Lemnos, att. Kleruchen 454 ff. Leonidaion 432 f. Leontianos 542. Licinisch-Sextisches Ackergesetz 410 ff. Linoslied, Grabschrift 303 ff. Logaoden 238 ff.; bei Pindar 247. λογική δύναμις facultas dicendi 409. Lucius von Korinth 495. Lukian, Verhältniss zu Isokrates 366 A. 1; Ps.-, Ovos (1) 499. 507; (2) 499; (4. 6. 12) 500; (13) 507; (19. 23. 24) 501; (25) 502; (27) 506; (28) 503; (37. 39. 42) 504; (46. 51) 507; **(52)** 504; (56) 505. Lydia 508 ff.; Abfassungszeit 511 A.2; (16 lf.) 521; (40. 51 lf.) 522; (66 lf. 72) 523. Lykophron, Alexandra 194 ff. Lykos, Lykurgos 614. Αυσίας Νοθίππου Διομεεύς, Schreiber

Macrobius (sat. 1, 14, 13) 61 f. Μάχαρ, Μαχαρεύς 617. Manteias, Arzt, Lehrer des Herakleides **556.** Manuel II Palaiologos, benützt Isokrates 370 f. Marathon 325. 331. Matthias Corvinus, seine Handschriften **228**. 230. Medicin im Alterthum 556 ff.

Melas, Melanthos, Tyrrhenischer Seeräuber 614; Eponym des att. Demos Melainai 614 A. 1.

Memnon, Agamemnon 621.

d. J. 279/8: 462 f.

Lysimachos, König 460.

Μερώ, Μερόπη 617. Mikion, Arzt 563 A. 3. μίλια bei Poseidonios 115. Moiro (Athen. XI 491 ab) 312. Myron, kais. Procurator in Aegypten 595 f. Μύρτως, Μυρτίλος 617. Μύτων, Μυτίλης 617.

Nikander benützt den Andreas 561 f.; N. und Arat, Legende über ihre Gleichzeitigkeit 313 f. Niken des Paionios 427 ff. in Konstantinopel 225. 622. Nikon, Arzt 563 A. 3. Nonnus (mythogr. 370 sq. Westerm.) Nυσήιον (Z 133) 71 f.

Uinoe 325. Olympia, Agora 429 ff.; Altare 430 ff.; Figuren am Sessel des Zeus 451; Philonides aus Dyrrhachium, Arzt, Kypseloslade 436 ff.; Leonidaion 432 ff.; Pantarkesstatue 444; Proe-Photios benutzt Isokrates (II) 369 ff. dria 435 f.; φαιδυνταί 452; Tropaion 424 ff.

Olympiadenrechnung bei Eratosthenes: 99 f.

δμονοείν τὰ πρὸς άλληλους 457. Orakel, Buchstaben- 540; Würfel- 532ff. Orion, Heimath 77.

Paccius Antiochus, Arzt 564. Paeonen und Kretiker 254. Pagasai, Cult des Dionysos 72 ff. Pamphilos, Quelle des Athenaios 180 ff. Πάνελος, Πηνέλεως 617. Pantarkes 444 ff.

commentare, Handschr. in Konstantinopel 226. 624.

Papyri, in Berlin (Aristot. πολ. Άθην.) 464: (Arsin. Tempelrechn. Col. V Z. 3) 592; (Col. VII Z. 25) 597; Prasiai 328 f. (Aktenst. d. Bank zu Theben IV Col. II Proedria in Olympia 435 ff. 346 ff.; in Paris aus Panopolis 593; aus dem Faijûm (Arsin. Tempelr.) 629; in Wien (Isokrates) 383 ff.; (angebl. Alkidamas) 385 ff.

Paralia, Apollocult 332. Paralos, Triere 331 A. 2.

Parische Chronik 95 A. 3; Chronologie 98 A. 2.

Patrokles, Vater d. ält. Polyklet 429. Pausanias (1 41, 4) 439 f.; (11 22, 7) 429; (V 4, 8) 425; (10, 1) 446 A.1; (11, 3) 444. 449; (12, 3) 451 A.1; (14, 6)

440 A. 1; (14, 8) 430 A. 2; (15, 1) 433 A. 1; (15, 4) 431. 435; (18, 2) 440. 443; (19, 3) 436 ff.; (19, 7) 425 A.; (20, 4) 424 A. 1. 425; (27. 11. VI 2, 8) 424; (VI 4, 5) 444. Peisistratos 331. Πέλωρ, Πέλωρος, Πελωρείς 617. φαιδυνταί in Olympia 452. Phalangiten im Heer Alexanders d. Gr., Nationalität 526 f.; Bewalfnung 529 ff. Pheidias in Olympia 444 f.; Nachkommen 452; angebl. Ergasterion 453. Φερεχλής Σχαμβωνίσης 393. Nikephoros Uranos Taktik, Handschr. Pherekrates (Κοριαννώ fr. 79 Kock) 606; pherecrateus 611. Pherekydes bei schol. Apoll. Rhod. (I 1212) 138; Quelle des Kallimachos 139.

Philetas bei Properz 136 A. 1; bei Apollonios (Ill 528, IV 447) ebendas. Philochoros (schol. Soph. O. C. 1047) 321.

Schüler des Asklepiades 563 f.

382.

πίναξ άρχαῖος, von Eratosthenes verbessert 97.

Pindar (Nem. 5, 2) 247.

Platon der Komiker (Miller mél. 217) 283.

Plinius (n. h. XVI 14) 479. πλίττειν, πλίγμα 284 f. Plutarch (*Ti. Gr.* 8) 411 ff.

Πλούτος, Πλουτεύς, Πλουτοσότης 617. Polemon, über den Raub der Helena 439; über Pantarkes 447 ff.

Pollux (X 32 ff.) 396 ff.; (X 97) 399. Polyklet der Aeltere, Abstammung 429. Pappos von Alexandreia, Ptolemaios- | Poscidonios' Aitiologie 104; Erdkarte bei Strabo 106 ff. 128; Stil 103. 122; P. ungenannte Quelle des Strabo 114 ff.; Vermittler Eratosthenischer Ueberlieferung bei Strabo 124 f.

Z. 5) 598; in Marseille (Isokrates) Proklos υποτύπωσις είς την άστρονομίαν, Handschr. in Konstantinopel **226.** 624.

Properz (1 1, 11. 12) 21; (2, 21. 4, 13) 22; (5, 11. 17) 23. 320; (7, 15) 23; (9, 13, 10, 11) 24; (13, 13, 25, 17, 11) 25; (18, 17, 19, 19) 26; (20, 12, 25, 32. 45. II 2, 3) 27 f.; (7, 11. 8, 13) 30; (12, 18, 15, 3, 4) 31 f.; (16, 27. 32) 32; (17, 7, 19, 29, 22, 39) 33; (23, 1. 11. 33) 34; (24, 11. 45) 35; (25, 17. 28, 39) 36; (29, 7. 35. 41) 37 f.; (34, 33. 45) 38 f.; (III 1, 35) 39;

